
 
 

 
 

 
 

 القويم في تفسير القرآن الحكيم للشيخ وحيد الدين خان التذكير فقه الدعوة في
 (  تحليلية وصفية دراسة) 

 
 الدعوة والثقافة الإسلامية قسملنيل درجة الدكتوراه بحث مقدمه 

 تحت إشراف الدكتور: طاهر صديق حفظه الله

 أستاذ مساعد قسم الدعوة والثقافة الإسلامية

 

 إعداد الطالبة: سدرة مهوش

 رقم التسجيل 

286-FU/PHDIC/S17 
 
 
 

 
 
 

2024العام الدراسي 

 الجامعة الإسلامية العالمية 
 باكستان –إسلام آباد 

 (الدراسات الإسلامية)كلية أصول الدين 
 الإسلاميةقسم الدعوة والثقافة 

International Islamic University  

Islamabad - Pakistan 

Faculty of Usuluddin (Islamic Studies) 

Department of Da’wah and  Islamic Culture 

 



 ب
 



 ج
 

هداء  الإ 

 
 

 يوماً واحداً  ولو علي   يبخلاإسلامية  ولم  على تربية  ربياني  ذانالين يمالكر  إلى والديى
 

 بي بي ساجدهو  حسين داقتص
 

هُمَا كَمَا رَب َّيَانيِّ صَغِّيرا    ۞ وَقُل رَّب ِّ ٱرۡحََۡ

 

 

 

 

 

 
 



 د
 

 الشكر والتقدير
لله رب العالمين والصلاة والسلام على سي د الأنبياء والمرسلين ، سيدنا محم د وعلى آله الحمد 
 وصحبه أجمعين .

 وبعد!
 ،  حَيمينوأبوي  فأتوجه بالشكر الجزيل   بعد حَد الله وشكره   لمن قرن الله حقهما بحقه: والدي  الكريمين

، الذين لم يألوا جهدا فى التوجيه والدعاء والتشجيع ودوام السؤال، بي بي ساجده و حسين صداقت
 .(1)فلا املك إلّ  أن أقول )رب  ارحَهما كما رب يانى صغيرا( 

  أطال الله بقاءه وأطال فى عمره   المشرف على الرسالة،  الدكتور طاهر صديقكما أشكر فضيلة الأستاذ 
فجزاه الله على مساعيه الكريمة عنى خير الجزاء  .وجيه وإفادةعلى ما قام به من جهد ومتابعة وتقويم وت

 ونفع به الإسلام وطلاب العلم.

كما أشكر القائمين على الجامعة الإسلامية العالمية إسلام آباد وكلية أصول الدين )الدراسات الإسلامية( 
الّلتحاق بهذه الجامعة العريقة التى فيها متمثلة فى قسم الدعوة الثقافة الإسلامية على إتاحتهم لى فرصة 

قسم  حفظه الله رئيس الرحمن خليل الدكتورفضيلة الأستاذ وأخص  بالذكر منهم ، نهلت من علم أساتذتها
جميع أساتذة  وفى هذا المقام أشكر على حسن اهتمامه ورعايته لأبنائه الطلبة، الإسلامية الدعوة والثقافة

الذين أسهموا في تكوين ،   أطال الله بقاءه وأطال فى عمره  هارون عبدالقادر الدكتور خصيصا  الكلية
كما أتقدم بخالص الشكر لكل عترافاً بفضلهم على حصول العلم والأدب،  اشخصيتي، فتقديرا لجهودهم، و 

من تلمذت على يديه من أصحاب الفضيلة المشائخ، وأسأل الله جل وعلا أن يجزيهم بفضله وإحسانه 
 الله خير الجزاء. فجزاهم

إخوتي هم  برهان محمد ،ريحان محمد ،داؤد محمد إخوتي وخاصة لكل اسُرتي الشكر بجزيل أقوم إننى كما
  بيگم راج جدتيو  یمدثرسبحان دریهچو و یسبحانمبشر  دریهچو  الخال والسند القوي في حياتي كلها

 فرين گل،عنبر رابعه ،شاد نيلم،صديقاتي العظيمة قوتيو  .في حياتي الطيبة تمنياتهم علىكوثر نگينهخالتيو 
 .أشكر شكراً جزيلاً لكل من ساعدتني في هذا العمل العظيم .قاموا بحمايتي في كل الأوقات الجيدة والسيئة

 سدره مهوش :ةالطالب

                                                           

 . 24سورة الإسراء ، جزء من الآية   -  1



 ه
 

 المقدمة
 الدرجات، أرفع بفضله وتنُال الغايات، أقصى وآرمه بمنه وتبُلغ الصالحات، تتم بنعمه الذي لله الحمد

 الله صلى محمد سيدنا المرسلين ف وأشر الخلق، أكمل المهداة، ورحَته الله نبي على والسلام والصلاة
 . .. وبعد ، أجمعين وصحب آله وعلى عليه
لحِّكْمَةِّ وَالْمَوْعِّظةَِّ الحَْسَنَةِّ وَجَادِّلْْمُ  : العزيز كتابه محكم في يقول تعالى الله فإن }ادعُْ إِّلىِّ سَبِّيلِّ رَب ِّكَ باِّ

لْمُهْتَدِّينَ{. نَ ضَلَّ عَن سَبِّيلِّهِّ وَهُوَ أَعْلَمُ باِّ لَّتيِّ هِّيَ أَحْسَنُ إِّنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بمِّ  1باِّ
 أفضل عليهم الكرام والرسل لأنبياء ا بها خص التِّ  الفرائض من عظيمة   فريضة   تعالى الله إلى الدعوة إن 

 يبُلغوا أن عليهم الذين بمنهجهم والآخذين لمْ  التابعي ورسالة مُهمة بعدهم من ،وجعلها والسلام الصلاة
ذِّهِّ سَبِّيلِّي  : وجل عز لقوله تحقيقاً  الساعة قيام إلى ومكان زمان   كل في البشر لبني تعالى الله دين } قُلْ هََٰ

نَ الْمُشْرِّكِّيَن{ يرةَ  أنََا وَمَنِّ ات َّبَ عَنيِّ ۖ وَسُبْحَانَ اللََِّّّ وَمَا أَنَا مِّ  2أدَْعُو إِّلَى اللََِّّّ   عَلَىَٰ بَصِّ
 

 : تعالى قوله في المسلمة الأمُة بها تعالى الله وصف التي الخيرية عماد تمثل وهي

تُ مْ خَيْ رَ امَُّة  { لل  َٰهِّ كُن ْ نُ وْنَ باِّ هَوْنَ عَنِّ الْمُنْكَرِّ وَتُ ؤْمِّ لْمَعْرُوْفِّ وَتَ ن ْ   }3اخُْرِّجَتْ لِّلنَّاسِّ تَامُْرُوْنَ باِّ
 شاء ما إلى مستمرة وستبقى هذا يومنا إلى القرآن نزول بدأ منذ تتوقف لم المسلمة الأمة جهود فإن

 عن وتميزها بها تعرف التي وشخصيتها تحيا، بها التي روحها الأمة لْذه يمثل الكريم القرآن أن الله،ذلك
 الكتاب هذا خدمة سبيل في المبذولة الْائلة الجهود هذه يرى حين مسلم أي يستغرب لّ غيرها،ولذا

 . التاريخ مدار على العظيم

                                                           

 .125سورة النحل، الآية:  - 1
 .108سورة يوسف، الآية:  -2
 110سورة آل عمران، الآية:  -3
 104سورة آل عمران، الآية:  -4
 

 
 

 



 و
 

 في البالغة أهميته له القضية هذه حول المسلمين علماء نظر وجهة بيان كان كله هذا أجل من
 يضع مما القضية هذه في العلماء أقوال الإجمال من بشيء أعرض سوف لذا والعربية، القرآنية الدراسات
 . الموضوع لْذا صحيح تصور في القرآني بالدرس المهتم القاريء
 الْقُرْآنَ  هَذَا إِّنَّ  : عزوجل الله قال لذلك س النا لجميع الْداية وفيه سبحانه الخالق كلام هو القرآن
 يأَ  :عزوجل الله وقال 1كَبِّيراً أَجْراً لْمَُ  أَنَّ  اتِّ الصَّالحَ  مَلُونَ عَ ي الَّذِّينَ  الْمُؤْمِّنِّينَ  وَيبَشرُ  أقَوَمُ  هِّيَ  لِّلَّتيِّ  يهْدِّي

فَاء   كُمْ  رَب مِّنْ  مَوْعِّظةَ   جَاءَتْكُمْ  قَدْ  االنَّاسُ هَّ   الله بين 2لِّلْمُؤْمِّنِّينَ  ة  وَرَحَْ  وَهُدًى الصُّدُورِّ  فيِّ  لِّمَا وَشِّ
 نبيه الله أرسل لذلك الناس لْداية كافي الله كتاب أن: وهي هاتين الآيتين في حقيقةكلامه عزوجل
 .الإنساني مجتمع على يطبقه و الكتاب هذا لتبليغ وسلم عليه الله صلى محمد
َ  واْ قُّ ات آمَنُواْ  الَّذِّينَ  اهَّ أيَ ياَ   3مُّسْلِّمُونَ  وَأنَتُم إِّلَّّ  تَموُتُنَّ  وَلَّ  اتِّهِّ قَ ت حَقَّ اللََّّ
دَة   نفْ س   من خلَقَكُم الَّذِّي رَبَّكُمُ  اتقُّواْ  النَّاسُ  أيَهَّا ياَ  هُمَا وَبَثَّ  زَوْجَهَا هَا مِّنْ  وَخَلَقَ  وَاحِّ ن ْ  كَثِّيراً رِّجَالًّ  مِّ

 4ارَقِّيبً  عَلَيْكُمْ  كَانَ  اللَََّّ  إِّنَّ  وَالَأرْحَامَ  بِّهِّ  تَسَاءَلُونَ  الَّذِّي اللَََّّ  واْ قُّ وَات وَنِّسَاء
 فقام الإسلامية، للأمة والتنزل الّنحطاط سبب وتركه الإسلامية للأمة والتطور الرفع سبب القرآن امساك

 الله كتاب والفقهاء العلماء وضح العشرين قرن في القرآنية،ثم آيَت ضوء في القضاياَ  لحل المفسرون
 وحيد التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم التفسير ومنه الله، كتاب إلى الإنسان ودعا جديد، بأسلوب
 في وفصل تعالى، الله بكتاب المسلم هوربط التفسير لْذا الإساسي دفالْ و ، الله رحَه خان الدين
 ربط هو المؤلف هذا من الأصيل في وهدف التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم التفسير مقدمة
 والخاصة، العامة البشرية دستورالحياة هو الكريم القرآن لأن وثيقا، علميا ربطا تعالى الله بكتاب المسلم
 . الفقهاء عند المعروف الضيق بالمعنى للمسائل الفقيه الأحكام بيان على أقتصر لم ذلك لأجل

 المفسر ويحث الإسلام الشريعة عمل إلى متحمسا نفسي فوجدت التفسير هذا اطالع ما عند الحقيقة في
 من تفسير عليه استمل ما دراسة اردت ذلك بسبب الإسلام، شريعة اختيار إلى الناس جميع تفسيره في

التذكير فقه الدعوة في "عنوان تحت الصدد هذا في منها المستفادة والأساليب والتوجيهات الدعوة، الفقه

                                                           

 ۱۷ :۹الإسراء  1
 ۱۰ : ۵۷ :يونس  2
 102 الأية : عمران آل سورة 3
    1الآية النساء، سورة 4



 ز
 

 أن عزوجل الله أسئل "تحليلية وصفية دراسة في تفسير القرآن الحكيم للشيخ وحيد الدين خانالقويم 
  .ويرضى يحب لما ويوفقنا الإسلام دين نشر في جهودنا يتقبل

 
 : الموضوع أهمية

وَ  تعالى الله قال كما ومكانته وفضله الداعية وأهمية الله إلى الدعوة أهمية من تنطلق الدراسة هذه أهمية نإ
يْنَ  مَنْ اَحْسَنُ قَ وْلًّ مم َِّّنْ دَعَاۤ اِّلَى اللَّ َِّٰ وَ عَمِّلَ  اً وَّ قاَلَ اِّنَّنِّیْ مِّنَ الْمُسْلِّمِّ  1صَالحِّ

 : التالية النقاط في تكمن اهميتها أن
 خاصة المسلمين لعامة الحياة شوؤن جميع في متوفرا علما ورثه في ترك خان الدين وحيد الشيخ .1

 .عامة المسملين ولغير
 .دعوية دراسة الحديثة تفاسيرال من تفسير بدراسة الذاتية الرغبة .2
يقدم الموضوع أيضًا إرشادات في تربية النفس وتعزيز القيم الروحية والأخلاقية، مما يسهم في بناء  .3

 .مجتمع مسلم قويم ومتفاعل مع قيمه الدينية

 : الموضوع اختيار سبابأ
 :التالية الأهداف تحقيق هو لّختيار الدافعة الأسباب أهم من إن
، أهمية كبيرة للدعاة، لما اشتمل عليه هذا التفسير  خان الدين وحيد للشيخ القويم التذكير الكتابيمثل  -1

من دروس وتوجيهات دعوية كثيرة أودعها شرحه لآيات كتاب الله عز وجل، فيأتي هذا البحث لبيان 
 طريقته في إظهار الجانب الدعوي الماثل في آيات القرآن الكريم.

لبحث ليجل ي مفردات هذا المنهج، ويسفر عن كان للشيخ وحيد خان منهجًا دعويًا فريدا، يأتي هذا ا -2
 طريقة ذلكم الداعية الكبير في الدعوة ومنطلقاته الفكرية فيها.

يسهم هذا البحث في تعريف من يجهل وتذكير من يعلم بهذا التفسير جليل القدر عظيم النفع للعلامة  -3
 وحيد الدين خان، ونشره بين طلاب العلم.

 في تفسير القرآن الحكيم للشيخ وحيد الدين خانالتذكير القويم  عوة فيفقه الد إن :السابقة الدراسات
 كتب ولكن ةاوالدكتور  اجستيرالم بحوث مثل العلمية البحوث على عثرت ما فبذلك جديد، موضوع

                                                           

 33الآية فصلت، سورة 1



 ح
 

 الشيخ وترجيحات الفقهي انبالج وبيان منهجه، حول مختلفة جوانب في تفسيره على بحوثا الباحثون
 : عن عبارة وهي

يسعى سيد قطب )ه 1386سيد بن قطب بن ابراهيم الشاذلي, المستشهد سنة ) ,ظلال القرآنفي  .1
إلى تقديم فهم للقرآن الكريم يُ ركَ ِّز على العقيدة الإسلامية وتربية النفس البشرية وفقًا للمنهج القرآني. 

تفسير على ضرورة يشدد ال.يهدف التفسير إلى بناء مجتمع مسلم قائم على أسس التوحيد والإيمان بالله
تطبيق تعاليم القرآن في الحياة اليومية، وليس فقط على مستوى الفهم النظري. يهدف إلى تربية الجيل 

 .المسلم على قيم القرآن ومبادئه وتوجيههم ليكونوا دعاة إلى الله في حياتهم
 عدة على الكتاب اشتمل الله رحَه الميداني، حبنكة الرحَن عبد للشيخ تعالى، الله إلى الدعوة فقه .2

يقدم نظرة مفصلة  .يشرح الكتاب مفهوم الدعوة وأهدافها الأساسية وكيفية تحقيقها وفصول، أبواب
يوفر الكتاب استراتيجيات  .على الصفات التي يجب أن يتحلى بها الداعية، مثل الإخلاص والتواضع

ح للتعامل مع الصعوبات يقدم حلولًّ ونصائ.وأساليب متعددة للدعوة، مع التركيز على فاعليتها
يشرح كيفية التخطيط الفعال وتنظيم العمل الدعوي لتحقيق  .والمعوقات التي قد يواجهها الداعية

يُ عَدُّ مرجعًا مهمًا لكل من يرغب في فهم  "كتاب "فقه الدعوة إلى الله تعالى.أقصى قدر من النجاح
أدوات ومهارات عملية للدعاة لتحسين  كيفية ممارسة الدعوة إلى الله بطرق منهجية وعلمية، ويقدم

 .أدائهم في هذا المجال
 بالتفصيل وخصائصه وأركانه الإسلام عن الكتاب تحدث زيدان، الكريم عبد للشيخ الدعوة، أصول .3

 تحدث ثم الحِّسبة، ونظام الأسرة، ونظام الأخلاق، كنظام الإسلام، أنظمة عن تحدث ثم والشمول،
 .لدعوة ووسائل والمدعو، الداعي، عن

 قصص الله رحَه الشيخ ذكر زيدان، الكريم عبد للشيخ والدعاة، للدعوة القرآن قصص من المستفادا .4
 كل نهاية وفي الأنبياء، غير قصص من بعضا ذكر ثم الآيات، في تفصيل   مع السلام عليهم الأنبياء
 ربي صلوات المحمدية بالسيرة كتابه وختم ،)والدعاة للدعوة القصة من المستفاد(:عنوانا يذكر قصة

 .عليه وسلامه
 م1978عام الطبعة الثانية    م، ترجمة: ظفر الإسلا خان وحيد الد ينوالعصر الحديث،  مالإسلا .5
عويس،  د، ترجمة: محسن عثمان الندوي، مرجعة د. عبد الحمي نالبعث الإسلامي، وحيد الديف خا .6

 م 1984دار الصحوة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى،

 :منها بأمور رسالتي عن وتختلف
 .الدعوية المضامين معنى بيان-



 ط
 

 .والتنوير التحرير تفنير حواها التي الدعوية القيمة بيان         -
 .الله إلى بالداعية المتعلقة الدعوية المضامين         -
 بالمدعوين المتعلقة الدعوية المضامين-
 .المعاصر الأمة واقع معالجة في ودورها والأسالي المناها في ورسالتي -

 :البحث مشكلة
 كتاب في الدعوة فقه عملية تطوير يمكن كيف وهو رئيس تساؤل على الإجابة الدراسة هذه تحاول
 الحاضر؟ العصر في القويم في تفسير القرآن التذكير
 :التالية التساؤلّت منه وتتفرع

 ؟الحكيم القويم في تفسير القرآن التذكير تفسير من المستفادة الدعوية والفوائد التوجهات أهم ماهي . .1
 ؟ الحكيم القويم في تفسير القرآن التذكير تفسير ضوء في الداعية إعداد معرفة ونتائج ثمرات ما .2
 ؟ الحكيم القويم في تفسير القرآن التذكير تفسير من المستفادة الداعية صفات ماهي .3
 ؟ الداعية منه ليستفيد الحكيم في تفسير القرآنالتذكير القويم التفسير  في الدعوة فقه يوجد هل .4
 القرآن في تفسيرالتذكير القويم تفسير  من الدعوة باب في المستفادة والأساليب الوسائل أهم هي ما .5

 ؟ الحكيم
 : البحث منهج

 المنظمة الطريقة هو ":بأنه ويعرف والتحليلي، الوصفي المنهج على- الله بإذن دراستي في سأعتمد
 اكتشاف بهدف معينة أوضاع أو أحداث أو أفراد أو موقف أو بظاهرة متعلقة راهنة، حقائق لدراسة
 وكشف وتفسيرها عنه المنبثقة والعلاقات أثرَها و قديمة حقائق صحة من التأكد أو جديدة حقيقة
 ."تحكمها التي الجوانب

 : البحث حدود
 من الحكيم القويم في تفسير القرآن التذكير تفسير عليه اشتمل ما على الموضوعية الدراسة حدود تدور
 هذا في منها المستفادة والأساليب والتوجيهات الدعوة وموضوع والمدعو بالداعي المتعلق الدعوة فقه

 . الصدد
 :البحث خطوات
 : الآتية الأمور البحث في وأراعي



 ي
 

 الحاشية في العثماني بالرسم كتابتها مع الآية ورقم السورة باسم وذلك سورها إلى القرآنية الآيات عزو .1
 أمكن ما درجتها بيان في العلم أهل أقوال ذكر مع الأصلية مصادرها من والآثار الأحاديث تخريج .2
 موجزة بصورة المشهورين غير الأعلام ترجمة .3
 مع بتمامه المؤلف اسم ثم ، الكتاب اسم اذكر :التالي النحو على الْامش في والمراجع المصادر اذكر .4

 مرة لأول ذكره عند الكتاب وبيانات والصفحة الجزء ذكر مع وجد إن ومكانها ولطبعة ا السنة ذكر
 .والصفحة الجزء مع والكتاب المؤلف اسم أذكر بعدها وما

  الموضوعات وقائمة والمراجع، المصادر ثم الأعلام، ثم الآثار، ثم لأحاديث،ا وفهارس لآيَت،ا فهارس .5
 البحث خطة

 

 وهي،فنية وفهارس ،وخاتمة، رئيسية أبواب وثلاثة ،وتمهيد العام الإطار من البحث خطة تكونت
 :كالّتي

 :ويشتمل للدراسة؛ العام الإطار
 المقدمة .1
 أهمية الموضوع .2
 أسباب اختيار الموضوع .3
 الدراسات السابقة .4
 مشكلة البحث .5
 منهج البحث .6
 خطوات البحث .7
 حدود البحث .8
 خطة البحث .9

 التمهيد
 : أمور ثلاثة وفيه
 تعريف فقه الدعوة لغةً واصطلاحاً     الأول:  الأمر
 رحَه الله ترجمة الشيخ وحيد الدين خان     الثانى: الأمر



 ك
 

 القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير التعريف بتفسير    الثالث: الأمر
 
 

 الباب الأول
 القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكيرفقه الدعوة المتعلق بالداعي والمدعو. في                             

 فصلان، وفيه
 .القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير في ،فقه الدعوة المتعلق بالداعي الفصل الأول:
 وأهميته في العملية الدعوية ،وفضله ،تعريف الداعي      المبحث الأول:
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  في ،فقه الدعوة المتعلق بصفات الداعي      المبحث الثاني:
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  في ،قه الدعوة المتعلق بوظائف الداعيف     المبحث الثالث:
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  في ،فقه الدعوة المتعلق بالقواعد الدعوية      المبحث الرابع: 

القويم في  التذكير في ،وبات التي تواجه الداعي في دعوتهالدعوة المتعلق بالصعفقه     المبحث الخامس: 
  تفسير القرآن الحكيم

 القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير ،فيالفصل الثاني:فقه الدعوة المتعلق بالمدعو
 وأهميته في العملية الدعوية ،تعريف المدعو     المبحث الأول:
 القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير في ،فقه الدعوة المتعلق بأصناف المدعوين    المبحث الثاني: 
القويم في تفسير  التذكير في ،فقه الدعوة المتعلق بواجبات المدعوتجاه الداعي والدعوة   المبحث الثالث: 
 القرآن الحكيم
 القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير في ،فقه الدعوة المتعلق بحقوق المدعو       المبحث الرابع:
القويم في  التذكير في المدعوين، المدعوين وحاجات حال بمراعاة المتعلق الدعوة فقه    :المبحث الخامس

 تفسير القرآن الحكيم
 الثاني الباب

 الدعوية والأساليب الوسائل الدعوة، بموضوع المتعلق الدعوة فقه
 القرآن الحكيمفي تفسير التذكير القويم  في المدعوين،

 فصلان وفيه



 ل
 

  :في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  في ،الدعوة بموضوع المتعلق الدعوي الفقه :الأول الفصل
في تفسير القرآن التذكير القويم  في ،الإسلامية العقيدة الفقه الدعوي المتعلق بمجال     :الأول المبحث
 الحكيم
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم في ،المتعلق بجانب العبادةالفقه الدعوي      :ني الثا المبحث
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  في ، الفقه الدعوي المتعلق بجانب المعاملات      :الثالث المبحث
 الحكيمفي تفسير القرآن التذكير القويم  في ،الفقه الدعوي المتعلق بجانب الأخلاق     :الرابع المبحث
في تفسير القرآن التذكير القويم  ،فيالدعوية والأساليب بالوسائل المتعلق الدعوي الفقه :الثاني الفصل
 الحكيم
 استخدامها وحكم بينها، والفرق الدعوية، والأساليب الوسائل تعريف :   الأول المبحث
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  ،فيالدعوية بالأساليب المتعلق الدعوة فقه    :الثاني المبحث
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  في ،الدعوية بالوسائل المتعلق الدعوة فقه    الثالث المبحث

 الثالث الباب
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  من الدعوية الدراسة من المستنبط الدعوة منهج

في تفسير القرآن التذكير القويم  من المستنبط ، المدعوو بالداعي المتعلق الدعوة منهج :الأول الفصل
 الحكيم
في تفسير القرآن التذكير القويم  من المستنبط الداعي، بصفات المتعلق الدعوة منهج :الأول المبحث
 الحكيم

 ،القرآن الحكيمفي تفسير التذكير القويم  المبحث الثاني: المنهج الدعوي المتعلق بالمدعو المستنبط من
من والأساليب الدعوية المستنبط  بموضوع الدعوة،والوسائل،المنهج الدعوي المتعلق  الفصل الثانى:

 في تفسير القرآن الحكيم،كيرالقويم، التذ 
 الحكيم، في تفسير القرآنالتذكير القويم  المنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة المستنبط من  المبحث الأول:

في تفسير القرآن التذكير القويم  الثانى: المنهج الدعوي المتعلق بالأساليب الدعوية المستنبط منالمبحث 
 الحكيم،

في تفسير القرآن التذكير القويم  المبحث الثالث: المنهج الدعوي المتعلق بالوسائل الدعوية  المستنبط من
 الحكيم،



 م
 

 

 

 التمهيد

  :الأمر الأول 
ً
 واصطلاحا

ً
 تعريف فقه الدعوة لغة

فقه الدعوة يتركب من كلمتين الأول الفقه، والثاني، الدعوة، ثم حاولت إلى أن نذكر  لمعرفة المفهوم 
 والمعاني التي استعمل في لغات العربي وفي مفهوم الشريعية الإسلامية كما اكتشف من مصادرالعربية: 

  لفقه لغة:ا
ايضاً يستخدم للمعنى  (1)له،كمايقال أوتي فلاناً فقهاً في الدين: أي فهماً فيهيقال العلم بالشئ والفهم 

كما ورد في القرآن   (2)الفطنة، وغلب على علم الدين لسيادته، وشرفه، وفضله على سائر اضراب العلوم. 
 الكريم في معنى الفهم والمعرفة نذكر بعض الأمثلة: 

مْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ قال الله تعالى ل ِّيَ تَ فَقَّهُواْ فيِّ  .1  (3)الد ِّينِّ وَلِّيُنذِّرُواْ قَ وْمَهُمْ إِّذَا رَجَعُواْ إِّليَْهِّ
 (4)قاَلُواْ يَا شُعَيْبُ مَا نَ فْقَهُ كَثِّيراً مم َِّّا تَ قُولُ  .2
ؤَُلّء الْقَوْمِّ لَّ يَكَادُونَ يَ فْقَهُونَ حَدِّيثاً .3  (5)فَمَا لِّْ
 (6)وَلَكِّنَّ الْمُنَافِّقِّيَن لّ يَ فْقَهُونَ  .4
 (7)ولَكِّن لَّّ تَ فْقَهُونَ تَسْبِّيحَهُمْ إِّنَّهُ كَانَ حَلِّيمًا غَفُوراً .5

ويقال فقه الشيخ المسألة أي عقلها وفهمها وعرف المراد منها، وقد وصف الله سبحانه وتعالى تسبيح كل 
 شئ له وبأننا لّ نفهم هذا التسبيح.

  الفقه اصطلاحاً:
 له عدة تعريفات يفسر بعضها ببعض، منها مايلي: 

                                                           

لسان العرب:  العلامة أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، الناشر: دار صادر  - 1
 .١٣/٥٢٢ م(١٩٦٨ه / ١٣٨٨بيروت )

 ١٣/٥٢٢المصدر السابق:   - 2
 ١٢٢ /٩ :سورة التوبة - 3
 ١١/٩١سورة هود:  - 4
 ٧٨ /٤سورة النسآء:  - 5
 ٦٣/٧سورة المنافقون:  - 6
 ٤٤ /١٧سورة الإسراء:  - 7



 ن
 

الفقه بداية في صدر الإسلام على: فهم الأحكام الديني ة جميعها، سواء كانت اعتقادية   أطُلِّق لفظ أولًا:
في مقدمته: )الفقه معرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكل فين بالوجوب  أوعملي ة، فقد قال ابن خلدون

لكراهة والإباحة، وهي متلق اة من الكتاب والسنة، وما نصبه الشارع لمعرفتها من الأدلة والحظر والندب وا
 (1)فإذا استُخرجت الأحكام من تلك الأدلة قيل لْا فقه(.

 (2)العلم الحاصل بجملة من الأحكام الشرعية الفرعية، بالنظر والّستدلّل.ثانياً: 
وقد عر ف الإمام أبو حنيفة الفقه بعد ذلك بأن ه: معرفة النفس ما لْا وما عليها، وهذا التعريف شامل  ثالثاً:

 (3)لجميع أقسام الشريعة،  العقائد، والأخلاق، والأعمال، وغيرها.
علم الفقه: بعد ذلك عن العلوم الأخرى، حيث أصبح لكل علم موضوعاته،  فمثلاً علم الأخلاق   استقل  

بالأحكام   الوجداني ات، وعلم الكلام في العقائد،  وقد أصبح علم الفقه يعُر ف بأن ه: العلميبحث في
 (4)وبيان هذا التعريف كما يلي. الشرعي ة العملي ة المكتسبة من أدلتها التفصيلي ة

 .أي مطلق الإدراك، سواء كان هذا عن دليل قطعي  أم كان عن دليل ظني  راجح :أولًّ: العلم
لفظ )الأحكام( يشمل الأحكام العقائدي ة مثل الإيمان بالله، والأحكام العملي ة  :: بالأحكام الشرعيةثانياً 

مثل: وجوب الصلاة، ووجوب الصوم، والأحكام العقلي ة مثل القول: إن  الواحد هو نصف الّثنين، 
لشرعية( ففيه تقييد والأحكام اللغوي ة: مثل الفاعل مرفوع، وغيرها من الأحكام، أما لفظ )الأحكام ا

ا فقط الأحكام المستفادة من الأدلة الشرعي ة، وهي القرآن الكريم، والسنة النبوي ة، والإجماع،  للأحكام بأنه 
 والقياس، وسد الذرائع، والمصلحة المرسلة، وغير ذلك. 

الصلوة، والحج، والصوم، أي الأحكام الشرعي ة التي تنُسب إلى أفعال العباد الحسي ة، مثل  :ثالثاً: العملية
 (5)والزكوة.

                                                           

إرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول:   المحقق محمد الشوكاني،  تحقيق: أحَد عزو، الناشر، دار الكتاب  - 1
 .٢٥ص/١م ج١٩٩٩ -ه  ١٤١٩العربي،بيروت، الطبعة الأولى 

التمهيد في تخريج الفروع على الأصول:  لعبد الرحيم الأسنوي، تحقيق الدكتور محمد حسن هيتو، الناشر، مؤسسة  - 2
 ٥٨ه ص ١٤٠٠الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى 

لأمدي، تعليق العلامة عبد الرزاق عفيفى، الناشر الإحكام في أصول الأحكام: الشيخ، سيف الدين علي بن محمد ا - 3
  ٦، ص ١م ج/٢٠٠٨مكتبة العلمية بيروت، 

 3/321نفس المصدر،  - 4
  ١٥٤الصدر السابق، ص  - 5



 س
 

 .أي العلم الذي يُحصل عليه بعد البحث والنظر في الأدل ة :رابعاً: المكتسبة
أي الأدل ة التي تتعل ق بكل واحدة منها مسألة معينة، ومثال ذلك: قول الله  :رابعاً: من أدلتها التفصيلي ة

فهذه الآية دليل على وجوب الصلاة ووجوب  (1)وَاركَْعُواْ مَعَ الرَّاكِّعِّيَن( تعالى)وَأقَِّيمُواْ الصَّلاةَ وَآتوُاْ الزَّكَاةَ 
 .الزكاة

 الدعوة لغةً: 
الطلب، يقال دعا بالشئ طلب إحضاره، ودعا إلى الشئ، حث على قصده، ودعوت زيداً، 

دعاه إلى الصلاة،  ناديته وطلبت إقباله، ودعا فلاناً: صاح به وناداه، ودعاه إلى الأمير: ساقه إليه، ويقال:
ودعاه إلى القتال، ودعاه إلى المذهب: أي حثه على اعتقاده وساقه إليه، وتداعى القوم دعا بعضهم بعضاً 

 (2)حتى يجتمعوا.
  الدعوة اصطلاحاً:
 ولْا عدة تعريفات

بروا به، الدعوة إلى الله تعالى هي: الدعوة إلى الإيمان به، وبما جاءت به رسله، بتصديقهم فيما أخأولًا: 
وطاعتهم فيما أمروا، والدعوة إلى الشهادتين، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت، 
والدعوة إلى الإيمان: بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، والبعث بعد الموت، والإيمان بالقدر خيره وشره، 

 (3)والدعوة إلى أن يعبد العبد ربه كأنه يراه.
لم الذي به تعرف كافة المحاولّت الفنية المتعددة الرامية إلى تبليغ الناس الإسلام بما حوى من الع ثانياً:

 (4)عقيدة، وشريعة، وأخلاق.
  التعريف فقه الدعوة:

هو استنباط، وفهم تاريخ الدعوة، وأسبابها، وأركانها، وأساليبها، ووسائلها، وأهدافها، ونتائجها: 
استنباطاً وفهماً على ضوء الكتاب، والسنة، وفهم السلف الصالح، يمكن الدعاة إلى الله تعالى من عرضها 

                                                           

 ٤٣ /١سورة البقرة:  - 1
 ، )مادة دعا( ١٣/٢٥٨لسان العرب: لجمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، - 2
الدين أبو العباس أحَد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، المعروف ابن تيمية، الناشر: مجموع الفتاوى المؤلف: تقي  - 3

م،  ١٩٩٥ه / ١٤١٦مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية عام النشر: 
 ١٦١ /١٥، وأيضاً: ١٥/١٥٧
  ١٢/١٥٦المصدر السابق: - 4



 ع
 

تباين ألسنتهم، ولغتهم، ومتعدد بأحسن طريقة، وأكثر ملائمة لمن توجه إليهم الدعوة في مختلف بيئاتهم، وم
يرةَ  أَنَاْ وَمَنِّ ات َّبَ عَنيِّ وَسُبْحَانَ اللََِّّّ وَ  (1)أجناسهم مَا عملًا بقوله تعالى:)قُلْ هَذِّهِّ سَبِّيلِّي أدَْعُو إِّلَى اللََِّّّ عَلَى بَصِّ

نَ الْمُشْرِّكِّيَن(  (2)أنََاْ مِّ

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

 .١٨ /١الله، للدكتور علي عبد الحليم محمود، فقه الدعوة إلى  - 1
  ١٢/١٠٨سورة يوسف:  - 2



 ف
 

 
 الدين خان رحمه اللهالشيخ وحيد الأمر الثاني: ترجمة 

علامة الْند ومفكرها وفيلسوفها  ،2021أبريل  21الذي توفي في الذي يعتبر الشيخ وحيد الدين خان، 
الإسلامي الكبير، وهو أحد أعلام الفكر الإسلامي في الْند والعالم الإسلامي، جمع بين منهجي الإسلام 

أبرز " الإسلام يتحدى" المعرفي والمنهج العلمي والفلسفي في منظومته الفكرية الجديدة والتي كان كتاب
المسلمين في القرن العشرين، بالإضافة إلى ما يقارب مئتي كتاب  معالمها، نفع الله به أجيالّ من شباب

(1) .ترجمت لمختلف اللغات
 

 مولد الشيخ وحياته العلمية:
في مدينة أعظم جره بالْند، وتعلم في جامعة الإصلاح العربية  1925ولد وحيد خان سنة 

يقدم حصيلة فكرة بعد دراسات عميقة. الإسلامية ثم توجه إلى الدراسة باللغة الإنجليزية، وظل وحيد الدين 
وفي البدء انتظم في سلك لجنة التأليف التابعة للجماعة الإسلامية بالْند وعمل سنوات معدودة، ولأسباب 
فكرية انفصل عنها ثم أمضى ثلاث سنوات مكباً على التأليف في المجمع الإسلامي العلمي التابع لندوة 

( لمدة سبع سنوات حتى أغلقت 1967الجمعية الأسبوعية في دلْي )العلماء بلكناو ثم شغل رئيس تحرير 
ومستقلاً عن كافة الْيئات  –( أصدر لأول مرة 1976المجلة من قبل السلطات الْندية، وفي أكتوبر سنة )

مجلة )الرسالة(، ودأبت هذه المجلة الشهرية على الصدور حتى الآن، وقد نالت حظاً كبيراً من النجاح  –
كما ألف الأستاذ وحيد الدين عدة مؤلفات هامة، نذكر منها على الخصوص: )الإسلام يتحدى( والقبول،  

)الدين في مواجهة العلم( )حكمة الدين( )تجديد الدين( )الإسلام والعصر الحديث( )قضية البعث 
الْامة التي لم الإسلامي( )الإنسان القرآني( )الإسلام( وقد ترجمت هذه المؤلفات إلى العربية، ومن المؤلفات 

تترجم له: )محمد رسول الغلبة( )ظهور الإسلام( )الله أكبر( بالإضافة إلى تفسيره القرآن الكريم )تذكير 
 .القرآن( إلى غير ذلك من المؤلفات التي تربو على خمسين كتاباً، وآلّف المقالّت المنشورة وغير المنشورة

(2) 

                                                           

خان، وحيد الد ين، تجديد علوم الد ين، ترجمة ظفر الإسلام خان، مطبوعات دار الص حوة للن شر والت وزيع، القاهرة،  - 1
 .139م ص 1986

لناشر: كلية الدعوة والثقافة الإسلامية جامعة الشيخ وحيد الدين خان وجهوده في الدعوة: الطيب الأمير إبراهيم، ا - 2
 .54م ص 2009أم درمان الإسلامية، السودان، 



 ص
 

أقرانه من مفكري العصر إدمانه القاتل على قراءة الكتب والميزة التي يمتاز بها وحيد الدين من بين 
العلمية والفكرية باللغة الإنجليزية، ويمكن تقدير سعة اطلاعه وعمق دراسته من خلال مؤلفاته ذات المستوى 

 (1) .العلمي الرفيع، والتي تظهر عمق ثقافته الإسلامية وتمكنه من ثقافة العصر
الإسلامية في شبه القارة الْندية وتأثيرها في بعض الأوساط العربية، فلقد ونظراً لقوة نفوذ الجماعة 

أحاطت مؤامرة الصمت الشهير والطعن بوحيد الدين خان، في نفس الوقت الذي فتحت فيه الأبواب 
أمام شخصيات دينية ذات مستوى سطحي في التفكير، ونالت من الّهتمام والدعاية ما لّ يتناسب مع 

أن وحيد الدين لّ ينتمي إلى أية مؤسسة أو جماعة دينية  ،ة، والسبب في ذلك كما هو ظاهرمواهبه الفكري
تقليدية تدشن مكانته الدينية، وتكون سنداً لشهرته ولو كان صاحب موقف وعقل مفكر نادر وموهبة 

العلم(  قلمية بارعة ظهرت من خلال مؤلفاته المبكرة، مثل كتابه )الإسلام يتحدى( و )الدين في مواجهة
 (2)و )الإسلام والعصر الحديث(. 

ن مثل هذه الكتب القيمة التي ألفها لتعكس بوضوح اتساع ذهنيته ومستوى اطلاعه على ثم إ
فكر العصر ومقدرته الفائقة على الرد على المدارس الغربية للفكر المعاصر بأسلوب عملي تحليلي ليس له 

فكر أو الكاتب الذي تمك ن أن يطلع بعمق على الفلسفة مثيل في الفكر الإسلامي المعاصر. فمن هو الم
المعاصرة ويفهم جوهر التحدي الحضاري والمستوى الفكري المعاصر، أو تمكن أن يكتب رداً على التحديات 
في المستوى العلمي والعصري، أو قام بعرض تعاليم الإسلام بأسلوب علمي تحليلي .... إن الأسلوب 

تاب هو الأسلوب الإنشائي والعاطفي والأدبي، كما أن هناك كتابًا قد نالوا الذي درج عليه معظم الك
شهرة واسعة ليس لأن صلاحيتهم ومواهبهم العقلية تؤهلهم لذلك، بل لأنهم ينتمون إلى جماعات دينية 

 (3) .تقف وراء شهرتهم والدعاية لْم
ولكن أهم من ذلك كله أن وحيد الدين يعد المجدد الحقيقي لدين الله في هذا العصر، بل هو 
المجدد الفريد الذي أظهر عمل النبوة من جديد وهو الدعوة إلى الله، إذ لم يظهر أي مفكر وهب حياته 

 المعاصرين لْذه الرسالة كما فعل وحيد الدين خان، وعندما قامت جهود المصلحين والمفكرين المسلمين

                                                           

خان، وحيد الد ين، تجديد علوم الد ين، ترجمة ظفر الإسلام خان، مطبوعات دار الص حوة للن شر والت وزيع، القاهرة،  - 1
 .67ص م 1986

 .210ص المرجع السابق:  - 2
 .87المرجع السابق: ص  - 3



 ق
 

على أرض التقليد وردود الفعل فإن وحيد الدين خان قامت جهوده على أساس الّكتشاف لعمل النبوة 
والسير على منهجها الوضاء، وتقدم مؤلفاته الحل لقضية التجديد في العصر الحديث هذا بصرف النظر 

صلة لمؤلفاته أنه المفكر عن عدم وعي المسلمين بذلك، والحقيقة التي اكتشفها من خلال دراسة متوا
الإسلامي الوحيد الذي درس بعمق قضية العصر الحديث التي يواجهها الإسلام، وعين  بعمق نوعية الرد 
على هذه التحديات ووضع منهجية تفكير شرعية وعصرية لإحياء دين الله في الأرض، وبذلك يعد بحق 

طور بالفضل الكبير لْذا المفكر، ليس فقط صانع سلم التجديد في العصر الحديث، ويشعر كاتب هذه الس
من خلال النصوص الوافرة المدعمة لقضيته بل أكثر من ذلك هو اكتسابه من خلال مؤلفات وحيد الدين 
الوجهة الصحيحة للتفكير، وهذه مسألة هامة فلا يمكن أن ينجح العمل إذا افتقد هذا الأمر، ولعل أزمة 

عن نطاق هذا التحليل، وهو فقدانه الوجهة الصحيحة للتفكير، العمل الإسلامي في جوهرها لّ تخرج 
وأؤكد بكل ثقة وبعد خبرة نظرية وعملية أن مؤلفات وحيد الدين خان تستطيع أن تقدم الحل لْذه الأزمة، 

 (1) .وبالتالي تحويل تيار العنف والمواجهة السياسية إلى العمل الإيجابي البناء الداخلي والخارجي
ه كلها للدعوة الإسلامية، وتخصص في إقامة الأدلة العلمية على الإيمان الديني، لقد وهب حيات

فبلور علم كلام جديدًا مناسبًا لعصر العلم، خاليًا من جدل الفرق الإسلامية القديمة، ومتجردًا من محاكاة 
الميدان أعمالًّ فذة غير الفلسفة الإغريقية القديمة، ولقد أعانته ثقافته العلمية الواسعة على أن يقدم في هذا 

 (2) كتابه )على باب قرن جديد(.  1950مسبوقة، وكانت باكورة أعماله الفكرية سنة 
قال الشيخ رحَه الله أن هذا الدين هو الجواب الملموس لكل الأسئلة التي تزعجنا في كفاحنا 

ستويات الّزدهار الحضاري، وهي مناسبة لكل مسألة من مسائل الحياة البشرية حتى تصل إلى أعلى م
والتقدم، وتهيئ الأساس النفسي الذي بدونه يصاب القانون بالشلل وعدم الحركة، مما يخلق لنا المناخ 
المناسب الضروري لتطوير أي مجتمع مرحلة حيوية وفعالة، ويقول في كتابه )التحديات الإسلامية(:"إشكالية 

ني الطريقة الجديدة التي كشفها العلم الحديث العصر الحديث ضد الدين هي مشكلة أسلوب الّستدلّل، أع
 (3)بعد التطورات في ميادينه العديدة، بحيث لم تعد تقف أمامها دعوى الدين وعقائده".

                                                           

الشيخ وحيد الدين خان وجهوده في الدعوة: الطيب الأمير إبراهيم، الناشر: كلية الدعوة والثقافة الإسلامية جامعة  - 1
 .90م ص 2009أم درمان الإسلامية، السودان، 

 .98نفس المرجع: ص  - 2
 .127م ص 2007خان: وحيد الدين خان، الإسلام والعصر الحديث، الناشر: دار النفائس العلمية،  - 3



 ر
 

الحاضر ضد الدين هي قضية طريقة الّستدلّل، أعني الطريقة الجديدة التي كشفها العلم  العصر "إن قضية
بحيث لم تعد تقف امامها دعوى الدين وعقائده هذه الطريقة  الحديث بعد التطورات في ميادينه العديدة،

الجديدة هي معرفة الحقيقة بالتجربة والمشاهدة على حين تتصل عقائد الدين بعالم ما وراء حواسنا، ولّ 
يمكن اخضاعها للتجربة. )فالدين كله مبني على قياس واستقراء(. وهذا هو ما يجعله باطلا، لأنه ليس له 

الحاضر باطلة، لأنها لّ تقوم على أسس علمية، فالطريقة الجديدة لّ تنفي  العصر وقضيةأساس علمي؛ 
وجود أشياء لم تجرب مباشرة، كما لّ تنفي قياس أشياء لم نشاهدها على أشياء شاهدناها تجريبيا وهو ما 

ا شوهدت، كما أن يسمى قياسا علميا، ويعتبر كالتجربة المباشرة، فالتجربة لّ تعد حقيقة علمية لمجرد انه
كان الناس في القديم   .القياس ليس باطلا لمجرد انه قياس. فامكان الصحة والبطلان موجود فيهما على سواء

يصنعون السفن الشراعية من الخشب؛ اعتقادا منهم ان الماء لّ يحمل الّ ما يكون أخف منه وزنا، وحين 
ء كالتي من الخشب. أنكر الناس عليه مقالته قال بعضهم: ان السفن الحديدية سوف تطفو على سطح الما

واتخذوه هزوا، وجاء نحاس فألقى بنعل من حديد في دلو مملوء بالماء ليشهد الناس على أن هذه القطعة 
الحديدة بدل ان تطفو على سطح الماء استقرت في القاع. كان هذا العمل تجربة. ولكننا جميعا نعتقد اليوم 

ما قيل من طفو  صدق و كان النحاس قد القى بطبق من حديد لشاهد بعينيهانها كانت تجربة باطلة، فل
 (1) السفن الحديدية" 

 مؤلفاته:
كتاب بالإنجليزية والأوردية والْندية، وترُجمت كتبه إلى   200تتجاوز مؤلفات وحيد الدين خان  

كتابا من كتبه. ومن بين مؤلفاته   40وترجم ابنه ظفر الإسلام خان إلى العربية قرابة   العديد من اللغات،
محمد الجهاد والسلام  ما يلي: الإسلام يتحدى الدين فى مواجهة العلم رسول السلام.. تعاليم النبي

والعلاقات المجتمعية في الإسلام أيديولوجيا السلام حاضرنا ومستقبلنا في ضوء الإسلام قضية البعث 
كان وحيد خان    الإسلامي حكمة الدين الإنسان القرآني شرح مشكاة المصابيح يوميات الْند وباكستان 

ليعة الكُتاب والمؤلفين والمفكرين الإسلاميين المعاصرين من أبرز علماء المسلمين في شبه القارة الْندية، ومن ط
في العالم الإسلامي ، فقد أثرى المكتبة الإسلامية المعاصرةَ بمؤلَّفاته القي مة النافعة المتميزة في الفكر والدعوة، 

ع.لّوكان والتي كلها تعُطي فهما جيدا عميقا للإسلام، وثقة كاملة للاعتماد عليه في جميع الأحوال والأوضا 

                                                           

 ٤٥ص -وحيد الدين خان  -الإسلام يتحدى  - 1



 ش
 

لمؤلَّفاته دور  كبير في تعريف الإسلام وخصائصه للطبقات المثقَّفة من المسلمين وغيرهم في الْند وخارجها. 
(1) 

 تأسيس المركز الإسلامي في نيودلهي:
أسس وحيد الدين خان المركز الإسلامي في نيودلْي، والذي عمل على إصدار مجلة  1970عام 

وذلك لنشر فكره ورؤيته  1990و 1984، ثم بالإنجليزية والْندية أعوام 1976بالأردية عام  "الرسالة"
عن روح السلام في الإسلام والمسؤولية الّجتماعية للمسلمين وللترويج للفكر والعمل الإيجابي، وفي عام 

وعندما واجه المجتمع الْندي حالة انقسام ديني حادة بسبب أزمة المسجد البابري شعر بضرورة  1992
نع الناس بالحاجة إلى استعادة السلام والوئام من أجل أن تسير البلاد مرة أخرى على طريق التقدم. أن يق

منطقة هندية، كما دعا إلى لقاءات  35ومن ثم شرع في "مسيرة سلام"مع قيادات الطوائف الْندية جابت 
عمل على إعداد تلاميذ تجمع القادة الدينيين في البلاد من أجل نشر السلام والمحبة والّنسجام، كما 

كسفراء للسلام ليس في الْند وحدها ولكن في العالم أجمع. يقول الدكتور محمد عمارة: "ولقد لفت وحيد 
الدين خان الأنظار إلى إسهام الإسلام فى النهضة الأوروبية الحديثة، عندما أسقط الكهانة والثيوقراطية 

ة أبواب الديمقراطية الليبرالية، وعندما قدم مبدأ تسخير الطبيعة والحكم بالحق الإلْي، ففتح أمام أوروبا الحديث
للإنسان، بديلًا عن تقديس الطبيعة، ففتح أمام العقل الأوروبى أبواب العلم التجريبي، الذى كانت تحرِّ مه 

ملى وتجرِّ مه الكهانة الكنسية لزعمها أن العالم دنس، لّ يجوز التجريب فيه! كما كان العقل الإغريقى التأ
 (2)يترفع عنه لأنه كالعمل اليدوي خاص بالعبيد".

 

 

 

 

 

 

                                                           

الشيخ وحيد الدين خان وجهوده في الدعوة: الطيب الأمير إبراهيم، الناشر: كلية الدعوة والثقافة الإسلامية جامعة  - 1
 .96م ص 2009أم درمان الإسلامية، السودان، 

 .105ص المرجع السابق:  - 2



 ت
 

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم الأمر الثالث: التعريف بتفسير 

وهو من التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم يتحدث عن مقتضيات الظروف والأوضاع، يعد 
الْند فقط ، لّ على مستوى للشيخ وحيد الدين خان في شبه القارة الْندية أهم الأعمال العلمية الإسلامية

على مستوى العالمين العربي والإسلامي، لذلك يعد ثمرة إنتاج ضخمة وتجارب متعددة اكتسبها الطاهر بل 
بدية، أن القرآن هداية الله الأفبدأ بمقدمة و هو في ثلاث مجلات في اللغة العربية.ثم قال الشيخ من مشايخه 

فإن الترتيب المذكور أعلاه، الذي جرى علي ه ن زول القرآن أسبغ عليه، بالإضافة إلى أبديته، ثم بعدما تاريخياً، 
وربما لّ نتجاوز الحقيقة إذا وص فنا القرآن بأنه كتاب الله الذي قدم فيه هدايته الأبدية، بعد أن قولبها في 

تفسير القرآن صارت في عصر ما بعد نزول القرآن خاصة عملية قالب التأريخ، ونظراً إلى هذا، فإن عملية 
تستلزم المرء أن يراعي فيها عنصرين، لكل واحد منها أهميته وأولويته، وأول العنصرين ه و أبدية القرآن 
وخلود رسالته، والثاني عنصر تأريخ القرآن التنزيلي، لأننا لو فسرن ا الق رآن في ض وء م ن الخلفيات الأولي ة 
الخاص ة وح دها، التي نزلت فيه ا آي ات الق رآن وأحكامه، فأصبح القرآن وكأنه كتاب تأريخ لأحداث ووقائع 
وقعت في سالف القرون، وعلى العكس من ذلك إذا نحن ملرنا القرآن بناءا على أهميته الأبدية وحدها، 

يلق مما يستحق من الّهتمام، ومن هن ا  فيبدو وك أن بع ده التأريخي غولج بها لّ ينبغي من غاية الإهمال، ولم
ف ق د تحتم ع لي المفس ر أن يتخذ لتفسير القرآن أسلوبًا مزدوجا، أو ثنائي الجانب، حيث يأخذ هذين 

 (1) العنصرين بين الّعتبار، ويعيد لكل منها ما يستحق من العناية والّهتمام.

لق رآن، إذ تص دين ا في ه الطرح الخلفيات وقد اتخذنا مثل هذا الأسلوب الثنائي الجانب، في تذكير ا
التاريخية أيضاً بشكل موجز، لّ لكي يبدو القرآن وكأنه كتاب تأريخي ق دي م، فإن تطبق تعاليم القرآن الخالدة 
تنطبق على قضايا العصر وشئونه، وإنها لكي لّ ينفصل القرآن كلياً عن أسامه التأريخي الموصول بواقع 

 (2) البشر.

ثم أن القرآن رسالة إلْية إلي عباد الله، ولو قلنا ان آيات الحكمة منسوخه فكأننا نسخنا القرآن 
الكريم كله لآن القرآن الكريم خطاب إلي الكفار أصلًا، القرآن بدأ بخطاب الكفار بدعوتهم إلي الإيمان 

                                                           

م، 2008القاهرة ، دار الوفاء للطباعة والنشر،، الناشر: التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان: وحيد الد ين،  - 1
(1/45.) 
 (.1/55)المرجع السابق:  - 2



 ث
 

وز القول بأن  آيات الحكمة والتوحيد وأستمر هذا تم دعوة الذين أمنوا وتمسكوا بتعليم الإسلام فلا يج
 (1) .والدعوة منسوخة

أن  أكبر مشكله توجهنا أن هذه التفسير الموجودة في القرآن غلبت عليها العلوم الفنية وأصبحت 
حُجب للقرآن الكريم سوأ العلوم اللغوية أو العلوم الدينية مثل الفقه والتصوف أو علم الكلام لأن هذه 

فعندما يأتي القأري لكى يدرس القرآن الكريم اعتمادا علي هذه التفاسير فأن  التفاسير محشوه بهذه العلوم
هذه التفاسير تشكل حجاب بينه وبين كتاب الله، هذه عقبة كبيره جداً بأن هذه العلوم ليست في الحقيقة 

 (2) .نقية من كثير من الشوائب خصوصاً قامت علي أساس قياسات منطقيه غير علميه من جهة أخري
أن كثير من المفسرين تأثروا بالمنطلق القياسي اليوناني في دراستهم لنص القرآن فجاءت بحوثهم  نجد

مملة، بعبارة عن قياسات لّ أساس لْا من الصحة وكان هذا المنهج قد أفسد بأس لوب التدبر الفطري الذي 
راف عن المنهج التدبر كان العرب قد تعاملوه مع القرآن في بداية نزوله، إن هذا الأسلوب هو اكبر انح

القرآني المفيد اليسير الذي أوحاه الله سبحانه وتعالي، وواصل الأمر في العصور التالية إن اصبح القرآن في 
حجب هائلة من القياسات الفاسدة، وهكذا فأن المستوي الفطري الذي أدركه العرب في دراستهم وتفهمهم 

سدة بالتالي أصبح فيه من المحظور التدبر في القرآن بدون للقرآن، لم يعد يتمشى مع هذه القياسات الفا
قياسات المفسرين أو المتكلمين المتأثرين بالمنطق اليوناني، وكان ذلك مفارقه عجيبة في وقت أصبح فيه 
المنطق بالياً في ضوء المناهج العلمية الحديثة، وهي المناهج التي ظهرت بعد تأثر الغرب بعلوم العرب إن 

لفنية للعبارة القرآنية تأثرت بقالب التفكير القياسي اليوناني، الذي هيمنت علي الفكر الإسلامي الدراسة ا
ولْذا السبب أصبحت مقاييس الدوق والفهم دراسة غريبة عن طبيعة العرب الفطرية، التي تأثرت بالقرآن 

 (3) .بدون هذا القالب
ولْذا السبب نجد أن العلوم الغربية والإسلامية سوأ كانت لغويه أو فقهيه أو كلامية عبارة عن 
الدارسات المعقدة فنية، كما هو معلوم أن التفكير الفلسفي القديم ينشغل بعمليات صوريه للتفكير لّ 

ير علي سبيل جدوي من ورائها، ولقد تصدي بعض مفكري الإسلام للرد علي هذا الوضع الثقافي الخط

                                                           

م، 2008القاهرة ، دار الوفاء للطباعة والنشر،، الناشر: التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان: وحيد الد ين،  - 1
(1/60.) 
 (.1/62السابق:)المرجع  - 2
  (.1/67)المرجع السابق:  - 3



 خ
 

المثال نذكر مجهود الأمام ابن تيمييه في كتابيه الرد علي المنطقيين، ونقض المنطق ولكن المؤسف أن دعوته 
هذه لرفض الفكر القياسي اليوناني حتي هذه اللحظة لم نجد لْا أثراً عندنا حتي بعد قيام الثورة العلمية 

تدرس في المعاهد والجامعات الدينية تقدم علوم الدين  الحديثة في مناهج البحت، ولّزال كتب الفقهاء التي
في قالب القياس للمنطق الأرسطي وكان ولّزال هذا يمثل أكبر فساد للتفكير الديني بخلاف الّستدلّل 
العلمي الذي يقوم علي الحقائق والوقائع وهو نظير الفطرة السوية التي كانت عند العرب الذين أدركوا 

وى الرباني الصحيح ولْذا لّ يستطيعوا ان يفهموا القرآن الكريم مادام عقولْم منشغلة الوحي الإلْي في مست
بهذه القياسات مملؤة بهذه الصورة اللفظية، القرآن بعيد عنهم وهذه أكبر معضلة، وقد يجد منهجه على 

 (1)أسلوب التالية: 
 منهج التفسير:

)التذكير بالقران( ومن حيث أن  هوأولًّ: إن الغرض الرئيسى من هذا التفسير بصفة خاصة، 
القران نفسه إنما جاء من أجل تحقيق هذه الغاية، أى التذكير والموعظة، فإن الجانب الذى أولّه المؤلف 
القسط الّوفر من إهتمامه، فى طرح مضامين هذا التفسير هو أن يجد فيه القارئ منهلا فياضا أو مرتعا 

 (2) و الّعتبار و الّتعاظ. خصبا يضمن له إشباع حاجته الى التذكر
ثانياً: وحاول المؤلف اتباع اسلوب الفقرات فى طرح مضامين هذا التفسير أى أنه عمد الى فقرة 
من فقرات القران، ثم تناول مايندرج تحتها من فكرة أو توجيه معنوى بالتفسير والّيضاح كموضوع متسلسل، 

المعانى و المفاهيم المطروحة خلال قراءته فى فقرة وذلك حرصا منه على الّ تنقطع من القارئ سلسلة 
 (3) للقران الكريم. بالغذاء التذكيرى تفسيرية معينة، ولكى يتمكن من التزود المستمر المتواصل

من الحكمة، ما جعل كل فقرة من فقراته، مستقلة  تذكير القران ثالثاً: ولقد توخى المؤلف فى إعداد
كرة قرانية واضحة محددة، فسواء قرأ القارئ صفحة واحدة من التفسير، أم بذاتها، وذلك لّحتوائها على ف

                                                           

 م،2008القاهرة ، دار الوفاء للطباعة والنشر،، الناشر: التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان: وحيد الد ين،  - 1
(1/69.) 
 (.1/78) المرجع السابق: - 2
 (.1/78المرجع السابق:) - 3



 ذ
 

الموعظة  قرأ مجموعة كبيرة من الصفحات، فإنه لّ يكد ينتهى من قراءته إلّ ويكون قد طفر بنصيب من
 (1) .على أية حال القرانية

انب اللغوى، أو وقد توخى الّيجاز الى الحد الممكن، غير عارض للتفاصيل المتصلة بالجرابعاً: 
الجانب الفقهى أو الجانب الكلامى، أو ما الى ذلك من الجوانب و الوجوه الّخرى للمدلول القرانى، وإنما 
الشئ الذى جعله نصب عينيه، هو أن يتسم تفسي القران بطابع من البساطة التى يتميز بها القران نفسه، 

أخرى، هو مراة تنعكس عليها عبودية  فإن القران، من جهة يعكس جلال الله و عظمته، ومن جهة
الّنسان بجميع نواحيها، وهذه هى النقاط الجوهرية التى يتمحور حولْا هذا التفسير، ويحاول تجليتها بأسلوب 

 (2) موجز و بسيط، بعيدا عن التعقيدات الفنية.
للإنسان :  خامساً: مقصد نزول القرآن إلى الدنيا، لإعلام البشر بالمنهج الّلْي الذي اختاره و

لقد خلق الله الإنسان ليكون مخلوقاً أن تاب، فهو يقضي من حياته مثلا م دة م ن ال زم ن، قلت أو كثرت 
ثم ينقل منها إلى الآخرة، حيث هو يواصل حياته بصورة متصلة إلى الأبد، ولقد خلق الله الإنسان بالنسبة 

الوضع القطري الصحيح، الذي أراد الله للناس أن  لما أودع ه ف ي ه م ن م ل ك ة الإدراك والشعور على ذلك
يكونوا عليه، ثم جعل كل موجودات هذا الكون مظاهر فعلية لما يرضاه سبحانه وتعالى من النمط السلوكي 
السوي، غير أن هذا كله وجد هنا في لسان الحال، فالفطرة الإنسانية يتمثل عملها بشكل المشاعر 

د مظاهرها في صور تمثيلية، وقد جاء القرآن ليعلن بلسان المقال، حتى لّ والأحاسيس، أما الطبيعة فتتجس
يتعذر إدراكه على أحد، ومن هنا فإذا كانت الفطرة مرشداً للإنسان صامتاً، فإن القرآن هو مرشد الناطق 

 (3)له. 
سادساً: التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم يتحدث عن تغير الظروف والأوضاع التي تظهر 
فيها، وما جاء في القرآن من أحداث ووقائع متنوعة حدثت مع الأنبياء، إنها تمثل نماذج مختلفة لْذه النتائج 

ن على بصيرته غشاوة، لوجد في الّجتماعية أو ردود الفعل الّجتماعية ، ولو أن المرء كان بصيراً، ولم يك
القرآن حلًا لكل مشكلة يقع فيها، وهداية في كل أمر بواجهه في الحياة العملية ، إن القرآن كتاب الفطرة 

                                                           

 .110م ص 1992، الناشر: دار النفائس، الر سالة للإعلام، القاهرة، خان: وحيد الد ين خان، خطأ في الت فسير - 1
 (.1/87) المرجع السابق: - 2
 .91المرجع السابق: ص  - 3



 ض
 

 الإنسانية، وإنها يتمكن من فهم القرآن على أحسن ما يكون، من صار القرآن عنده بمثابة مثني لفطرته.

(1) 
ه ومنهجيته التي اعتمدها في تتبع وتفسير كل ما يتعلق بالآيات سابعاً: وقد أشار إلى محتوى تفسير 

والسور، فقال: وقد اهتممت في تفسيري هذا ببيان وجوه الإعجاز، ونكت البلاغة العربية وأساليب 
الّستعمال، واهتممت أيضا ببيان تناسب اتصال الآي بعضها ببعض، واهتممت بتبيين معاني المفردات 

ط وتحقيق، مما خلت عن ضبط كثير منه قواميس اللغة، وعسى أن يجد فيه المطالع في اللغة العربية بضب
تحقيق مراده، ويتناول منه فوائد ونكتا على قدر استعداده، فإني بذلت الجهد في الكشف عن نكت من 

 .(2)معاني القرآن وإعجازه خلت عنها التفاسير، ومن أساليب الّستعمال الفصيح ما تصبو إليه همم النحارير

عن السبب لّهتمامه بتحديد أغراض السورة في طليعة ما يهتم به قبل  الشيخ ثامناً: وقد أفصح
تفسير آياتها قائلا: " أما البحث عن تناسب مواقع السور بعضها إثر بعض، فلا أراه حقا على المفسر، 

لّ بينت ما أحيط به من أغراضها، لئلا يكون الناظر في تفسير القرآن مقصورا على بيان ولم أغادر سورة إ
وقد امتدح  ،مفرداته، ومعاني جمله، كأنها فقر متفرقة تصرفه عن روعة انسجامه، وتحجب عنه روائع جماله

التفاسير، وفيه ، ففيه أحسن ما في (3)ساوى هذا التفسير على اختصاره مطولّت القماطير تفسيره بأنه:
.(4)أحسن مما في التفاسير

                                                           

م، 2008القاهرة ، دار الوفاء للطباعة والنشر،، الناشر: التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان: وحيد الد ين،  - 1
(1/109.) 
 (.1/104): :المرجع السابق -2
 القمطر الجمل القوي السريع، وقيل: الجمل الضخْم القوي، وكل شيء جمعته فقد قمطرته، والقمطر ،  -3

 لسان العرب: )قمطر(. -والقمطرة ما تصان فيه الكتب. 
م، 2008،القاهرة  دار الوفاء للطباعة والنشر،، الناشر: التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان: وحيد الد ين،  - 4
(1/111.) 



1 
 

 

 

 

    

 

 

 

 

 

في التذكير القويم في المتعلق بالداعي  ةلفصل الأول: الفقه الدعوا

 تفسير القرآن الحكيم

 

في التذكير القويم  لمدعوبا المتعلق الفصل الثاني: الفقه الدعوي

 في تفسير القرآن الحكيم

 

 

 

 الباب الأول

في المتعلق بالداعي والمدعو  الدعوةالفقه 

 التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 المبحث الأول: تعريف الداعي، وفضله، وأهميته في العملية الدعوية،    

في التذكير القويم في فقه الدعوة المتعلق بصفات الداعي،  المبحث الثاني:   

 تفسير القرآن الحكيم

في التذكير القويم في  فقه الدعوة المتعلق بوظائف الداعي المبحث الثالث:

 تفسير القرآن الحكيم

في المبحث الرابع: فقه الدعوة المتعلق بالقواعد الدعوية،لدى الداعية 

 القرآن الحكيمالتذكير القويم في تفسير 

المبحث الخامس: فقه الدعوة المتعلق بالصعوبات التي تواجه الداعي في  

 في التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم دعوته،

 

 الفصل الأول 
القرآن  في التذكير القويم في تفسير  فقه الدعوة المتعلق بالداعي

 الحكيم



3 
 

 المبحث الأول 

 تعريف الداعي، وفضله، وأهميته في العملية الدعوية،

:
ً
 المطلب الأول: تعريف الداعي لغة واصطلاحا

 تعريف الداعي لغةً: 
مبالغةً في  ،العلامة الكبير: " والتاء فيه للمبالغة كما يقال للعالمالداعية اسم فاعل من الفعل "دَعَوَ 

إلى الطعام، أو إلى مذهب أو دين  سواء كانت الدعوة ،فالداعي إذاً هو الذي يقوم بعمل الدعوة ،علمه
 (1) أو فكر.

كما قال الله صلى الله عليه وسلم  بالإسلام هو رسولنا الكرم محمدالداعي الأول إلى الله تعالى، بعد أن انعم الله علينا 
 تعالى في القرآن الكريم.

راَجًا مُّنِّيراً" .1  (2) "وَدَاعِّيًا إِّلَى اللََِّّّ بإِِّّذْنِّهِّ وَسِّ
نْ عَذَاب  ألَِّيم  " .2 ركُْم م ِّ نُوا بِّهِّ يَ غْفِّرْ لَكُم م ِّن ذُنوُبِّكُمْ وَيجِّ يبُوا دَاعِّيَ اللََِّّّ وَآمِّ  (3)"يَا قَ وْمَنَا أَجِّ

بِّدِّعَايةَ   أدَْعُوك" لقهِّرَ  ابِّهِّ إلىتَ  كِّ فيصدر كما قال ابن الأثير: "و الداعية بمعنى الم كلمة  تيوقد تأ
سْلام بِّدَاعِّي ة "رواية:  فيو  ، ةفر الكايدعى إليها أهل الملل  تيهادَة الشوَهِّي كلمة  البدعوته، "أَيْ ، (4)"الإِّ
 .(6)والعَاقبة ةفيكالعا  ،الدَّعُوةبمعنى مَصْدر  ، وهي(5)"الإسلام

 تعريف الداعي اصطلاحاَ: 
 (7)تعالى:  الله قالكما   "وهو المبلغ للإسلام، والمعلم له، والساعي إلى تطبيقه، فهو القائم بالدعوة" الأول:
راً وَنذَِّيراً" .3 دًا وَمُبَش ِّ ُّ إِّناَّ أرَْسَلْنَاكَ شَاهِّ  (8) "يَا أيَ ُّهَا النَّبيِّ

                                                           

 (.٣٨/47الزبيدي، محمد بن محمد، تاج العروس ) -1
 46سورة الأحزاب- 2
 31سورة الأحقاف - 3
(، مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم 7(، حديث رقم )1/8البخاري، محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري ) - 4
 (.1773(، حديث رقم )13/1393)
 (.1773رقم ) (، حديث13/1393المرجع السابق ) -5
 (.2/122ابن الأثير، المبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث ) -6
التعريفات: علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، المحقق، ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف  - 7

 .١٤٥م،  ص١٩٨٣ –ه ١٤٠٣لبنان،  -الناشر، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت
  45الأحزاب سورة - 8



4 
 

"هوالذي يصلح حياته لصالح هذه الدعوة قبل كل شئ"، فإنه ما أن يشرع في دعوته إلّ وترتفع  الثاني:
إليه العيون الناقدة والأنوارالكشافة من كل صوب، فعندما كان في حياته أيسر شئ يتناقض مع دعوته 

الون به حتى يجبرونه وعقيدته، فإن هؤلّء المحاسبين المتطوعين يثيرون عليه الضجة ويكبرونه في عينه ولّ يز 
 (1)على الإقلاع عنه.

"أن يكون متصفاً من قوة الإيمان والبصيرة النافذة والجد والوقار والمروءة وسمو الأخلاق والترفع عن  الثالث:
سفاسف الأمور ما سيكون في أشد حاجة إليه في مراحل الدعوة المقبلة التي لّ يكون زاده فيها إلّ الصبر 

 (2)بصيرة".والجد والحكمة وال
رِّينَ وَمُنذِّرِّينَ لِّئَلاَّ فقد ذكر الله تعالى جما عة من الأنبياء عليهم السلام في سورة النسآء: " رُّسُلًا مُّبَش ِّ

ُ عَزِّيزاً حَكِّيمًا فبين الله تعالى في هذه الآية وظيفتهم،   (3)"، يَكُونَ لِّلنَّاسِّ عَلَى اللََِّّّ حُجَّة  بَ عْدَ الرُّسُلِّ وكََانَ اللََّّ
لُ الْمُرْسَلِّيَن : "وهي دعوة الناس إلى الله تعالى تبشيراً بالخير وتحذيراً من الشر، كما قال الله تعالى وَمَا نُ رْسِّ

مْ وَلَّ هُمْ يَحْزَنوُ  رِّينَ وَمُنْذِّرِّينَ فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْف  عَلَيْهِّ  (4)".نَ إِّلَّّ مُبَش ِّ

قُلْ هَذِّهِّ سَبِّيلِّي أدَْعُو إِّلَى اللََِّّّ ثم أمره أن يبين لأمته أن هذه وظيفته ووظيفة أتباعه، فقال الله تعالى: "
يرةَ  أنََاْ وَمَنِّ ات َّبَ عَنيِّ وَسُبْحَانَ اللََِّّّ وَمَا أَنَاْ مِّنَ الْمُشْرِّكِّينَ  فالرسل وأتباعهم مأمورون بدعوة الناس   (5)"،عَلَى بَصِّ

إلى توحيد الله تعالى وطاعته، وإنذارهم عن الشرك به ومعصيته، وهذه مرتبة عالية لمن وفقه الله تعالى للقيام 
لَ وَمَنْ أَحْسَنُ قَ وْلًّ ممَِّّنْ دَعَا إِّلَى اللََِّّّ وَعَمِّ بها على الوجه الذي يرضي الله تعالى فكذلك قال الله تعالى: "

اً وَقاَلَ إِّنَّنيِّ مِّنَ الْمُسْلِّمِّينَ  ولما عرف الصالحون شرف هذه المهمة حرصوا عليها، فلم يسيروا  (6)"، صَالحِّ
نْ أقَْصَى الْمَدِّينَةِّ رَجُل  يَسْعَى قاَلَ يَا قَ وْمِّ اتَّبِّعُوا إليها مشياً بل سعوا لْا سعياً، كما قال الله تعالى: " وَجَاءَ مِّ

عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال لعلى لما أرسله صلى الله عليه وسلم فكذلك جآء في حديث النبي  (7)"الْمُرْسَلِّينَ 

                                                           

 . 217م ص 1992، الر سالة للإعلام الد ولي، القاهرة، تاريخ الدعوة إلى الإسلام خان، وحيد الد ين، -1
التعريفات: علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، المحقق، ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف  - 2

 .١٤٥م،  ص١٩٨٣ –ه ١٤٠٣ لبنان، -الناشر، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت
 165سورة النسآء  - 3
 48سورة الأنعام  - 4
 108سورة يوسف  - 5
 33سورة فصلت  - 6
 20سورة يسن  - 7



5 
 

لقتال اليهود في خيبر، "نفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب 
 (1)عليهم من حق الله فيه فوالله لأن يهدي الله بك رجل واحداً خير لك من أن يكون لك حَر النعم".

قال: "من دعا إلى هدى كان صلى الله عليه وسلم فكذلك جآء في حديث آخر عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي 
فتأمل أخي هذا الفضل العظيم،  (2)له من الأجر مثل أجور من تبعه، لّ ينقص ذلك من أجورهم شيئاً"

مصلحته، بل إن فإن الداعي إلى الله يجرى له ثواب من أهتدى بدعوته وهو نائم في فراشه، أو مشتغل في 
 ذلك يجرى له بعد موته، لّ ينتهي ذلك إلى يوم القيامة. 

وسداها هي القرآن الكريم وهذا ما يشير إليه الإمام حيث يقول:  وحيد الدين خانن لحمة دعوة ثم أ
وقد وجدت ، لما قرأ ت القرآن بعيني المفتوحة شعرت بأن كل شيء قرأته حتى الآن كان تافهاً غير ذي بال

( 6)وماركس ( 5)ونطشه  (4)وهيجل  (3)الآن أصل الأصول في باب العلم وأصبح يتراءى لي كل من كانت 

وسائر المفكرين الذين يسير بذكرهم الركبان في العصر الحديث أقزاما يستحقون العطف لأن المسائل 
والتعقيدات التي أفنوا حياتهم في حلها وأل فوا فيها كتباً طائلة لم يحالفهم التوفيق مع أن القرآن الكريم أوجد 

والقرآن فقط الذي  ،الحياة إلّ القرآن فليس لي من كتاب اعتبره منقذا لي في ،لْا حلًا في آية أو آيتين
جعل في يدي  ،أخرجني من الظلمات إلى النور ،حو لني من حيوان  إلى إنسان   ،غير مجرى حياتي

ويوصف ، مصباحاً إلى أي شيء أنظر في ضوئه ينكشف لي حقيقة أمره واضحةً جليةً لّ خفاء عليها
، ( الذي ينفتح به كل قفلMASTER KEYذلك المصباح باللغة الإنجليزية بالمفتاح الرئيسي )

                                                           

الإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري ومعه شرحه فتح الباري، ترقيم محمد فؤاد عبد : صحيح البخاري - 1
 .2891رقم الحديث ( 367 /3)م، 1988القاهرة، الطبعة الثانية /الباقي، الناشر دار الريان للتراث

 . 4766، ومعه شرح النووي، رقم الحديث (ه 260ت )أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري : صحيح مسلم - 2
 (. 1804 – 1724هو عمانويل كانت الفيلسوف الألماني الكبير ) - 3
 من هذه الرسالة. 24للترجمة ص  :انظر - 4
( فيلسوف آلماني كبير, تقوم فلسفته على رفض القيم الخلقية المطلقة  1955 – 1844هو فرد ريخ فلهلم نيتشة )  - 5

الأعلى الرجل المتفوق )السبرمان ( الذي يفرض إرادته على الذين لّ يستطيعون أن يكونوا إلّ عبيدا  و جعل مثله
 (789) الموسوعة العربية ص

 الرسالة. انظر للترجمة :  من هذه  - 6



6 
 

لّ استعمله في قفل من أقفال المعضلات البشرية إلّ وينفتح بسرعة  ،فالقرآن أصبح لي المفتاح الرئيسي
(1.) 

 مبينا العلاقة بين دعوته وبين القرآن الكريم: الشيخيقول و 
لي أن أتمكن من تحقيق  "حينما وفقني الله أن أبذل جهودي في مجال الدعوة بلساني وقلمي لّ يمكن

وذلك لأن هذا الكتاب العظيم قد أنزله الله لتحقيق  ،هذا الْدف السامي إلّ إذا جعلت القرآن وسيلة له
 ،فلا يمكن للناس أن يفهموا الدعوة الإسلامية إلّ إذا تمكنوا من فهم القرآن الكريم ، هذا الْدف ذاته

 . (2)مكن الناس من فهم الدعوة الإسلامية فهماً صحيحاً " فكان لّبد أن أقوم بتفسير القرآن وتفهيمه ليت
كان منطلقها القرآن الكريم وكان هو المحور الذي   الشيخ وحيد الدين خانفيتضح مما سبق أن دعوة  

وهذا هو الكتاب الذي غير مجرى حياته وهذا هو المصباح الذي اكتشف له به  ،تدور حوله هذه الدعوة
أن يفتح أقفال المعضلات والتعقيدات العصرية وكان الشيخ وهذا هو المفتاح الرئيسي الذي تمكن به  ،الحق

من مواجهة التحديات المعاصرة كما كان بهذا الكتاب أن  الشيخ وحيد الدين خانبهذا الكتاب أن تمكن 
تطاع به الإمام أن يقضي تمكن من القضاء على الحركات الْدامة المختلفة وهذا هو الكتاب العزيز الذي اس

على العبودية الفكرية للحضارة الغربية ويتمكن من إعادة ثقة الجيل الجديد في صلاحية الإسلام لقيادة 
 (3) الركب البشرى في العصر الحاضر.
وبين تف سيره للقرآن الكريم بأنه تمكن من إبراز  الشيخ وحيد الدين خانفكان لْذه العلاقة بين دعوة 

ومنها أن الإسلام  ،تفسيرية التي قد شوهت من أجل سيطرة الحضارة الغربية الجاهلية فكرياً وعملياً الجوانب ال
دين ودولة ولّ يمكن العمل به إلّ بإقامة حكم الإسلامي ومنها أن الإسلام دين كامل يشمل كل ناحية 

الشيخ وحيد الدين رى اعتنى ومن الناحية الأخ ،هذا من ناحية ،من نواحي الحياة الفردية منها والّجتماعية
خلال تفسيره للقرآن بمواجهة التحديات التي جاءت بها الحضارة الجاهلية الحديثة وثقافتها اللادينية  خان

كما اعتنى بالرد على أباطيل المستشرقين والمبشرين والمتفرنجين بالإضافة إلى اعتنائه بالقضاء   ،وفلسفاتها المادية

                                                           

خان، وحيد الد ين، تجديد علوم الد ين، ترجمة ظفر الإسلام خان، مطبوعات دار الص حوة للن شر والت وزيع، القاهرة،  - 1
 .134م ص 1986

 (. 1/89) المرجع السابق: - 2
 (. 1/105)المرجع السابق  - 3



7 
 

لْدامة المعادية للإسلام من تأويلات باطلة وأفكار زائفة وكل ذلك مع اهتمامه على ما جاءت به الحركات ا
 (1) .الخاص بالجمع بين الرواية والدراية

 أهمية الداعي وفضلهالمطلب الثاني: 

فالدعوة إلى الله تعالى واجب في عنق كل مسلم لّ يعفى منها، إلّ من سقط عنه التكليف، لكل 
 مسلم مطالب أن يدعو إلى الله تعالى على قدر استطاعته وما آتاه الله تعالى من علم ومعرفة. 

تبط ولّ شك أن الناس يتفاوتون في ذلك، وتختلف مراتبهم وقدراتهم، وانطلاق ونجاح كل الدعوة مر 
بالدعاة سلباً وإيجاباً، ذلك أن من طبيعة الدين الإسلامي أنه إنما ينهض بجهد البشر، وينطلق بهم بمقدار 
ما يبذلون في سبيله من جهد وعناية، لقد قضى الله تعالى أن تكون هذه هي طبيعة الإسلام، لأنه دين 

 (2)الحياة، والحياة جهد وعمل فلا ينالْا الكسالى ولّ الخاملون. 
للََِّّّ : "كما قال تعالى نُونَ باِّ هَوْنَ عَنِّ الْمُنكَرِّ وَتُ ؤْمِّ لْمَعْرُوفِّ وَتَ ن ْ كُنتُمْ خَيْرَ أمَُّة  أُخْرِّجَتْ لِّلنَّاسِّ تَأْمُرُونَ باِّ

قُونَ  نُونَ وَأَكْثَ رُهُمُ الْفَاسِّ هُمُ الْمُؤْمِّ ن ْ مُ م ِّ فأي فضيلة بقيت لمن  (3)"، وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِّتَابِّ لَكَانَ خَيْراً لَّْ
خلفهم .. وأي سبق حازه من تركهم .. إنها والله الفضائل كلها أن يمدح رب العالمين كوكبة تقوم بالعمل 

 والدعوة إليه سبحانه وتعالى. 
وَمَنْ أَحْسَنُ قَ وْلّ مم َِّّن : "قال الله تعالى مادحا قول الداعيةفلذلك الداعي صاحب أحسن الأقوال  الأول:
اً وَقاَلَ إِّنَّنيِّ مِّنَ الْمُسْلِّمِّينَ دَعَا إِّ  لَ صَالحِّ فلا يوجد قول أحسن من قوله .. فهو دليل الناس  (4)."لَى اللََِّّّ وَعَمِّ

 ، إلى ربهم .. ومبشر العباد إلى فضل خالقهم
الداعي له أجره وأجر من علم بما علم قال صلى الله عليه وسلم عن أبى هريرة رضي الله عنه أى و  الثاني:

نْ أجُُورِّهِّم : "قالصلى الله عليه وسلم رسول الله  قُصُ ذلكَ مِّ ثلُ أُجورِّ منْ تبَِّعهُ لَّ ين ْ نَ الأجْر مِّ مَنْ دَعَا إِّلَى هُدىً كانَ لهُ مِّ
ئًا  (5)"شَي ْ

من دل على : فهذا الحديث فيه الحث على العلم، وتبليغه الناس ، يقول عليه الصلاة والسلام
وهذا فيه فضل عظيم، يكون لك مثل أجور من عمل بعلمك إذا دللته على الخير،  خير فله مثل أجر فاعله

                                                           

 (. 1/98م )2008القاهرة،  الوفاء للطباعة والنشردار ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (. 1/109)المرجع السابق  - 2
 110سورة آل عمران  - 3
 33سورة فصلت  - 4
 .455، ومعه شرح النووي، رقم الحديث (ه 260ت )أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري : صحيح مسلم - 5



8 
 

فالرسل عليهم الصلاة والسلام لْم مثل أتباعهم، مثل أجور أتباعهم لأنهم دلْم على الخير، وهكذا نبينا 
وهكذا له مثل أجور أمته لأنه دلْا وأرشدها إلى الخير عليه الصلاة والسلام، فيكون له مثل أجورها، صلى الله عليه وسلم 

كل عالم وطالب علم أرشد إلى خير، كل مؤمن أرشد إلى خير يكون مثل أجره له، مثل أجر من هداه، 
واحد عاق لوالديه فنصحه حتى بر بوالديه يكون له مثل أجره، ورجل يشرب الخمر فنصحه حتى هداه الله 

هكذا بقية الأعمال، له مثل أجره، ورجل يتهاون بالصلاة فنصحه فحافظ عليها يكون له مثل أجره، و 
فوالله لأن يهدي الله بك رجلا واحدا خير لك من "صلى الله عليه وسلم وتقدم في حديث علي رضي الله عنه يقول النبي 

فالمؤمن يجتهد في إيصال الخير إلى غيره، والدلّلة على الخير بالآيات والأحاديث والكلام ( 1)"،حَر النعم
 (2) .أجور من قبل منهالطيب والأسلوب الحسن، والله يؤجره ويعطيه مثل 

، ولّ شك أن الدعاة هم أبعد الناس عن النفاقالدعوة إلى الله وسيلة من وسائل دفع النفاق،  الثالث:
الْمُنَافِّقُونَ : "وقد قال الله تعالى فيهم ا،فالمنافقون لّ يستطيعون الصبر على تكاليف الدعوة ومشاقه

يَ هُمْ وَالْمُنَافِّقَاتُ بَ عْضُهُم م ِّن بَ عْض   هَوْنَ عَنِّ الْمَعْرُوفِّ وَيَ قْبِّضُونَ أيَْدِّيَ هُمْ نَسُواْ اللَََّّ فَ نَسِّ لْمُنكَرِّ وَيَ ن ْ يَأْمُرُونَ باِّ
قُونَ   .فمن كانت الدعوة خصلته حفظ بإذن الله من النفاق (3)"إِّنَّ الْمُنَافِّقِّيَن هُمُ الْفَاسِّ

با في دس المنكر بين ثنايا الدعوة .. وهذا لّ يعني أن بعض المنافقين يتلبسون بلباس الدعوة ح
فهذا يحذر منه كما يتمسك بالداعية الصادق، بصيرة الداعية بشهادة رب العالمين، في خضم الجهل المنتشر 

قُلۡ : "يبرز الداعية الذي يدعو بعلم ويقين كما قال تعالى، بين كثير من الناس والعمى المستشري بينهم
ذِّهِّۦ سَبِّيلِّيٓ أدَۡعُوٓاْ  نَ ٱلۡمُشۡرِّكِّينَ هََٰ نَ ٱللََِّّّ وَمَآ أَنَا۠ مِّ ۖ وَسُبۡحََٰ يرةَ  أَنَا۠ وَمَنِّ ٱت َّبَ عَنيِّ  (4)"  إِّلَى ٱللََِّّّ  عَلَىَٰ بَصِّ

ولقد انقسم قوم أصحاب السبت إلى ثلاثة أقسام: العصاة، ، الداعي يحفظ من عقوبات الدنياالرابع: 
نَا الَّذِّينَ " -الله عز وجل والدعاة، والتاركين للدعوة مع عدم العصيان، فقال فَ لَمَّا نَسُواْ مَا ذكُ ِّرُواْ بِّهِّ أَنَجي ْ

اَ كَانوُاْ يَ فْسُقُونَ  هَوْنَ عَنِّ السُّوءِّ وَأَخَذْنَا الَّذِّينَ ظلََمُواْ بِّعَذَاب  بئَِّيس  بمِّ  (5)"يَ ن ْ

                                                           

إسماعيل البخاري ومعه شرحه فتح الباري، ترقيم محمد فؤاد عبد الإمام أبي عبد الله محمد بن : صحيح البخاري - 1
 .2551رقم الحديث ( 367 /3)م، 1988القاهرة، الطبعة الثانية /الباقي، الناشر دار الريان للتراث

 (.1/233م )1991.القاهرة،-نشر دارالرسالة الربانية مصر الجديدة ،التفسير السياسي للدينخان، وحيد الد ين،  - 2
 67سورة التوبة  - 3
 108سورة يوسف  - 4
 165سورة الأعراف  - 5



9 
 

كَانَ رَبُّكَ لِّيُ هْلِّكَ الْقُرَى بِّظلُْم  وَمَا  : "تعالىالله قال ، حفظ الله لأهل القرى بسبب الدعاة إلى اللهالخامس: 
فالقرى وإن كان فيها ظلم لّ تهلك إذا قام فيها المصلحون بما يجب عليهم من  (1)"،وَأهَْلُهَا مُصْلِّحُونَ 

الدعوة والعمل لله .. فإذا غلب على القرية الإصلاح حفظها الله من العقوبات الدنيوية بفضله ومنه 
َ شَدِّيدُ الْعِّقَابِّ " :تعالى الله وقال سبحانه نكُمْ خَاصَّةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللََّّ يبَََّ الَّذِّينَ ظلََمُواْ مِّ نَةً لَّّ تُصِّ  (2)".وَات َّقُواْ فِّت ْ

فالأجر عند الداعية غير مرتبط بما يقوله فقط، ولكن كل أمور ، الداعي مأجور حتى بألمه ونَصَبهالسادس: 
وَلَّ تهِّنُواْ فيِّ ابتِّْغَاء الْقَوْمِّ إِّن تَكُونوُاْ "أجور عليها المؤمن حتى التعب والمعاناة الدعوة والجهاد في سبيله م

نَ اللََِّّّ مَا لَّ يَ رْجُونَ وكََانَ اللََُّّ عَلِّيمًا حَكِّ  مُْ يَألَْمُونَ كَمَا تَألَْمُونَ وَتَ رْجُونَ مِّ فهل يكون  (3)"، يمًاتَألَْمُونَ فإَِّنهَّ
 هؤلّء الكفرة من المنصرين أكثر تفاعلا في دعوتهم وهم الذين لّ يرجون هذا الأجر العظيم والرزق الكبير

 .حتى في الألم والضيق
فهذا نوح عليه الصلاة والسلام يدعو قومه ليلا ، الدعوة غير محصورة بوقت ولّ مكان ولّ طريقةالسابع: 
ثُمَّ إِّني ِّ أعَْلَنتُ لَْمُْ وَأَسْرَرْتُ لَْمُْ "ويطرح طرق مختلفة  (4)"،تُ قَ وْمِّي ليَْلا وَنَهاَراًقاَلَ رَب ِّ إِّني ِّ دَعَوْ "ونهارا 
 (5)".إِّسْراَراً

ُ "وهذا يوسف عليه السلام يدعو في السجن  جْنِّ أأَرَْبَاب  مُّتَ فَر ِّقُونَ خَيْر  أمَِّ اللََّّ بَيِّ الس ِّ يَا صَاحِّ
دُ الْقَهَّارُ   (6)"الْوَاحِّ

فمن أعجزته طريقة وجد أخرى، ومن أغلق عليه باب فتحت له أبواب، وهي الوسيلة الميسرة للجميع، 
فالدعوة وسيلة ميسرة الوصول للصغير والكبير، للعالم ولقليل العلم، للخطيب وللمجاهد وللضعفاء 

 يعطي لمن يحب فأجره على الله، ولّ يأخذه من العباد،  ولذا كان عظم الأجر،  فالكريم لّ، وللمساجين

                                                           

 117سورة هود  - 1
 25سورة الأنفال  - 2
 104سورة النسآء  - 3
 5سورة نوح - 4
 9سورة نوح  - 5
 39سورة يوسف  - 6



10 
 

نَ " :تعالىالله إلّ عظيما، قال  تُمْ فَمَا سَألَْتُكُم م ِّنْ أَجْر  إِّنْ أَجْرِّيَ إِّلَّّ عَلَى اللََِّّّ وَأمُِّرْتُ أنَْ أَكُونَ مِّ فإَِّن تَ وَلَّي ْ
 (2) فأي أجر أعظم من أن يكون معطي رب العالمين ومالك الأملاك وأكرم الأكرمين . (1)"الْمُسْلِّمِّينَ 

فما هذه الحملات والمعتقلات والّغتيالّت إلّ فضائل ، الداعي يرعب الطواغيت وفراعنة الأرضالثامن: 
وَقاَلَ فِّرْعَوْنُ ذَرُونيِّ أقَْ تُلْ "، الذي أرعب طواغيت الأرض كما رعب منهم فرعون وخاف اعيالدعوة والد

فما يكون لمثل هذا   (3)"، مْ أَوْ أَن يظُْهِّرَ فيِّ الَأرْضِّ الْفَسَادَ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبَّهُ إِّني ِّ أَخَافُ أَن يُ بَد ِّلَ دِّينَكُ 
الذي ادعى الألوهية أن يقول مثل هذا الكلام لولّ الرعب الذي يهز الأولين والآخرين من الدعاة إلى 

 (4) .سبيل الله عز وجل

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

 72سورة يونس  - 1
 (. 2/321م )2008القاهرة،  والنشردار الوفاء للطباعة ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 26سورة غافر  - 3
م 2008القاهرة،  دار الوفاء للطباعة والنشر،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4

(3/1891 .) 



11 
 

 المبحث الثاني

 القويم في تفسير القرآن الحكيمالتذكير  في فقه الدعوة المتعلق بصفات الداعي

الصفات اللازمة التي من اللازم أن تتوفر في العاملين في مجال الدعوة بهذه الصفات اللازمة ثم إن 
لّ يمكن لْم أن يعودوا بالنجاح مهما يبذلون من جهد للوص         ول إلى الْدف وكان لأهمية هذه الص         فات 

لكونه الداعية الحكيم يراه يعتني  الدين خان رحَه الله والش          يخ وحيد البالغة أن يذكرها القرآن بالتفص          يل
ولو اتس   ع لنا المجال لنقلنا  ،عناية خاص   ة بإبراز هذه الص   فات اللازمة للدعاة خلال تفس   يره للقرآن الكريم

الداعي  ولكننا نقتص     ر هنا على ذكر ص     فات ،في تفس     يره في هذا الص     دد الش     يخهنا بالتفص     يل ما قاله 
لْعُرْفِّ وَأعَْرِّضْ عَنْ الْجاَهِّلِّيَن * وَإِّمَّا "خلال تفس  يره لقوله تعالى: ش  يخ ذي أش  ار إليه الال خُذْ الْعَفْوَ وَأْمُرْ باِّ

هُ  للََِّّّ إِّنَّهُ سمِّيع  عَلِّيم  * إِّنَّ الَّذِّينَ ات َّقَوْا إِّذَا مَس     َّ تَعِّذْ باِّ يْطاَنِّ نَ زاْ  فاَس     ْ يْطَ ينَزَغَنَّكَ مِّنْ الش     َّ انِّ مْ طاَئِّف  مِّنْ الش     َّ
رُونَ  رُونَ * وَإِّخْوَانُهمُْ يَمدُُّونَهمُْ فيِّ الغَي ِّ ثُمَّ لَّ يُ قْصِّ  (.1)" تَذكََّرُوا فإَِّذَا هُمْ مُبْصِّ

 والتقوى لإخلاصا :الأولى الصفة
 دعوتهم، في صادقين أنفسهم، في أتقياء يكونوا أن أصحابها، على تشترط الإسلام دعوة إن

 من عمل كل  في شرط وهذا ،ربهم عند أجرهم وينالوا دعوتهم، في نجاحهم يحققوا نياتهم،كي في مخلصين
 وكلما،  (2)"الْخاَلِّصُ  الد ينُ  للَِّّ ِّ  أَلَّ " تعالى: الله قال كما  تعالى الله إلى الدعوة أجل ها ومن الإسلام، أعمال
 .(3)أكبر والأجر أعظم، التوفيق كان  أقوى، والإيمان أصدق، الإخلاص كان

أساس  لنجاح الداعية، فالعمل بلا إخلاص؛ كالجسم الذي لّ رُوح فيه، أما ما كان الإخلاص 
يَن لَهُ الد ِّينَ " :تعالى الله من القلب، فإنه ينفذ إلى القلوب ولذلك قال رُوا إِّلَّّ لِّيَ عْبُدُوا اللَََّّ مُخْلِّصِّ  .(4)"وَمَا أمُِّ

 .(5)"أَلَّ للََِِّّّّ الد ِّينُ الْخاَلِّصُ " :وقال عز وجل
حقيقة الإخلاص أن يعمل الإنسان العمل لّ يريد به إلّ وجه الله عز فقال الشيخ رحَه الله: 

وجل، فلا ينتظر من أحد جزاءً أو شكوراً على هذا العمل، فإن الداعي يكون مقبول النصيحة إذا كان 

                                                           

 .202 – 199سورة الأعراف الآية :  - 1
 .3سورة الزمر الآية  -2
 (.3/1786، )في تفسير القرآن الحكيم التذكير القويمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .5سورة البينة الآية  - 4
 .3سورة الزمر الآية - 5



12 
 

 ،في قلوب الناسخاليًا من الأغراض الدنيوية، أما إذا كان عمله لشيء من هذه الأغراض، فلا أثر لقوله 
نَّة على من يرشدهم  (1) .بل عليه أن يعمل لوجه الله تعالى، وطلبًا لمرضاته وحسن مثوبته، ولّ يرى لنفسه مِّ

من قام بالدعوة إلى الله تعالى ويستخلص هذه الصفة من كلام الشيخ رحَه الله حيث أشار "
مَنْ كَانَ يرُِّيدُ : "تعالى الله مذمومًا قاللشهوة من الشهوات النفسية، فذلك حظه من عمله، وكان عند الله 

رةَِّ  هَا وَمَا لَهُ فيِّ الْآخِّ ن ْ نْ يَا نُ ؤْتِّهِّ مِّ رةَِّ نزَِّدْ لَهُ فيِّ حَرْثِّهِّ وَمَنْ كَانَ يرُِّيدُ حَرْثَ الدُّ يب  حَرْثَ الْآخِّ نْ نَصِّ ، (2)"مِّ
بفكرة ويحاول إيصالْا  من أقوى الأسباب لّلتفاف الناس حول الداعية، من يؤمن والإخلاص في الدعوة

 (3)."للناس بكل جوارحه، تشعُر أن حديثه من القلب، فيصل كلامه لقلوب الناس
 لزوم للداعية، لّزمة فهي التقوى عن يتحدث أذ الله رحَه الشيخ تفسير من الصفة هذه وتستخرج

 لّ امرءاً  وإن   إليه، يدعو فيما وبخاصة وباطناً، ظاهراً  الله بدين العمل وهي للجسد، والروح للشجر، الماء
 تعالى: الله قال كما  ،عمله منه يقبل ولّ ذلك، إلى وجل عز الله يوفقه لّ أن حري إليه، يدعو بما يعمل

اَ"  قالو  ،للأعمال وإصلاح للأقوال، وسداد عظيم، توفيق يحصل وبالتقوى، ،(4)"الْمُت قِّينَ  مِّنَ  اللَّ ُ  يَ تَ قَب لُ  إِّنم 
 وَمَن ذُنوُبَكُمْ  لَكُمْ  وَيَ غْفِّرْ  أَعْمَالَكُمْ  لَكُمْ  يُصْلِّحْ  سَدِّيداً* قَ وْلًّ  وَقُولُواْ  اللَّ َ  ات  قُواْ  آمَنُواْ  ال ذِّينَ  يَأيَ  هَا"تعالى: الله
 ،والباطل الحق بين التفريق ملكة ويهبه الداعية، الله يعين وبالتقوى .(5)"عَظِّيماً  فَ وْزاً  فاَزَ  فَ قَدْ  وَرَسُولَهُ  اللَّ َ  يطُِّعِّ 

 ال ذِّينَ  أيَ  هَا ياِّ " تعالى: الله قال كما  ،زلّته ومحو سيئاته، تكفير عن فضلاً  ،المحرجة المواقف من والخلاص
 .(6)"الْعَظِّيمِّ  الْفَضْلِّ  ذُو وَاللَّ ُ  لَكُمْ  وَيَ غْفِّرْ  سَي  ئَاتِّكُمْ  عَنكُمْ  وَيكَُف رْ  فُ رْقاَناً  ل كُمْ  يَجْعَل اللَّ َ  تَ ت  قُواْ  إنَ آمَنُ وَاْ 

 : الأمانةالثانية الصفة
 فضلاً يجبل نفسه عليها، مسلم أن الفرد يجب على والتي ، من الأخلاق الحميدة والصفات الحسنة الأمانةف

حيث أمر الله عباده المؤمنين بها، ونهاهم عن الخيانة، والداعي المسلم داخل في الحكم فقال الداعي،  عن
"إنَّ   ٱللَََّّ  إِّنَّ    بِّٱلْعَدْلِّ  تَحْكُمُوا   أَن ٱلنَّاسِّ  بَيْنَ  حَكَمْتُم وَإِّذَا أهَْلِّهَا إِّلَىَٰٓ  ٱلْأَمَ َٰنَ َٰتِّ  تُ ؤَدُّوا   أَن يَأْمُركُُمْ  ٱللَََّّ  الله تعالى: ِّ

                                                           

 (.3/1733، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .20سورة الشورى الآية  - 2
 (.3/1786، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .28سورة المائدة الآية  -4
 .71-70سورة الأحزاب الآية  -5
 .29سورة الأنفال الآية  -6



13 
 

ا كَانَ   ٱللَََّّ  إِّنَّ   ۗبِّهِّۦٓ  يعَِّظُكُم نِّعِّمَّا ا" سمِّيعًًۢ يرًًۭ ، أي أن الأمانة متقدمة على الإيمان، وأن الداعي ينبغي عليه (1)بَصِّ
أن يتصف بها حتى تكون ثقة المدعو عليه كبيرة، فالمدعو لّ يثق في الخائن، فكيف يأتمن عليه في دينه إن 

 كان خائناً في الأمور الدنيوية.
ة الأعراض والحرم مع القدر  من فهي: "التعفف عما يتصرف الإنسان فيه من مال وغيره، وما يوثق به عليه

 .(3)كل ما يؤمن عليه من أموال وحرم وأسرار فهو أمانة""هي  : وقيل، (2)عليه، ورد ما يستودع إلى مودعه"
وروى الإمام البخاري رحَه الله في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه 

إِّذَا أسُْنِّدَ الَأمْرُ ؟ قاَلَ: ا يَا رَسُولَ اللََِّّّ قاَلَ: كَيْفَ إِّضَاعَتُ هَ  مَانةَُ فاَنْ تَظِّرِّ السَّاعَةَ إِّذَا ضُي ِّعَتِّ الأَ وسلم قال: "
 ،حد، لّ في الد ِّين ولّ في الدنياأن لّ يبقى اعتماد  لأحد على أ، "أي: (4)"إِّلَى غَيْرِّ أَهْلِّهِّ فاَنْ تَظِّرِّ السَّاعَةَ 

ولذا  ،لأمانة ثم يجيء عليه لون الإيمانوقد مرَّ مني أن الأمانة صفة  متقدمة على الإيمان، فيجيء أولًّ لون ا
 .(5)"اشتق منها الإيمان
من تفسير الشيخ عند ما أشار إلى أن الداعي المسلم المتصف بالأمانة هذه الصفة الحميدة  تستفاد

يسهل عليه إيصال الدعوة إلى المدعوين واستمالة قلوبهم، للثقة التي أوجدها في نفوسهم بسبب أمانته في 
 (6) مور الدينية ويستجيب لدعوته.المعاملات الدنيوية، فيثق فيه المدعو في الأ

أدَ ِّ الْأَمَانةََ إِّلَى مَنِّ كما نقل الشيخ وحيد الدين خان رحَه الله قول النبي صلى الله عليه وسلم "
، فقوله صلى الله عليه وسلم توجيه للفرد المسلم بالتزام الأمانة في حياته (7)"، وَلَّ تَخُنْ مَنْ خَانَكَ ائْ تَمَنَكَ 

وحياته الدعوية بشكل خاص، فالأمانة يجب الحفاظ عليها وأداؤها لأهلها، فالداعي يؤدي بشكل عام 
الأمانة التي في عنقه بالدعوة إلى الله، وإرشاد المدعو لما يصلح حاله ويهديه للطريق المستقيم، فيكون بالتالي 

 (8) أدى الأمانة التي في عنقه.
                                                           

 .58سورة النسآء الآية  -3
التعريفات: علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، المحقق، ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف  -1

 .239م،  ص١٩٨٣ –ه ١٤٠٣لبنان،  -الناشر، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت
 .38العسكري، الحسن بن عبدالله، الفروق اللغوية، ص -2
 (.2942(، حديث رقم )4/47خاري )البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح الب -4
 (.2/455، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -5
 (.2/241)المرجع السابق  -6
 (.1017(، حديث رقم )2/704مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) -7
 (.1/560، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1



14 
 

  الصبر الثالثة: الصفة
 ،(1)"لّقت مهما الدعوة طريق في الّستمرار على النفس ضبط" يعني: الله إلى الدعوة باب في الصبر

 عن الّنقطاع وعدم الأذى، حين الّنتقام عدم يعني: والصبر وفعلًا، قولًّ  للمدعوين الإساءة عن وحبسها
 من له لما بالصبر، بالّهتمام حافلين والسنة القرآن كان  لذا ،الفشل حين اليأس وعدم الملل، حين الدعوة

 سبحانه الله عدَّ  ولذلك ،تعالى الله إلى الدعوة وقبول ،المدعوين نفور وعدم الداعية، استمرار في كبير  أثر
وُاْ  وَإِّن" تعالى: الله قالف الأمور، عزائم من التقوى مع الصبر  بل ،(2)"الّمُُورِّ  عَزْمِّ  مِّنْ  ذَلِّكَ  فإَِّن   وَتَ ت  قُواْ  تَصْبرِّ
نَ  " الأنبياء: عن سبحانه فقال الأنبياء، منهج من ىالأذ على الصبر الله جعل ، (3)"آذَيْ تُمُوناَ  مَآ عَلَىَ  وَلنََصْبرِّ

 الحلم و بالصبر والّتصاف كليهما،  الحلم بالصبر أمر ولذا ،الصبر شعب من أساس   شعبة   فهو الحلمُ  فأيضاً 
لْمَعْرُوفِّ  وَأْمُرْ " لّبنه: لقمان قول حاكياً  تعالى الله قال كما  الأمور عزائم من هو  وَاصْبرِّْ  الْمُنْكَرِّ  عَنِّ  وَانْهَ  باِّ
 فلما" والسلام: الصلاة عليه إبراهيم حلم عن تعالى الله وقال ،(4)"الّمُُورِّ  عَزْمِّ  مِّنْ  ذَلِّكَ  إِّن   أَصَابَكَ  مَآ عَلَىَ 
 .(5)"حليم لأواه إبراهيم إن منه تبرأ لله عدو أنه له تبين

الداعي إلى الله يحتاج إلى الصبر لأنه الزاد والمؤونة على تحمُّل الصفة أن  فأشار رحَه الله إلى هذه
المشاق ِّ في سبيل الدعوة، والصبر هو الطريق الذي رسمه الله سبحانه وتعالى للدُّعاة إليه على تحمُّل الصعاب 

لصَّبْرِّ وَالصَّلَاةِّ إِّنَّ اللَََّّ مَعَ يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا : "والعقبات التي تقف أمام دعوتهم قال تعالى اسْتَعِّينُوا باِّ
ْ كَمَا صَبَرَ أوُلُو الْعَزْمِّ مِّنَ الرُّسُلِّ : "وخاطب الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله (6)"الصَّابِّرِّينَ    (7)" فاَصْبرِّ

ا لكل ما يطرأ علي ه أثناء فلا بد للداعية من أن يضع هذه الحقيقة نصب عينيه حتى يكون مستعدًّ
تبليغ دعوته إلى الناس، وأنبياء الله عليهم السلام لّقوا من أقوامهم اضطهادًا كثيراً، ومع ذلك صبروا على 

                                                           

حجيلي، حامد، مذكرة أصول الدعوة، مقرر مادة أصول الدعوة في كلية الدعوة وأصول الدين بالجامعة الإسلامية  -1
 بالمدينة المنورة،

 .119المملكة العربية السعودية، ص 
 .186سورة آل عمران الآية  -2
 . 12سورة ابراهيم الآية  -3
 .17سورة لقمان الآية  -4
 .114سورة التوبة الآية (، 1/561، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -5
 153سورة البقرة (، 1/123، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 6
 .35سورة الأحقاف الآية  - 7



15 
 

فسيدنا نوح عليه السلام تحمَّل أذى قومه وسخريتهم منه وهو يصنع السفينة،  ،هذا الأذى والّضطهاد
بوُا عَبْدَنَا : "القمرتعالى في سورة  الله واستهزاءهم به، ووصفهم له بالجنون قال لَهُمْ قَ وْمُ نوُح  فَكَذَّ بَتْ قَ ب ْ كَذَّ

رَ  رْ *  وَقاَلُوا مَجْنُون  وَازْدُجِّ وَلَقَدْ نَادَانَا نوُح  فَ لَنِّعْمَ : "فيستجيب له عز وجل (1)"فَدَعَا رَبَّهُ أَني ِّ مَغْلُوب  فاَنْ تَصِّ
يبُونَ  نَ الْكَرْ *  الْمُجِّ نَاهُ وَأهَْلَهُ مِّ  .(2)"بِّ الْعَظِّيمِّ وَنَجَّي ْ

قُ لْنَا : "وسيدنا إبراهيم عليه السلام ألقي في النار بسبب دعوته، فخاطب اللهُ عز وجل النارَ قائلًا 
يمَ   .(3)"يَا نَارُ كُونيِّ بَ رْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِّبْ راَهِّ

يَا : "في حق ِّهوسيدنا موسى عليه السلام أوذي إيذاءً شديدًا في سبيل الدعوة إلى الله تعالى، وقال 
يهًاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لَّ تَكُونوُا كَالَّذِّينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأهَُ اللََُّّ ممَِّّا قاَلُوا وكََانَ عِّنْدَ اللََِّّّ  وسيدنا محمد (4)" وَجِّ

وصاه صلى الله عليه وسلم إمام الدعاة تحمَّلَ من الأذى في سبيل دعوته ما لّ يتحمَّله أحد، ومع ذلك أ
ْ كَمَا صَبَرَ أوُلُو الْعَزْمِّ مِّنَ الرُّسُلِّ : "الله بالصبر فقال وفي وصية لقمان لّبنه درس  للدُّعاة على ، (5) "فاَصْبرِّ

لْمَعْرُوفِّ وَانْهَ : "تعالىالله مر ِّ العصور والأزمان أن يتجملوا بالصبر لما يصيبهم قال  يَا بُنَيَّ أقَِّمِّ الصَّلَاةَ وَأْمُرْ باِّ
نْ عَزْمِّ الْأمُُورِّ عَنِّ  ْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِّنَّ ذَلِّكَ مِّ   (6)"  الْمُنْكَرِّ وَاصْبرِّ

إقامة الصلاة إعداد  للنفس وتعويد  لْا على ويستفاد هذه الصفة من كلام الشيخ رحَه الله هوأن 
منهم الأذى والّضطهاد طاعة الله تعالى، والإنسان عندما يدعو الناس إلى الخير يتصدَّى له أهل الشر، ويناله 

ولذلك أمره أن يتحمَّل ويتجمَّل بالصبر في سبيل دعوته إلى الخير ونهيه عن الشر ِّ، وهكذا نجد أن الصبر 
سلاح  قويٌّ يستعين به الدُّعاة إلى الله تعالى، فيصلون إلى ما يريدون، وقد وعدهم الله على  ،على الأذى

سَاب  إِّ  :"صبرهم أجراً عظيمًا فقال عز من قائل اَ يُ وَفىَّ الصَّابِّرُونَ أَجْرَهُمْ بِّغَيْرِّ حِّ  (7)"نمَّ

                                                           

 10-9سورة القمر الآية  -1
 76-75سورة الصافات الآية  - 2
 .69الآية سورة الأنبياء  - 3
 .69سورة الأحزاب (، 2/451، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4
 .35سورة الأحقاف الآية   - 5
 .35سورة لقمان الآية  - 6
 10سورة الزمر الآية - 7



16 
 

"هو التجاوز عن الذنب وترك العقاب مع التأنيب، وقيل هو التجافي العفو: :والصفح الرابعة:العفو الصفة
 (1).عن الذنب أو الخطأ والإعراض عنه"

إزالة أثر الذنب من  وهو أعمق وأبلغ من العفو، فقد يعفو أحدهم ولّ يصفح، فهووالصفح: "
 (2)"النفس وإثبات سلامة القلب من أي شائبة

 والنفوس صافية، القلوب تكون حتى المدعوين، مع والتسامح بالعفو الداعية أمر تعالى الله إن
 وَلَمَن" تعالى: الله فقال يواجهونها؛ أو منها، ينفرون ولّ ويقبلونها، الدعوة، على المدعوون فيقبل كريمة،
 خاصة: اعيوالد عامة، المسلمين عن مخاطباً  تعالى الله وقال ،(3)"الّمُُورِّ  عَزْمِّ  لَمِّنْ  ذَلِّكَ  إِّن   وَغَفَرَ  صَبَرَ 
َ  حَتى َ  وَاصْفَحُواْ  فاَعْفُواْ " مَْرِّهِّ  اللَّ ُ  يَأْتيِّ  وأن بالعفو، يتحلى أن الله إلى الداعي على لزاماً  كان  لذلك ،(4)"بأِّ

 هو دعوتهم أن ويرون أهواء، وأصحاب جهلاء، يكونون المدعوين عضب أن ذلك وسرُّ  ،بالتسامح يتصف
 الداعية تجاه ،عملية وأحيانا قولية، فعل بردود فيقومون ،المطلقة لحريتهم وحجز الخاصة، شؤونهم في تدخل
 (5) .أوحقد سخرية، أو ضرب، أو شتم، من

 بالقلب يعلق ما يمسح الدعوة في والتسامح العفو عن تفسر التي الآيات من الصفة هذه ويستفاد
 عَنِّ  وَالْعَافِّينَ  الْغَيْظَ  وَالْكَاظِّمِّينَ " تعالى: الله قالف الّنتقام حب من النفس في ما ويغسل الأذية، أثر من

نِّينَ  يحِّب   وَاللَّ ُ  الن اسِّ   (.6)"الْمُحْسِّ

 

 

 والمخالطة التواضع الخامسة: الصفة
وَاخْفِّضْ جَنَاحَكَ لِّمَنِّ ات َّبَ عَكَ مِّنَ " :تعالى الله للمؤمنين قالالتواضع هو خفض الجناح والتودُّد 

والتواضُع يجب أن يكون مع الناس جميعًا الأبيض والأسود، الغني والفقير، القوي والضعيف،  (7)"الْمُؤْمِّنِّينَ 

                                                           

 .556المغذوي، عبدالرحيم محمد، الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية، ص -1
 .41البيانوني، محمد أبو الفتح، المدخل إلى علم الدعوة، ص -2
 .43سورة الشورى الآية  -3
 .109سورة البقرة الآية  -4
 (.1/567، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -5
 .134سورة آل عمران الآية  -6
  215سورة الشعراء(، 2/567، )الحكيمالتذكير القويم في تفسير القرآن خان، وحيد الد ين،  -7



17 
 

، وما"لّ فرق في ذلك بين أحد من الناس؛ قال صلى الله عليه وسلم:  زاد اللهُ  ما نقصتْ صدقة  من مال 
 .(1)" عبدًا بعفو  إلَّّ عزًّا، وما تواضَعَ أحد  للهِّ إلَّّ رفعه اللهُ 

ومن التواضُع عدم الّفتخار بالآباء والأجداد، وعدم البغي والّعتداء؛ ولْذا يقول صلى الله عليه 
 .(2)" على أحد  إنَّ اَلله أوحى إليَّ أن تواضَعوا حتى لّ يبغيَ أحد  على أحد ، ولّ يفخرَ أحد  "وسلم: 

 لدى محبوباً  الداعي كان  كلما  فيقول،  التواضع معنى نقل حين الشيخ كلام  من هذا فيستخلص
 المدعوين إلى الداعية يحبب شيء ولّ أكثر حوله واجتماعهم أكبر، لدعوته استجابتهم كانت  المدعوين،
 أمر لذلك ،بالناس بالّختلاط إلّ التواضع يظهر ولّ التكبر، وهو ضده وحرم به الله أمر لذا كالتواضع،

مُ يَدْعُونَ  ال ذِّينَ  مَعَ  نَ فْسَكَ  وَاصْبرِّْ " تعالى: الله قالف ،بهما الله لْغَدَاةِّ  رَبه  ي   باِّ  تَ عْدُ  وَلَّ  وَجْهَهُ  يرُِّيدُونَ  وَالْعَشِّ
نَاكَ  هُمْ  عَي ْ  صلى النبي وقال، (4)"مَرَحاً  الأرْضِّ  فيِّ  تَمْشِّ  وَلَّ  لِّلن اسِّ  خَد كَ  تُصَع رْ  وَلَّ " تعالى: الله وقال ،(3)"عَن ْ
 تواضع "وما أيضا وقال، (5)"كبر  من خردل من حبة مثقال قلبه في كان  من الجنة يدخل "لّ وسلم عليه الله
  (6)ه"رفع إلّ لله أحد

 فكانوا الناس، على ليسلم لكن يشتري، ولّ يبيع لّ السوق يدخل عنه الله رضي عمر ابن وكان
 الدعوة، نشر في يساعد شيء ولّ ،قضاياهم ويحل فيفتيهم يستفتونه عليه، وانكبوا استبشروا، رأوه إذا

 لذلكو  ،مشكلاتهم متطلباتهم،ومدارسة مع والوقوف أحوالْم، ومعرفة بالناس، كالّختلاط  رقعتها، وتوسيع
 الذي المسلم من خير أذاهم على ويصبر الناس، يخالط الذي "المسلم وسلم: عليه الله صلي الله رسول قال
 (7)."أذاهم على يصبر ولّ الناس يخالط لّ

، فالتواضع للناس من أعظم  على الداعي أن يكون متواضعًا من غير مذلَّة ، أبِّيًّا من غير تكبرُّ
الداعية محبوبًا من مجتمعه؛ فيستمع إليه الناس ويتأثرون به، الوسائل التي ينشر بها دعوته بينهم، يجعل 

 .ويقتدون بفعله

                                                           

 (.6030(، حديث رقم )8/12البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 1
 (،7672(، حديث رقم )7/403الإمام أحَد، حنبل، أحَد، المسند ) - 2
 .28سورة الكهف الآية  -3
 .18سورة لقمان الآية  -4
 (.1731حديث رقم ) (،3/1357مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) -5
 (.4/1650القاري، ملا علي، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ) -6
 (.5/28المباركفوري، عبيد الله بن محمد، مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ) -7



18 
 

 الحلم والعفوالصفة السادسة: 

الحلم والعفو من أهم الصفات التي يجب أن يتحلَّى بها الداعية؛ لأن الناس كثيراً ما يصدر منهم 
والعفو صدر عنه ما ينفر الناس منه، فلا ما يغضب النفوس، ويثُير القلوب، فإذا لم يكن متحل ِّيًا بالحلم 

وليكن قدوته في ذلك الرسول صلى الله عليه وسلم الذي  ،يجتمع عليه أحد، ولّ يستطيع النجاح في مهمته
نْ حَوْلِّكَ " له:خاطبه ربُّه بقو  وقد أمرنا الله سبحانه وتعالى  ،(1)"وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ

لْعُرْفِّ وَأَعْرِّضْ عَنِّ الْجاَهِّلِّينَ "  :فو فقال عز وجلبالع  .(2)"خُذِّ الْعَفْوَ وَأْمُرْ باِّ
إنَّ : "ولْذا مدح الرسول صلى الله عليه وسلم أشجَّ عبد القيس لما فيه من الحلم والأناة، فقال

 .(3)"فيكَ خَلَّتَيْنِّ يحِّب ُّهُما اللهُ: الحِّلْمُ والأناةُ 
صلى الله عليه وسلم غاية الحِّلْم والعفو، والسُّنَّة النَّبويَّة حافلة بمواقف الرَّسول الكريم لقد بلغ النَّبيُّ 

في الحِّلْم، ومِّن ذلك قصَّة الأعرابي الذي جبذ )يعني جذب أو شد( النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم بردائه جَبْذَةً 
ل الله صلى الله عليه وسلم، وعليه شديدةً فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: "كنت أمشي مع رسو 

برد  نجرانيٌّ غليظ الحاشية، فأدركه أعرابيٌّ، فجبذه بردائه جبْذَةً شديدةً، حتى نظرت إلى صفحة عاتق رسول 
الله صلى الله عليه وسلم قد أثَّرت بها حاشية البُردْ مِّن شدَّة جَبْذَته، ثمَّ قال: يا محمَّد، مُرْ لي مِّن مال الله 

 .(4)دك، فالتفت إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثمَّ ضحك، ثمَّ أمر له بعطاء"الذي عن
لو كانت هذه المعاني فيستفاد هذه الصفة من تفسير الآيات السابقة حيث يقول الشيخ، 

مستحضرة في واقعنا وواقع تعامُلنا مع عباد الله عز وجل، كيف سيكون حال دعوتنا؟ كيف لو استحضر 
ُعَل ِّ 
به ورَّواد درسه؟ وكيف لو استحضرت المعلمة ذلك مع طالباتها؟ وكيف لو تأمَّل الم م هذا المعنى مع طُلاَّ

الداعية والمربي ِّ والشيخ والعالم في هذا الموقف من النبي صلى الله عليه وسلم، وتمثَّله أصحاب الرسالّت 
 (5)والدعوات في حياتهم، كيف سيكون حال الناس؟

يتعرَّض لطبقات مختلفة من الناس، منهم الخلوق المهذَّب، ومنهم الشرس العنيد، والداعي إلى الله 
وبالحلم والعفو يستطيع الداعية أن يفُسح صدره للجميع، ويعامل كل واحد منهم بالقدر الذي ينفعه 

                                                           

 .159سورة آل عمران الآية (، 1/767، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .199سورة الأعراف الآية  - 2
 (.2/210العيني، بدر الدين، شرح سنن أبي داود ) - 3
 (.789(، حديث رقم )4/6البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 4
 (،1/539، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 5



19 
 

ويستفيد منه، فالداعية في مجتمعه بمثابة الطبيب الذي يعالج أمراضهم، ويصف لْم العلاج الناجح كل 
 (1) .حسب مرضه، وهو الأب الحنون الذي يحنو عليهم، ويتحمَّل أذاهم، ويعفو عن إساءتهم

 : الاستقامةالصفة السابعة

الّستقامة في الإسلام منهج متكامل جمع بين العقيدة والشريعة والدين والدنيا، إنها تعني المسيرة 
 .الداعيالحازمة المقيمة على نهج واضح ويقين ثابت، وهي من ألزم صفات 

إن الّستقامة تعني الإيمان الكامل بالله وحده والإذعان التام لمشيئته، والّحتكام في كل صغيرة وكبيرة إلى 
إِّنَّ " :دينه، والتطبيق لشريعته والعيش وَفْق ما يأمر به وينهى عنه ولْذا قال عز وجل في سورة الأحقاف

ُ ثُمَّ اسْتَ قَا مْ وَلَّ هُمْ يَحْزَنوُنَ الَّذِّينَ قاَلُوا رَب ُّنَا اللََّّ أوُلئَِّكَ أَصْحَابُ الْجنََّةِّ خَالِّدِّينَ فِّيهَا جَزَاءً  * مُوا فَلَا خَوْف  عَلَيْهِّ
اَ كَانوُا يَ عْمَلُونَ   .(2)"بمِّ

وقد حثَّ الرسول صلى الله عليه وسلم على الّستقامة، فقد أخرج الإمام مسلم في صحيحه عن 
سفيان بن عبدالله الثقفي قال: قلت يا رسول الله، قل لي في الإسلام قولًّ لّ أسأل عنه أحدًا بعدك، قال: 

للََِّّّ ثُمَّ اسْتَقِّمْ "  (3)."قُلْ: آمَنْت باِّ
ستقامة هي لزوم طاعة الله عز وجل، وهي نظام الأمور، لّ : الّال الشيخ وحيد الدين خانق

تنتظم الأمور إلّ بالّستقامة، والّستقامة كما عرفها بعض السلف: هي لزوم سنة رسول الله صلى الله عليه 
للََِّّّ ثُمَّ اسْتَقِّمْ( إن الّستقامة تشمل العقيدة، ، وسلم، فالّستقامة إذًا هي الدين كله، )قُلْ: آمَنْت باَِّ

والعبادات، وسنة النبي صلى الله عليه وسلم، والسلوك، وكل شيء في حياتنا، بحيث نكون فيه بين الإفراط 
 (4) .والتفريط، وبين التقصير والغلو ِّ 

 الشجاعة والثبات على الحقالصفة الثامنة: 
من صفات الداعية الشجاعة والثبات على الحق وعدم الخوف إلّ من الله عز وجل، فلا يخاف 

لأن المجتمع إذا رأى داعيته شجاعًا جريئًا  ،الله لومة لّئم، وهذا بدوره يؤدي إلى نشر دعوته بين الناس في

                                                           

 (. 1/540المرجع السابق: ) - 1
 .13الآية  سورة الأحقاف - 2
 (،3/320، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 (،3/321، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4



20 
 

ثابتًا على الحق، فإنهم يلتفتون حوله، ويؤُي ِّدون دعوته، وبذلك يستطيع بشجاعته وثباته على الحق أن ينشر 
 .دعوته بين الناس

نانقد أقام الد ِّين  ن الله سبحانه وتعالىإ كما قال الله تعالى:   بالُحجَّة والبرهان، وبالسيف والس ِّ
لْقِّسْطِّ وَ " يزاَنَ لِّيَ قُومَ النَّاسُ باِّ لْبَ ي ِّنَاتِّ وَأنَْ زلَْنَا مَعَهُمُ الْكِّتَابَ وَالْمِّ أنَْ زلَْنَا الْحدَِّيدَ فِّيهِّ بَأْس  لَقَدْ أرَْسَلْنَا رُسُلَنَا باِّ

َ قَوِّيٌّ عَزِّيز  شَدِّيد  وَمَنَافِّعُ لِّلنَّاسِّ وَلِّي َ  لْغَيْبِّ إِّنَّ اللََّّ ُ مَنْ يَ نْصُرهُُ وَرُسُلَهُ باِّ شيخ رحَه الله "قوام ال، يقول (1)"عْلَمَ اللََّّ
 (2)."هذا الدين كتاب يهَدي، وسيْف  ينصُر

"لَمَّا كان صلاح بني آدم لّ يتَمُّ في دينهم ودنياهم إلّ بالشجاعة إمام ابن تيمية رحَه الله: ويقول 
ه، أبَدَلَ الله من يقَوم بذلك وتعالى سبحانه ،لكرم، بينَّ اللهوا إِّلَّّ تَ نْفِّرُوا :"أن ه من تَولىَّ عنه بتْركِّ الجهاد بنفْسِّ

ُ عَلَى كُل ِّ شَيْء  قَدِّي ئًا وَاللََّّ  (4)/(3)"ريُ عَذ ِّبْكُمْ عَذَابًا ألَِّيمًا وَيَسْتَ بْدِّلْ قَ وْمًا غَيْركَُمْ وَلَّ تَضُرُّوهُ شَي ْ

عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: "بايعْنا رسولَ اللهِّ صلَّى اُلله عليه وسلَّمَ على السَّمْعِّ و 
كرهِّ، وعلى أثَرَة  علينا، وعلى ألَّّ ننازعَ الأمرَ أهلَه، وعلى أن نقولَ 

َ
نشطِّ والم

َ
والطاعةِّ، في العُسْرِّ واليُسْرِّ، والم
" بالحق ِّ أينما كنَّا، لّ نخافُ في اللهِّ   (5).لومةَ لّئم 

لّ يحقِّرنَّ أحدكُم نفسَه، قالوا: "عن أبي سعيد الخدُْري، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 
يا رسولَ اللهِّ، وكيف يحقرُ أحدُنا نفسَه؟ قال: يرَى أنَّ عليه مقالًّ، ثمَّ لّ يقولُ فيه، فيقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ يومَ 

ي كنتَ أحقَّ أن تَخشَى  القيامةِّ: ما منعك أن تقولَ  ، فيقولُ: فإياَّ  (.6)"كذا وكذا، فيقولُ: خشيةَ النَّاسِّ

                                                           

 . 25سورة الحديد الآية  - 1
 (،1/604، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
مجموع الفتاوى:تقي الدين أبو العباس أحَد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، المحقق: عبدالرحَن بن محمد بن قاسم،  - 3

 ١٠٥|٢م، ١٩٩٥الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، السعودية، 
  .39سورة التوبة الآية  - 4
 ٢٣٤٩م الحديث: ، رق١٢٣|٢صحيح مسلم: مسلم بن حجاج، - 5
تفسير الطبري: جامع البيان عن تأويل القرآن: محمد بن جرير الطبري، تحقيق الدكتور: عبد الله التركي، الناشر: دار  - 6

 .٣٤٢|٣م،٢٠٠١هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، 



21 
 

أوصاني خليلي صلَّى اللهُ عليه وسلَّم بخِّصال  من الخيرِّ، "عن أبي ذر   الغفاري رضي الله عنه قال: 
، وأوصاني أن أقولَ الحقَّ وإن كان مُرًّا فعلى الداعي ألَّّ يدُاهن ولّ  ،(1)"أوصاني ألَّّ أخافَ في اللهِّ لومةَ لّئم 

 (2) .يمالئ أصحاب البدع، ولّ يظهر الموافقة على ضلال لأنه قدوة للناس في كل ما يقول ويفعل

من صفات الداعية الشجاعة والثبات على الحق وعدم الخوف إلّ من الله عز وجل، فلا يخاف ف
لأن المجتمع إذا رأى داعيته شجاعًا جريئًا  ،الناسفي الله لومة لّئم، وهذا بدوره يؤدي إلى نشر دعوته بين 

ثابتًا على الحق، فإنهم يلتفتون حوله، ويؤُي ِّدون دعوته، وبذلك يستطيع بشجاعته وثباته على الحق أن ينشر 
 .دعوته بين الناس

 الصفة التاسعة: التلطف والشفقة

اً في معاملته مع الناس كما رحيم ،هو أن الداعية لّبد له أن يكون ش             فيقاً  من أهم ص             فة الداعية
فلا يمكن للداعية أن يس           تمر في عمله في مجال الدعوة إلّ إذا  ،يكون ليناً وص           ابراً أثناء عمله في الدعوة

: " فأول هذه الص    فات وأهمها أن يكون الداعية ليناً وص    ابراً في الش    يخفيقول  ،كانت فيه هذه الص    فات
 لعامة الناس وحليماً لمن خالفه وعليه أن يص         رف النظر عما معاملته مع الناس ش         فيقاً مع زملائه رحيماً 

كما عليه أن لّ يأخذه الغض      ب   ،يرى في زملائه من الزلّت ويتحمل ما يأتيه من الش      دائد من المخالفين
 ،مهما تكن الأوضاع كما لّبد له أن يهتم بالعفو في معاملته مع المخالفين مهما تكن معاملتهم معه سيئة

فلذا كان  ،بل كثيراً ما تؤديه إلى الفش    ل ،الغض    ب والش    دة والّنتقام لّ تليق بهذا العمل فقطوالحقيقة أن 
 ،وكلمة العدل في الغض     ب والرض     ى ،يقول: " أمرني ربي بتس     ع: خش     ية الله في الس     ر والعلانية صلى الله عليه وسلمالنبي 

وأن يكون صمتي  ،وأعفو عمن ظلمني ،وأن أصل من قطعني وأعطى من حرمني ،والقصد في الفقر والغنى
  (.3)وأمر بالعرف وقيل بالمعروف"  ،فكراً ونطقي ذكراً ونظري عبرة

                                                           

 (.2/185القحطاني، سعيد بن علي، فقه الدعوة في صحيح البخاري ) -2
 (.1/605، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.687 /1)  ، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  3



22 
 

يسروا ولّ تعسروا "  كل من يبعثه لعمل الدعوة فيقول: " بشروا ولّ تنفروا,صلى الله عليه وسلموكان لْذا يوصي النبي 
رَحََْة  مِّنْ اللََِّّّ لِّنْتَ فبَِّمَا "وهذا ما يذكره الله س       بحانه وتعالى من ص       فات النبي الحميدة حيث يقول:  ،(1)

 (.3) ،(2) "لَْمُْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّنْ حَوْلِّكَ 

 قوة الصلة باللهالصفة العاشرة: 

على الداعي أن يكون قوي الصلة بالله تعالى، دائم الخوف منه، يراقبه في كل صغيرة وكبيرة، 
كأنه يراه، شعاره تقوى الله، والبُ عْد عن كل حرام ومكروه، واجتناب الشبهات،   متصلًا به ليلَ نهارَ، يعبده

 .فيترك الحلال أحيانًا مخافة أن يقع في الحرام
نجده ما زال ثابتًا على الدين وقيمه  ،إذا تهاون الناس في أمر دينهم وسَمَّوا الحرام بغير مُسمَّاه

الناس هي عند الله عظيمة؛ كالرشوة باسم الإكرامية،  ومبادئه، أمور كثيرة قد تكون بسيطةً في أعين
والّنصراف من العمل قبل مواعيده الرسمية أو الحضور بعدها، أو أن يثبت حضور مَنْ لم يأتِّ للعمل، أو 
استخدام أدوات العمل في أعمال شخصية، وغيرها كثير من مُحرَّمات انتشرت بين الناس، وأوجدوا لْا 

بغير مسمياتها، فيتجنَّب ما يغضب الله حتى لو شاع بين الناس، فرِّضا الله عنده هو  مُبر ِّرات أو سمَّوها
 (4) .الأساس، لّ يزُعزع صلته بالله إحساسه بالغربة ولّ كلام الناس

وإذا كان الإيمان العميق ضرورياًّ لكل مسلم، فهو للداعي أشدُّ ضرورة، ومع اعتماد الداعي على 
: تعالى الله قال ،كماثق في رب ِّه ثقةً كاملةً بأنه يحفظه وينصره، ويدفع الشرور عنهالله في كل أموره، فإنه ي

مُْ لَْمُُ *  وَلَقَدْ سَبَ قَتْ كَلِّمَتُ نَا لِّعِّبَادِّنَا الْمُرْسَلِّينَ الله تعالى: " ، وقال(5)"إِّنَّ اللَََّّ يدَُافِّعُ عَنِّ الَّذِّينَ آمَنُوا" إِّنهَّ
أي: ينصر دينه بالدعوة إليه، فإن  ،، وما دام الداعي ينصر الله(6)"نْدَنَا لَْمُُ الْغَالِّبُونَ وَإِّنَّ جُ *  الْمَنْصُورُونَ 

ُ مَنْ يَ نْصُرهُُ إِّنَّ اللَََّّ لَقَوِّيٌّ عَزِّيز  : "تعالى الله يقول ،الله تعالى ناصره ، فعلى الداعي أن يتيقَّن (7)"وَليََ نْصُرَنَّ اللََّّ
 .ذلك، ولّ يشك فيه أبدًا

                                                           

 (. 6732باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث، رقم الحديث ) –كتاب الجهاد   –صحيح مسلم  - 1
 .159سورة آل عمران الآية  - 2
 (،1/578، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 (.2/185القحطاني، سعيد بن علي، فقه الدعوة في صحيح البخاري ) - 4
 .38سورة الحج الآية  - 5
 .173-171سورة الصافات الآية - 6
 .40سورة الحج الآية -7



23 
 

وإنما يدخل قلوب  ،والداعي لّ ييئس أبدًا لأن اليأس حرام  أن يتسرَّب إلى القلوب الموصولة بالله
وَلَّ تَ يْأَسُوا مِّنْ رَوْحِّ اللََِّّّ إِّنَّهُ لَّ يَ يْأَسُ مِّنْ رَوْحِّ اللََِّّّ : "من قائل الله تعالى قال ،الكافرين المنقطعة صلتهم بالله

 .(1)"إِّلَّّ الْقَوْمُ الْكَافِّرُونَ 
على الداعية أن يتفكَّر في خَلق الله تعالى، ويتأمَّل ويتدبَّر في آيات الله المبثوثة في فقال الشيخ: 

نفسه وفي الكون، والقرآن الكريم عندما يلفت أنظار الداعية إلى هذه الآيات المنتشرة في الكون يدعوه 
ي حتمًا إلى التوكُّل الدائم على الله والّستسلام وهذا الإيمان الراسخ من الداعية يؤد، لعقيدة التوحيد الخالص

نفسه ثبُوتًا جازمًا أنه لّ فاعل إلّ الله، واعتقد فيه تمام الّعتقاد والعلم   له بلا تردُّد لأنه ما دام قد ثبت في
ى الله؛ لأن والقدرة على كفاية العباد، ثم تمام العناية والرحَة بجملة العباد وآحادهم، فإنه مُتَّكِّل لّ محالة عل

، فيتوكَّل على الله ويعتمد عليه في كل أموره، ويكون على يقين وثقة أن الله معه،  الله معه في كل آن  وحال 
ه  (2) .فلا يخاف من أحد سواه، ولّ يعتمد على أحد إلّ إياَّ

الله، وهكذا كان النبي صلى الله عليه وسلم كلما مرَرْنا بسيرته رأينا صدق اعتماده وتوكُّله على 
نتذكَّر موقفه وهو في طريق عودته من الطائف بعدما آذوه صلى الله  ،وعظيم تضرُّعه والتجائه إلى مولّه

عليه وسلم، ورموه بالحجارة، لمن لجأ؟ ولمن بثَّ شكواه؟ لجأ النبي صلى الله عليه وسلم إلى الله عز وجل، 
لَّة حيلتي، وهواني على الناس، أنت ربُّ اللهم إليك أشكو ضعف قوَّتي، وق"وناداه في تضرُّع وخشوع: 

المستضعفين وأنت ربي، إلى مَنْ تَكِّلُني؟ إلى بعيد يتجهَّمني أم إلى عدو   ملَّكْته أمري؟ إن لم يكن بك عليَّ 
بل وكل  فعلى الداعية  ،، فينزاح الْمُّ والكرب، ويزول الحزن"غضب فلا أبالي ولكن عافيتك هي أوسع لي

الله سبحانه وتعالى، وأن يعلقوا به القلوب، وأن يخلصوا له التوجُّه والقصد، وأن يفرغوا مسلم اللجوء إلى 
 (3) .قلوبهم وأنفسهم من كل اعتماد أو توكُّل على غيره

 
 قوة الصلة بالناسالصفة إحدى عشر: 

لأن دعوته إنما تكون معهم،  ،كما وثق الداعي صلته بالله تعالى، فعليه أن يوثق صلته بالناس
فيترفَّق بهم ويحنو عليهم، فهو ابن  للكبير وأخ  للصغير، يعاملهم معاملة  ،ويرتفع شأنها ويعلو ذكرها بهم

                                                           

 87سورة يوسف  - 1
 (.2/140، )القويم في تفسير القرآن الحكيمالتذكير خان، وحيد الد ين،  - 2
 . (2/144المصدر السابق: ) - 3



24 
 

حسنة، لّ يرتفع عليهم بعلمه ومكانته، ولّ يفرق بين سي ِّدهم وخادمهم، ولّ بين قوي ِّهم وضعيفهم، ولّ بين 
 (1) .م وصغيرهم؛ بل الكل عنده سواء، لّ فرق بينهم إلَّّ بالتقوىغني ِّهم وفقيرهم، ولّ بين كبيره

وهذا الفهم عند الداعي يجعله لّ يفرق بين إنسان ودعوته بسبب الحسب أو النسب، فلا يقتصر 
 ،بل لّ بد أن تشمل دعوته الجميع ،في دعوته على الأغنياء تاركًا الفقراء، أو يدعو الأقوياء ويترك الضعفاء

 (2) .ة عامة جاءت من أجل الجميع، وهو مكلف من قبل الله تعالى بنشرها بين الناسلأنها دعو 
لقد أعطى الله سبحانه وتعالى للدعاة درسًا عمليًّا في هذا الباب فقال الشيخ وحيد الدين خان: 

كان بما حدث من النبي صلى الله عليه وسلم مع عبدالله بن أمُ ِّ مكتوم في سورة عبس؛ فرغم أن عبدالله  
أعمى مما جعله لّ يتحقَّق من عمل النبي صلى الله عليه وسلم في مجلسه، فدخل عليه طالبًا التعليم، في 
الوقت الذي كان النبي صلى الله عليه وسلم مشغولًّ فيه بتعليم غيره من صناديد قريش، وكونه أعمى يعطيه 

لحضور يعطي النبي صلى الله عليه وسلم العذر في عدم تقدير الوقت المناسب للسؤال، وسبق القرشيين في ا
لأنه أسلم من قبل، والقرشيُّون لم يسلموا بعد، وفي إسلامهم إسلام غيرهم، ورغم  ،عذرًا في إمهال عبدالله

حتى لّ يقُال إنه أهمل عبدالله لفقره وعَماه،  ،ذلك فقد عُوتِّب النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الموقف
ناه، وحتى لّ يبقى هذا القول بعد ذلك بداية يهتمُّ فيها الدعاة بالأشياء الظاهرة، واهتمَّ بغيره لجاهه وغ

وَمَا  * أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى * عَبَسَ وَتَ وَلىَّ :"تعالى الله فقال ،ويفرقون بين الخلق وبعضهم بما ليس لْم به سبب
فَعَهُ  * يدُْرِّيكَ لَعَلَّهُ يَ زَّكَّى رُ فَ تَ ن ْ وَمَا عَلَيْكَ أَلَّّ  * فأَنَْتَ لَهُ تَصَدَّى * أمََّا مَنِّ اسْتَ غْنَى  * الذ ِّكْرَىأَوْ يذََّكَّ

وهذا يعطينا دليلًا على أن الإسلام  (3)"فأَنَْتَ عَنْهُ تَ لَهَّى*  وَهُوَ يَخْشَى*  وَأمََّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى*  يَ زَّكَّى
 (4) .ضعه الّجتماعييحرص دائمًا على كرامة الإنسان مطلقًا مهما كان و 

 مطابقة القول للعملالصفة ثانية عشر: 

نجاح الداعي في دعوته مرتبط بموافقة قوله عمله، وعمله قوله؛ فالإسلام علم وعمل، والداعي إلى 
الله لّ ينبغي له أن يكون فعله مُكَذ ِّبًا لقوله بل ما يعظ به يحرص على تحقيقه في نفسه وفي بيته، فالقدوة 

وأكبر مثال عملي على تأثير ، تصيب من قلوب الناس أكثر مما تصيب الكلمة مهما كان تأثيرهاالعملية 

                                                           

 .27تهذيب الأخلاق: المنسوب للجاحظ، ص  - 1
 (.2/145، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 10-1سورة عبس الآية  - 3
 .(3/555) ،الحكيم التذكير القويم في تفسير القرآنخان، وحيد الد ين،  - 4



25 
 

العمل والتطبيق على قبول الناس للقول ما حدث بعد صلح الحديبية حين أمر الرسول صلى الله عليه وسلم 
 (1) .أصحابه بالحلق والنحر

يََ أَي ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَِ تَ قُولوُنَ : " تعالىذكُر في القرآن الكريم من يخالف قوله فعله فقال اللهوقد 
أي: لم تنطقون بالخير، "وتحثون عليه، ، (2)"كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللََِّّ أَنْ تَ قُولُوا مَا لَا تَ فْعَلُونَ *  مَا لَا تَ فْعَلُونَ 

عنه، وأنتم متلوثون به، ومتصفون وربما تمدحتم به وأنتم لّ تفعلونه، وتنهون عن الشر وربما نزهتم أنفسكم 
 (3)به"؟

وقد ذكر الله سبحانه وتعالى على لسان نبيه شعيب عليه السلام التزامه بمطابقة قوله عمله؛ قال 
يدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ قاَلَ يََ قَ وْمِ أَرأََيْ تُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَ يِِنَةٍ مِنْ رَبيِِ وَرَزقََنِِ مِنْهُ رِزْقاً حَسَنًا وَمَا أُرِ : "الله تعالى

صْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَ وْفِيقِي إِلاَّ بِاللََِّّ عَلَيْهِ تَ وَ  لْتُ وَإِليَْهِ أنُيِبُ إِلَى مَا أَنْْاَكُمْ عَنْهُ إِنْ أُريِدُ إِلاَّ الْإِ " كَّ
أنتهي إلّ عما أنهاكم أي: "لم أكن لأنهاكم عن أمر ثم أفعل خلافه، بل لّ أفعل إلّ ما آمركم به، ولّ  ،(4)

فيجب على من يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر أن يكون أول ممتثل للأمر، وأول منته  عن النهي،  "عنه
فيكون قدوة للآخرين، ونبي الله شعيب عليه السلام، كان حريصًا أشدَّ الحرص على ألّ يخالف سلوكه 

 (5) .قوله

ما فرا من قضية الكتاب، قال رسول الله صلى الله فعن المسور بن مخرمة رضي الله عنه، قال: فل
عليه وسلم لأصحابه: )قوموا فانحروا، ثم احلقوا(، قال: فوالله، ما قام منهم رجل، حتى قال ذلك ثلاث 
مرات، فلما لم يقم منهم أحد دخل على أمُ ِّ سلمة، فذكر لْا ما لقي من الناس، فقالت أمُُّ سلمة: يا نبي 

اخرج ثم لّ تكل ِّم أحدًا منهم كلمةً حتى تنحر بدنك، وتدعوَ حالقَك فيحلقك، فخرج الله، أتحبُّ ذلك؟ 
فلم يكل ِّم أحدًا منهم حتى فعل ذلك؛ نحر بدنه ودعا حالقه فحلقه، فلما رأوا ذلك قاموا فنحروا، وجعل 

 (6)بعضهم يحلق بعضًا حتى كاد بعضهم يقتل بعضًا غمًّا"
 

                                                           

 (.2/429، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .3-2سورة الصف الآية  - 2
 (.3/459، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 . 88سورة هود الآية  - 4
 (.2/423، )القرآن الحكيمالتذكير القويم في تفسير خان، وحيد الد ين،  - 5
 (.4838(، حديث رقم )6/135البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 6



26 
 

 

 المبحث الثالث

 القويمالتذكير فقه الدعوة المتعلق بوظائف الداعي، في تفسير 

 والمس              ؤوليات الواجبات أداء من أهم وظائف الداعي ما يتعلق به كثيرة، ومفهوم الوظيفة "هي
المقصود بالداعية و  (1)المدعوي" الأشخاص إلى الإسلام دعوة وإيصال الله، إلى الدعوة لتحقيق منه المطلوبة

الكريم، هم الرس           ل والأنبياء عليهم الص           لاة والس           لام، بما هم أول الدعاة إلى الله تعالى، فهم في القرآن 
ينطبق على غيرهم من الدعاة،  -طبعا-حاملو الرس   الة ومبلغوها عن الله جل في علاه، وكل ما يتعلق بهم 

فمنهم الش     يخ ياءس     واء أولّئك الذين عاص     روهم، أو أولّئك الذين جاؤوا من بعدهم من العلماء والأص     ف
 وحيد الدين خان رحَه الله قد أشار إلى وظائف الداعي خلال تفسيره فمنها ما يلي:

 تبليغ الدين للناس :الوظيفة الأولى

هي تبليغ الناس، وإرش      ادهم إلى الطريق التي س      لكها أنبياء الله  اعيةفإن الوظيفة الأس      اس      ية للد
وَلَقَدْ بَ عَثْ نَا فيِّ كُلِّ  أمَُّة  رَّسُولًّ كما قال الله تعالى: "ورسله، وهي إثبات وجود الله عزَّ وجل وإفراده بالعبادة،

َ وَاجْتَنِّبُوا الطَّاغُوتَ  ي إليَْهِّ أنََّهُ ، وقال الله تعالى: "(2)"أنَِّ اعْبُدُوا اللََّّ ول  إلَّّ نوُحِّ لْنَا مِّن قَ بْلِّكَ مِّن رَّس  ُ وَمَا أرَْس  َ
، وجوهر ه  ذه الوظيف  ة هي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهي رس                ال  ة (3)"لّ إل َ هَ إلَّّ أنََا ف َ اعْب ُ دُونِّ 

 ، عليه السلام وهم الأنبياء والرسل منذ آدم ، عظيمة ووظيفة سامية لّرتباطها بأشرف الخلق على الأرض
يجب على المس     لم أن يبلغ ما لديه من العلم، قَلَّ ذلك أو كَثرُ، ، فحتى نبينا محمد ص     لى الله عليه وس     لم

لمن لم يعلمه، من دون تحديد بوقت أو قدر من العلم س   وى الحاجة إلى بيان ما عنده، وتبليغه، وقد يتعين 
قتداء بالنبي ص لى الله عليه وس لم، وحذرا مما توعد الله به ا ،عليه إذا لم يوجد من يقوم بالبلاا والبيان غيره

نَ الْبَ ي ِّنَاتِّ وَالْْدَُى مِّنْ بَ عْدِّ مَا بَ ي َّنَّاهُ لِّلنَّاسِّ فيِّ "كاتم العلم بقوله س              بحانه: إِّنَّ الَّذِّينَ يَكْتُمُونَ مَا أنَْ زلَْنَا مِّ
ُ وَيَ لْعَنُ هُمُ ال عِّنُونَ الْكِّتَابِّ أوُلئَِّكَ يَ لْعَنُ هُمُ اللََّّ مْ وَأنََا *  لاَّ لَحُوا وَبَ ي َّنُوا فأَُولئَِّكَ أتَوُبُ عَلَيْهِّ إِّلَّّ الَّذِّينَ تَابوُا وَأَص          ْ

                                                           

، محمود، علي عبدالحليم، فقه الدعوة إلى الله، 21المرشد، علي بن صالح، مستلزمات الدعوة في العصر الحاضر، ص -1
 .781ص
 . 36سورة النحل الآية  -2
 .25سورة الأنبياء الآية  -3



27 
 

يمُ  اَ "ويحرم عليه أن يقول ما لّ يعلم، أو يخوض فيما ليس له به علم؛ لقوله تعالى:  (1)"الت َّوَّابُ الرَّحِّ قُلْ إِّنمَّ
شَ مَا ظَهَرَ  َ الْفَوَاحِّ لْطاَناً  حَرَّمَ رَبي ِّ للََِّّّ مَا لمَْ يُ نَ ز ِّلْ بِّهِّ س    ُ رِّكُوا باِّ ثْمَ وَالْبَ غْيَ بِّغَيْرِّ الحَْق ِّ وَأنَْ تُش    ْ هَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِّ ن ْ  مِّ

 (3) "وَلَّ تَ قْفُ مَا ليَْسَ لَكَ بِّهِّ عِّلْم  "وقوله:  (2)"وَأنَْ تَ قُولُوا عَلَى اللََِّّّ مَا لَّ تَ عْلَمُونَ 
لأن  ،لّ يمكن أن تتم الدعوة إلّ بعلم الإنس           ان بما يدعو إليهن خان: فقال الش           يخ وحيد الدي

الجاهل قد يدعو إلى ش    يء يظنه حقاً وهو باطل، وقد ينهى عن ش    يء يظنه باطلًا وهو حق، فلا بد من 
وسواء كان عالماً متبحراً فاهماً في جميع أبواب العلم، أو كان عالماً  ،العلم أولًّ، فيتعلم الإنسان ما يدعو إليه

في نفس المس   ألة التي يدعو إليها، فليس بش   رط أن يكون الإنس   ان عالماً متبحراً في كل ش   يء، بل لنفرض 
أنك تريد أن تدعو الناس إلى إقام الص         لاة، فإذا فقهت أحكام الص         لاة وعرفتها جيداً، فادع إليها، ولو 

نت لّ تعرف غيرها من أبواب العلم؛ لقول النبي ص      لى الله عليه وس      لم: )بلغوا عني ولو آية(  ولكن لّ ك
  .(4)يجوز أن تدعو بلا علم أبدا

الدعوة إلى الإس   لام من جملة فروض الكفاية، يطالب به القادرون على ذلك من فيس   تخلص منها  أن 
زماننا كثيرة، لّ تس       تطيعه بش       كل واس       ع إلّ الدول والْيئات  حيث العلم والنفقات والترتيبات اللازمة، وهي في

العلمية، أما الش             خص العادي فحس             به ما قمت به في س             فرك الذي ذكرت، ولذا لّ ينبغي أن نحمل جميع 
المس   لمين إثما بس   بب عدم بلوا الدعوة إلى جميع البش   ر، ونحن نس   تحب دائما لغة الترغيب والتش   جيع التي تثمر 

الدعوة، وتبش      يرا بنتائجها العظيمة بإذن الله، وليس البحث عن تأثيم جميع المس      لمين وتحميلهم مزيدا من جهود 
 (5) .المسؤولية

الدعوة إلى الله تعالى وتبليغ الش    ريعة الس   محة واجب على الأمة الإس    لامية، كلٌّ بحس   ب والحاص   ل أن 
قدرته واس   تطاعته، وبحس   ب موقعه وكفاءته العلمية، فقد أثنى الله س   بحانه وتعالى على المش   تغلين بالدعوة إليه في 

اً وَقاَلَ إِّنَّنيِّ مِّنَ الْمُسْلِّمِّينَ وَمَنْ أَحْسَنُ قَ وْلًّ ممَِّّنْ دَعَا إِّلَى "كتابه الكريم، فقال سبحانه:   (6)"اللََِّّّ وَعَمِّلَ صَالحِّ
 

                                                           

 160-159سورة البقرة الآية  -1
 . 33سورة الأعراف الآية  -2
 . 33سورة الإسراء الآية  -3
 (.2/288، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -4
 (.2/292المصدر السابق ، ) -5
 .33سورة فصلت الآية  -6



28 
 

 فهـم طبيعة الدعوة ورسالتها العامةالوظيفة الثانية: 

مجرد تص              حيح تص              ورات الناس تجاه مفهوم الربوبية، ومفهوم  ليس أن الدعوة إلى التوحيد هي
الألوهية، ومنهج أهل الس       نة في أسماء الله وص       فاته فحس       ب، دونما بيان ش       اف  كاف  عن تجليات هذه 

أن بل  ،العقيدة في واقع الناس وس  لوكهم، ونظمهم الّجتماعية والتش  ريعية، ومش  اعرهم وولّئهم وغير ذلك
هذا الّتجاه  ،تقتضي ذلك، ثم تأتي القضايا الأخ        رى لّح        قاً بع        د تثب        يت العقيدة المرحلة الأولى للدعوة

الم  حدود لو تعززت وجهته في برنامجنا الدعوي فستنتهي بنا حتماً إلى حصر الدعوة الإسلامية بشمولْا في 
واقع الّجتماعي، نوع من الجهد الكلامي، ومن ثم إتاحة الفرص         ة تماماً أمام التيارات المنحرفة لص         ياغة ال

وقد كان النبي ص لى الله عليه وس لم يدعو قومه إلى التوحيد الخالص  ،وبنيان الأمة وَفْق مناهجهم الفاس دة
في مكة، وكان يجتهد في تص        حيح الّنحرافات الّجتماعية كلها في الواقع الذي يعيش        ه، ويقرن ذلك كله 

وَيْل  لِّ لْمُطفَِّ فِّيَن * : "تعالىكما قال الله الّجتماعية   بالتوحيد، وحس     بنا في الس     ور المكية التي تعالج الظواهر
رُونَ * أَلّ يَظُنُّ أوُْلَ  تَ وْفُونَ * وَإذَا كَالُوهُمْ أوَ وَّزَنوُهُمْ يُخْس     ِّ عُوثوُنَ الَّذِّينَ إذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِّ يَس     ْ مُ مَّب ْ ئِّكَ أَنهَّ

، أرأيت كيف ترتب ط الدع وة إلى العدل والن زاهة بالإيمان (1)" لِّرَبِّ  الْعَالَمِّينَ * لِّيَ وْم  عَظِّيم  * يَ وْمَ يَ قُومُ النَّاسُ 
 بالله واليوم الآخر؟

لّ يمكن  ،أن الدعوة الإس          لامية كما يتبين من القرآن والس          نةفقال الش          يخ وحيد الدين خان 
مبدءاً  الوظيفة هجعل هذ الش              يخفكان من هذا أن  عقيدتهنجاحها إلّ إذا كان عمل الداعية مطابقاً ل

فيقول:" فالذين يقبلون دعوتنا ويظهرون اس   تعدادهم لحمل أعبائها وتبليغ رس   التها معنا  ،أس   اس   ياً لدعوته
فإن أول ما نطالبهم به أن يدخلوا في دين الله كافة ويص         طبغوا بص         بغته بجملة ش         ئون حياتهم من فكرية 

يفسر هذه الآيات بالأسلوب الذي يليق و على أهمية هذا  وهناك كثير من الآيات القرآنية تدل(2)وعملية "
وكََذَلِّكَ جَعَلْنَاكُمْ أمَُّةً "ويدل على ذلك ما نقلناه آنفاً من تفس              يره لقوله تعالى: ، بالمفس              ر الداعية مثله

يدًا هِّ ولُ عَلَيْكُمْ ش  َ هَدَاءَ عَلَى النَّاسِّ وَيَكُونَ الرَّس  ُ طاً لِّتَكُونوُا ش  ُ من تفس  يره هذا أن المس  ئولية  فيتبين، (3)"وَس  َ
تجاه الدعوة الإس     لامية أو ش     هادة الحق لّ يمكن أداؤها إلّ بالّهتمام بالعمل بمقتض     يات الدين ومتطلباته 

                                                           

 .6-1سورة المطففين الآية  -1
 (.3/564، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -2
 .143سورة البقرة الآية  -3



29 
 

يؤيد تفس   يره  الش   يخ ،والدعوة الإس   لامية لّ يمكن نجاحها إلّ بأداء الش   هادة القولية والش   هادة العملية معاً 
 (1).عوة من مقتضياتها اللازمة أن يكون عمل الداعية مطابقاً لْاهذا بالأدلة القوية ويثبت أن الد
بما دعا إليه الرس   ل ويش   ترط فيهم ما اش   ترط في  اعيةإلى الله تعالى د اعيويس   تفاد من هذا أن الد

الرس               ل مما يدخل في القدرة البش              رية من القيام بالدين وإقامته واتباع ما أنزل من الوحي علما وعملا 
وتبليغا. واقتفاء أثر الرسول والتزام نهجه وسنته وسيرته في التحقق بالوحي والتخلق به ظاهرا وباطنا والتفرا 

 (2) .اناللدعوة بلاغا وبي
 الاهتمام بمبدأ الأهم فالأهم الوظيفة الثالثة: 
 أن يبدأ الداعية دعوته بالمبادئ الأساسية للدين ولّ يعتني بالفروعاتوظائف الداعي وهكذا من 

والجزئيات في بداية أمره ويعتني بكل أمر نظراً لأهميته في الدين والحقيقة أن عدم اهتمام الداعية بهذا المبدأ 
إلى فش           ل الدعوة بل يمكننا أن نقول أن اس           تمرار الداعية في إهمال هذا المبدأ يفس           د الدعوة قد يؤدي 

أنه ينبغي للدعاة: "  الشيخولذا لّ بد للداعية أن يهتم بهذا المبدأ مهما تكن الظروف فيرى ، والداعية معاً 
ه ومقتض    ياته ولوازمه أن يعرض    وا على الناس قبل كل ش    يء مبادئ الدين الأس    اس    ية ثم يدعوهم إلى مطالب

شيئاً بشيء  وأن لّ يجرعوا أحداً منهم غذاء يستعصي على قوة هضمه وأن لّ يقدموا الفروع على الأصول 
اهتم به  الش    يخفكان لأهمية هذا المبدأ البالغة أن ، (3)والأحكام الجزئية على الكليات والقواعد الش    املة " 

يَا "فمثلاً يقول خلال تفسيره لقوله تعالى: ، في هذا الموضوع اهتماماً خاصاً خلال تفسيره للآيات الواردة
دُ الْقَهَّارُ مَا تَ عْبُدُونَ مِّنْ دُونِّهِّ إِّلَّّ  ُ الْوَاحِّ جْنِّ أَ أرَْبَاب  مُتَ فَر ِّقُونَ خَيْر  أمَْ اللََّّ بَيِّ الس     ِّ احِّ تُمُوهَا أنَْ تُمْ ص    َ  أَسْماَءً سَمَّي ْ

ُ بهَِّ  هُ ذَلِّكَ الد ِّينُ الْقَي ِّمُ وَلَكِّنَّ وَآبَاؤكُُمْ مَا أنَزَلَ اللََّّ لْطاَن  إِّنْ الْحكُْمُ إِّلَّّ للََِِّّّّ أمََرَ أَلَّّ تَ عْبُدُوا إِّلَّّ إِّياَّ  أَكْثَ رَ ا مِّنْ س       ُ
 ، (4)" النَّاسِّ لَّ يَ عْلَمُونَ 

فنرى  ،تتبين من هذا ض      رورة اهتمام الداعية بمبدأ الأهم فالأهمفقال الش      يخ وحيد الدين خان، 
لّ يبدأ الدعوة بالفروعات والجزئيات بل يبدأ الدعوة بالمبادئ الأساسية عليه السلام هنا أن سيدنا يوسف 

ثم هو يبين هذا  ،وأهمها الفرق بين التوحيد والش          رك ،التي تفرق بين الإس          لام والكفر وبين الحق والباطل
                                                           

 (.1/237، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1
 (. 1/239، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -2
م 1986ترجمة ظفر الإسلام خان، مطبوعات دار الص حوة للن شر، القاهرة، خان، وحيد الد ين، تجديد علوم الد ين،  - 3

 219ص 
 .40-39سورة يوسف الآية  -4



30 
 

لش  خص  ان اللذان جاءا ليس  ألّه عن تعبير الفرق بالأس  لوب الذي لّ يمكن للعاقل أن ينكر عنه ولّس  يما ا
رؤيتهما وقد أثرهما هذا الأس      لوب أثراً كبيراً وذلك لأن كلاهما كانا عبدين للملك وكانا يعرفان حق المعرفة 
أياً من الأمرين كان خيراً : كون الإنس        ان عبداً لله الواحد أو كونه عبداً للأرباب المتفرقين عبادة العباد أو 

 .(1)د"عبادة رب العبا
 في الدعوة بأن الداعية له أن عليه الس     لام الذي اختاره س     يدنا يوس     ف فيس     تفاد منه الوظيفة ما

ويبدأ دعوته بمبادئ الدين الأس              اس              ية ولّ يعتني  ،يهتم بمبدأ الأهم فالأهم خلال عمله في مجال الدعوة
الخوض في الفروع  ات بالفروع  ات والجزئي  ات وذل  ك لأن ع  دم اهتم  ام ال  داعي  ة به  ذا الأس              لوب الحكيم و 
 (2) والجزئيات يؤدي بالدعوة إلى التهلكة فيجب على الداعية أن يجتنبها اجتناباً كاملًا.

 الاهتمام بخطاب الناس على قدر عقولهم الوظيفة الرابعة: 

عم ل ال دعوة اللازم ة أن يهتم ال داعي ة بمخ اطب ة الن اس على ق در عقولْم وأن يق دم وظ ائف ومن 
يهتم به  الش      يخفكان لأهمية هذا المبدأ البالغة أن نرى  ،بخلفية الناس الذي يدعوهم دعوته بأس      لوب يليق

ُ "ويقول في تفس  يره لقوله تعالى: ،بص  فة خاص  ة خلال تفس  يره للآيات الكريمة أَ أرَْبَاب  مُتَ فَر ِّقُونَ خَيْر  أمَْ اللََّّ
دُ الْقَهَّارُ  بَيِّ "في مخاطبته الفتيين بقوله: الس  لام عليهبأن الأس  لوب الذي اختاره يوس  ف  (3)  "الْوَاحِّ احِّ يَا ص  َ

دُ الْقَهَّارُ  ُ الْوَاحِّ جْنِّ أَ أرَْبَاب  مُتَ فَر ِّقُونَ خَيْر  أمَْ اللََّّ يوس             ف عليه كان لمعرفته بخلفيتهما فكان يعرف "  الس              ِّ
 الواحد بأن الفتيين لكونهما عبدين للملك س     يتمكنان من فهم الفرق بين كون الإنس     ان عبداً للهالس     لام 

 .فاختار هذا الأسلوب لدعوتهما ،القهار وكونه عبداً لعدة من الأرباب من دون الله
ن الناس طوائف مختلفة وجماعات شتى وثقافات متباينة وانتماءات متكاثرة أال الشيخ رحَه الله فق

أن  ه يس              تطيع أن يهم  ل ك  ل ه  ذه  اعي  ةومن ظن من ال  د، وعقلي  ات متف  اوت  ة وع  ادات وتق  الي  د ع  دي  دة
الّعتب  ارات ويختزل طريق  ة ال  دعوة إلى الن  اس أجمعين في طريق  ة يظنه  ا ج  ديرة ب  ذل  ك مهملًا عقول الن  اس 

فنحن ههنا نبين له مجانبته للصواب, كما نبين له كيف كان صلى الله عليه  ،وطاقاتهم واستيعابهم وفهمهم

                                                           

 (.2/453، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.1/318)المرجع السابق:  - 2
 .39سورة يوسف الآية  - 3



31 
 

ويختار ما يناسب عقول الناس، بل ويأمر أتباعه من الدعاة  )وهو معلم البشرية جمعاء( ينوع أسلوبه وسلم
 (1) .كونوا ربانيين  إلى الله بمخاطبة الناس على قدر عقولْم

 ،والداعية إلى الله يتعامل مع العقول حس   ب مقدرتها لّ حس   ب مقدرته، ولّ يحملها فوق طاقتها
ُ الْكِّتَٰبَ وَ الْحكُْمَ وَ الن ُّب ُ  ر  انَْ ي ُّؤْتِّيَهُ اللَّ َٰ وَّةَ وقد فهم ابن عباس رض  ي الله عنهما قول الله تعالى: "مَا كَانَ لِّبَش  َ

 َ ادًا ل ِّیْ مِّنْ دُوْنِّ اللَّ َِّٰ وَ لَٰكِّنْ كُوْنُ وْا رَب َٰنِّين  اسِّ كُوْنُ وْا عِّب   َ ا ثُمَّ يَ قُوْلَ لِّلن   َّ تُمْ   بم   َِّ بَ  مُوْنَ تُ عَل ِّ  كُن ْ ا وَ  الْكِّت   َٰ تُمْ   بم   َِّ  كُن ْ
"تَدْرُس             ُ  : )ويقال: الرباني الذي يربي رحَه الله : )كونوا حلماء فقهاء( وقال البخاريالش             يخ فقال (2)وْنََۙ

قال ، و الناس بص      غار العلم قبل كباره( والبدء بص      غار العلم مرجعه مراعاة العقول حتى لّ تنفر من الدعوة
 (3)" راد بصغار العلم ما وضح من مسائله، وبكباره ما دق منهاوالم": رحَه الله ابن حجر

من هذا أن الداعية لّبد له أن يخاطب الناس على عقولْم وإذا لم يهتم الداعية بهذا  فيس              تخرح
لكونه داعية الش          يخ ويتبين من هذا أن   ،فلا يقبل أحد دعوته لعدم فهمه لما هو يدعو إليه ،الأس          لوب

باس   تنباط المبادئ الأس   اس   ية لمنهج الدعوة خلال تفس   يره للقرآن الكريم وهذا ما كان يعتني بص   فة خاص   ة 
  (4) .يمتاز به أسلوبه في التفسير

 الاهتمام بالحكمة والموعظةالوظيفة الخامسة: 
ومن متطلبات عمل الدعوة الأس         اس         ي اهتمام الداعية بالحكمة والموعظة خلال عمله في مجال 

وقد أمر الله  ،لوص    ول إلى هدفه إلّ بالّهتمام بهاتين الص    فتين لأهميتهما البالغةولّ يمكن للداعية ا ،الدعوة
لحِّكْمَةِّ وَالْمَوْعِّظةَِّ " :الله تعالى س              بحانه بالّهتمام بهما خلال عمل الدعوة فقال بِّيلِّ رَب ِّكَ باِّ ادعُْ إِّلَى س              َ

 .(5)"الحَْسَنَةِّ 
من فض         ل عمله الطويل في مجال الدعوة كان يعرف أهميتهما في عمل الدعوة والش         يخ رحَه الله 

وكان يعتني بهما عناية خاص       ة خلال عمل الدعوة كما يقول بنفس       ه: "قد بذلنا أقص       ى ما كنا نملك من 
الجهد في التفكير لأن نرش   د أعض   اءنا والعاملين معنا إلى الطريق الذي قد دعا إليه الله س   بحانه وتعالى في 

                                                           

 (.2/577، )في تفسير القرآن الحكيم التذكير القويمخان، وحيد الد ين،  - 1
 . 179سورة آل عمران الآية  - 2
فتح الباري: حافظ بن حجر العسقلاني، رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة الإرشاد، تحقيق: الشيخ  - 3

 (.239 /1م )2009عبد العزيز بن عبد الله بن باز، 
 (.1/389المصدر السابق ) - 4
 . 125سورة النحل الآية  - 5



32 
 

لحِّكْمَةِّ وَالْمَوْعِّظةَِّ الحَْسَنَةِّ " ابه المجيد حيث يقول:كت تتبين من هذا أهمية هاتين ف  (1)"ادعُْ إِّلَى سَبِّيلِّ رَب ِّكَ باِّ
 وهذا ما يتضح من تفسيره للآية الكريمة حيث يقول:  الشيخ رحَه اللهالأمرين البالغة لدى 

وثانياً  ،لال عمله في الدعوة هما: أولًّ الحكمة"ومن هنا لّبد للداعية أن يعتني بالأمرين الْامين خ
الموعظة. وأما الحكمة فالمراد منها أن الداعية لّ يقدم دعوته كالحمقى بدون أن يعتني بالرعاية بالأوض           اع 
التي يعمل فيها أو بعقول الناس الذين يخاطبونهم بل لّبد له أن يقدم الدعوة بالرعاية الخاص               ة لْذين 

به أن يعمل نفس المعاملة بكل واحد من المخاطبين بل عليه أن يختار أس           لوب الطيب الأمرين ولّ يجدر 
فيص  ف المرض ويهتم بعلاج المريض حس  ب المرض الذي قد أص  ابه وذلك بالطريق الذي يمكن به تخلص  ه 

طب وأما الموعظة الحس              نة فالمراد منه أولًّ أن الداعية لّ يجدر به أن يكتفي بإقناع المخا ،من هذا المرض
ولّ يناس      به أن يقتص      ر إلى إتيان البراهين العقلية على  ،بالأدلة بل لّبد أن يوجه نداءه إلى عواطفه أيض      اً 

بل لّبد أن يعتني بإثارة الحقارة التي جعلها الله في فطرة الإنس           ان  ،كون الض           لالّت والس           يئات باطلة
وهكذا لّ يكتفي  ،يئات والض    لالّتكما يخوفه بالنتائج الس    يئة التي تأتي بها الس    ،للس    يئات والض    لالّت

وهكذا المراد من  ،بل لّبد له أن يحض عليها أيض      اً  ،الداعية ببيان أهمية الْداية والعمل الص      الح فحس      ب
الموعظة الحس     نة بأن الداعية يقدم دعوته بالأس     لوب الذي يدل على إخلاص     ه وعطفه للمخاطب وذلك 

 (2) .هانة بل يثق في كونه محسناً له ومخلصاً لكي لّ يظن المخاطب أن الداعية يتعامل معه بالإ
خلال تفس    يره للآية الكريمة يبين المراد الص    حيح للحكمة والموعظة الحس    نة الش    يخ ونرى هنا أن 

كما يبين مقتض   ياتهما ومتطلباتهما مع الإش   ارة إلى النتائج   ،مع بيان أهمية هاتين الص   فتين في عمل الدعوة
 (3) ويؤيد بيانه بالأدلة القوية وهذا ما يتميز به تفسيره. ،السيئة التي تترتب عليها بعدم الّهتمام بهما

يهتم ببيان الأمثلة للاهتمام بالحكمة والموعظة الحس   نة خلال تفس   يره للآيات وأيض   اً أن الش   يخ  
ها التوجيهات الربانية للعناية بهما ونذكر هنا من متطلبات الحكمة والموعظة الحس              نة التي التي وردت في
قاَلَ لَّ يَأتِّْيكُمَا طعََام  تُ رْزَقاَنِّهِّ إِّلَّّ نَ بَّأْتُكُمَا بِّتَأْوِّيلِّهِّ قَ بْلَ أَنْ " خلال تفس       يره لقوله تعالى:الش       يخ اس       تنبطها 

ا مم  َِّّا عَلَّمَ  ا ذَلِّكُم  َ ةَ يَأتِّْيَكُم  َ ل  َّ تُ مِّ افِّرُونَ وَات َّبَ ع  ْ رةَِّ هُمْ ك  َ لْآخِّ للََِّّّ وَهُمْ باِّ نُونَ باِّ ل  َّةَ قَ وْم  لَّ يُ ؤْمِّ تُ مِّ نيِّ رَبي ِّ إِّني ِّ تَ ركَ  ْ
لِّ اللََِّّّ عَ  يْء  ذَلِّكَ مِّنْ فَض       ْ للََِّّّ مِّنْ ش       َ رِّكَ باِّ حَاقَ وَيَ عْقُوبَ مَا كَانَ لنََا أنَْ نُش       ْ يمَ وَإِّس       ْ نَ آبَائِّي إِّبْ راَهِّ ا وَعَلَى لَي ْ

                                                           

 .230م ص 2007.،دار النفائس، الناشر الإسلام والعصر الحديثخان، وحيد الد ين، - 1
 (.2/679، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.2/693) المرجع السابق: - 3



33 
 

 ُ جْنِّ أَ أرَْبَاب  مُتَ فَر ِّقُونَ خَيْر  أمَْ اللََّّ بَيِّ الس      ِّ احِّ كُرُونَ يَا ص     َ دُ الْقَهَّارُ مَا النَّاسِّ وَلَكِّنَّ أَكْثَ رَ النَّاسِّ لَّ يَش     ْ الْوَاحِّ
تُمُوهَا أنَْ تُمْ وَآبَاؤكُُمْ مَا أنَزَلَ ا لْطَان  إِّنْ الْحكُْمُ إِّلَّّ للََِِّّّّ أمََرَ أَلَّّ تَ عْبُدُونَ مِّنْ دُونِّهِّ إِّلَّّ أَسْمَاءً سَمَّي ْ اَ مِّنْ س              ُ ُ بهِّ للََّّ

هُ ذَلِّكَ الد ِّينُ الْقَي ِّمُ وَلَكِّنَّ أَكْثَ رَ النَّاسِّ لَّ يَ عْلَمُونَ   ، (1)"تَ عْبُدُوا إِّلَّّ إِّياَّ
عرف نفس   ه أمام الناس فكان يتحمل الش   دائد  عليه الس   لامأن س   يدنا يوس   ف فيس   تخلص منه 

ولكن مع ذلك لم يذكر ش  يئاً عن آبائه للتخلص من الظروف القاس  ية التي هو كان فيه خلال  ،ص  ائبوالم
ولكن نرى الآن بأنه يتكلم عن علاقته مع س      يدنا إبراهيم وإس      حاق ويعقوب عليهم الص      لاة  ،هذه المدة

ء الرسل عليهم والسلام وذلك لكي يبين أن الدين الذي هو يدعو إليه هو نفس الدين الذي جاء به هؤلّ
بل يجب عليه  ،فيتبين من ذلك أن الداعية لّ يليق به أن يقوم بالدعوى بأنه جاء بدين جديد ،الس              لام

أن يبين في بداية أمره أن الدين الذي هو يدعو إليه هو نفس الدين الذي جاء به أهل الحق في كل زمان 
 (2) .وفي كل مكان

دعوته مع بيان الحقيقة أن الدعوة التي هو يقدمها هو أن الداعية لّبد له أن يقدم والحاص               ل 
وهذا ما يس     اعد في إزالة  ،بل هي نفس الدعوة التي قدمها الرس     ل عليهم الس     لام جميعاً  ،ليس     ت بجديدة

 (3) .الشبهات ورفع الشكوك التي يأتي بها الشيطان وزملاؤه
 اختيار الفرصة المناسبة لتقديم الدعوةالوظيفة السادسة: 
وإذا حص  ل  ،ات العمل في مجال الدعوة مراعاة الداعية للفرص  ة المناس  بة لتقديم الدعوةومن متطلب

الموقع المناس        ب فلا بد أن يهتم باس        تغلاله بأس        لوب حكيم وذلك لأن تقديم الدعوة بدون رعاية الموقع 
 لش   يخالمناس   ب أو عدم اس   تغلال الموقع المناس   ب بأس   لوب حكيم يؤدي إلى فش   ل الدعوة وهذا ما يقوله ا

 مستنبطاً من هذه الآيات الكريمة لسورة يوسف.
لتقديم دعوته يتضمن  عليه السلاموالأسلوب الذي اختاره سيدنا يوسف فقال الشيخ رحَه الله "

فهو قبل أن يعبر  ،فيه حكمة بالغة لعمل الدعوة فنرى هنا أن يأتيه ش  خص  ان ويس  ألّن عن تعبير رؤيتهما
ويخبرهما عن المص       در الذي جاءه هذا العلم من عنده ،  دعوته إليهمارؤياهما يس       تغل هذه الفرص       ة لتقديم

فالدرس الذي يمكننا أن نتعلمه من اهتمام س       يدنا  ،وهكذا يتمكن من تقديم دعوته خلال حديثه معهما

                                                           

 .40 -37سورة يوسف الآية  - 1
 (.2/679، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.1/521: )المرجع السابق - 3



34 
 

باستغلال الفرصة المناسبة لتقديم الدعوة هو أن الداعية إذا كان مخلصاً وحكيماً يمكن عليه السلام يوسف 
الناس مهما تكن الأوضاع ولكنه إذا لم يكن مخلصاً وحكيماً فلا يمكن له أن يقدم دعوته خلال حديثه مع 

عية الحكيم وبين أسلوب ولكن  هناك فرقاً كبيراً بين أسلوب الدا ،له أن يهتم بالدعوة مهما تليق بها الأوضاع
الداعية الذي ليس    ت لديه الحكمة لأن الأول يقدم دعوته رعاية للموقع المناس    ب ثم يبعد الناس عن الدعوة 

 (1)"بمجادلته ومناظرته بدون الحكمة
خلال تفس        يره للآيات الكريمة التي يأتي بمبدأ هام للعمل في مجال لش        يخ رحَه الله فنرى هنا أن ا

تمام برعاية الفرص    ة المناس    بة لتقديم الدعوة وذلك مس    تنبطاً من أس    لوب س    يدنا يوس    ف الدعوة وهو الّه
والحقيقة أن الّهتمام بهذا المبدأ له أهمية بالغة للعمل في مجال  ،في تقديم دعوته في الس        جن عليه الس        لام

من النجاح في  الدعوة، والداعية الذي لّ يهتم بهذا المبدأ خلال عمله في الدعوة لّ يمكن له أن يتمكن
 هذا المجال.

اقع معرفة الزمان  الوظيفة السابعة:  والوعي العميق بالو

الوعي العميق بالواقع الّجتماعي الذي تتحرك فيه الدعوة وتتن                             زل به الأحكام، وقديماً قال 
وأحوال إن  البص    يرة النافذة بأحوال الزمان، «. رحم الله امرأً عرف زمانه، فاس    تقامت طريقته»الص    الحون: 

الناس فيه، والعلاقات التي تتحكم في س           لوك الناس الّجتماعي، والض           غوط التي تفعل فعلها في الواقع، 
وهموم المسلم                              ين وما عمت به البلوى وما لم تعم، والأخطار المحدقة بالأمة من خارجها ومن داخلها، 

المعرفة بهذه كلها مطلب ش   رعي لّ  ومواقع القوة أو الض   عف فيها وفي أعدائها، ونحو ذلك من أحوال، إنَّ 
تستقيم الدعوة ولّ تنضبط أحكام الشريعة بدون تحصيله، وب          دون هذا الفقه للواقع لّ يمكن لمسلم تن     زيل 
قاعدة )المصالح والمفاسد(، ولّ أصل )لّ ضرر ولّ ضرار(، ولّ أصل )ارتكاب أخف الضررين(، ولّ باب 

مة وما تعم به البلوى(، وغير ذلك الكثير من مقتض   يات الدعوة )س   د الذرائع(، ولّ باب )الض   رورات العا
ومن دخل في ش  يء من هذا كله بدون معرفة بالزمان، وبص  يرة بأحوال المس  لمين، وفِّقْه   ،وأص  ول الأحكام

لواقعهم؛ فهو مغامر وضارب في عم            اية، ولّ يؤمَن جان      ب دعوته وفت      واه أن تودي بالمسلمين إلى موارد 
 (2) .فسادالتهلكة وال

                                                           

 (.1/521، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.2/399) المرجع السابق: - 2



35 
 

وحاص  ل الكلام هنا: أن معرفة الزمان، والبص  يرة بالواقع، وفقهَ أحوال الناس وهموم الأمة الداخلية 
والخارجية؛ مطلب  ش رع ي ملحٌّ، ولّ سيما في هذه الأيام، ولّ تست  قيم دع  وة ولّ يهدى بيان بدون اعتماد 

بالدعوة الإسلامية، ويفتحون باباً واسعاً لفتنة هذا الأصل، وإن  من يخالفون في ذلك يلحقون أبلغ الضرر 
 (1) .الناس وإفقاد الأمة فاعلية هذه الدعوة

 الوظيفة الثامنة: الاقتداء بالنبي في الدعوة

فالّقتداء ، يجب على كل مس      لم ومس      لمة الّقتداء والتأس      ي برس      ول الله ص      لى الله عليه وس      لم
نَة  لِّمَنْ كَانَ يَ رْجُو اللَََّّ وَالْيَ وْمَ  الله قالكما أس  اس الّهتداء،   وَة  حَس  َ ولِّ اللََِّّّ أسُ  ْ تعالى: "لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فيِّ رَس  ُ

َ كَثِّيراً" رَ وَذكََرَ اللََّّ ص       لى الله عليه  قال ابن كثير: "هذه الآية أص       ل كبير في التأس       ي برس       ول الله، (2)الْآخِّ
رَ الناسُ بالتأس    ي بالنبي  ص    لى الله عليه وس    لموس    لم في أقواله وأفعاله وأحواله، ولْذا أُ  يوم الأحزاب في ، مِّ

 (3) .عز وجل–صبره ومصابرته ومرابطته ومجاهدته وانتظاره الفرج من ربه 
فمنهج الإسلام يحتاج إلى بشر يحمله ويترجمه بسلوكه وتصرفاته، فيحو ِّله إلى واقع عملي محسوس 

ليترجم  -بعد أن وض  ع في ش  خص  يته الص  ورة الكاملة للمنهج وملموس، ولذلك بعثه ص  لى الله عليه وس  لم
لقد كان الص  الحون إذا ذكر اس  م نبينا محمد ص  لى الله عليه ، و هذا المنهج ويكون خير قدوة للبش  رية جمعاء

 يبكون شوقا وإجلالّ ومحبة لَهُ، وكيف لّ يبكون؟ وقد بكى جذع النخلة شوقا وحنينا لما تحوَّل النبي وسلم
عليه وس  لم عنه إلى المنبر، وكان الحس  نُ إذا ذكََرَ حديث حَنيَن الجذع وبكاءه، يقول: "يا معش  ر ص  لى الله 

 (4)"صلى الله عليه وسلم شوقا إلى لقائه؛ فأنتم أحق أن تشتاقوا إليه المسلمين، الخشبة تحن إلى رسول الله
 ،من خلقه كالأنبياء والص         الحين "وإنما ينفع العبد الحب لله لما يحبه الله: يقول ابن تيمية رحَه الله

 (5)"لكون حبهم يقرب إلى الله ومحبته، وهؤلّء هم الذين يستحقون محبة الله لْم

                                                           

 (.3/414، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 . 21حزاب الآية سورة الأ - 2
 (.6/657تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي السلامة، ) ابن كثير:  - 3
 (.6/623فتح الباري، )ابن حجر:  - 4
  (.670 /10مجموع الفتاوى، )ابن تيمية: - 5



36 
 

وتقديم محبته وأقواله وأوامره : ولّ بد من تحقيق المحبة الحقيقية لنبينا محمد ص           لى الله عليه وس           لم
 "اللهُ ورس    ولهُُ أَحَبَّ إليه مما س    واهماثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون "على من س    واه 

(1) 
وجعلها المثل الأعلى للإنس    ان الكامل في : إن واجبنا الّقتداء بس    يرة النبي ص    لى الله عليه وس    لم

دليل على محبة العبد ربه، وس     ينال محبة الله تعالى   جميع جوانب الحياة، واتباع النبي ص     لى الله عليه وس     لم
ُ غَفُ  لَهُ، وفي هذا يقول الله ُ وَيَ غْفِّرْ لَكُمْ ذُنوُبَكُمْ وَاللََّّ تُمْ تحِّبُّونَ اللَََّّ فاَتَّبِّعُونيِّ يُحْبِّبْكُمُ اللََّّ ور  عز وجل "قُلْ إِّنْ كُن ْ

يم " فس  يرة الرس  ول ص  لى الله عليه وس  لم كانت س  يرة حية أمام أص  حابه في حياته وأمام أتباعه بعد ، (2)رَحِّ
متكاملًا في جميع المراحل وفي جميع جوانب الحياة العملية، ونموذجاً عملياً في وفاته، وكانت نموذجاً بش     رياً 

صياغة الإسلام إلى واقع مشاهد  يعرفُ من خلال أقوالِّهِّ وأفعالِّهِّ فيتبع رسولَهُ محمداً صلى الله عليه وسلم، 
وس  لم أص  ل من أص  ول كما أن محبة الرس  ول ص  لى الله عليه   س  بحانه ويجعل ات ِّبَاعَه دليلا على ص  دق محبته

والذي نفس    ي " الإيمان الذي لّ يتم إلّ به، عن عمر رض    ي الله عنه قال رس    ول الله ص    لى الله عليه وس    لم
 (3)"بيده لّ يؤمن أحدكُم حتى أكون أحبَّ إليه من والده وولده والناس أجمعين

 أس    اليب الواجب علينا أن نقتدي بالرس    ول ص    لى الله عليه وس    لم فيفيس    تفاد هذه الوظيفة من 
ا ينذرهم من س       وء العقاب، ثم اختياره ص       لى الله عليه  دعوته، فهو يبش       ر من يدعوهم بالخير، وهو أيض       ً
وس  لم الوقت المناس  ب، وكذا اختياره ص  لى الله عليه وس  لم المكان المناس  ب، لمخاطبة أكبر عدد من الناس 

نتباه والّهتمام، وكذا اعتماده صلى الله في وقت واحد، واختياره صلى الله عليه وسلم الألفاظ التي تثير الّ
عليه وس         لم بما يملك من أخلاق، وقيم، وأهداف نبيلة، وثقة المدعوين في أخلاقه، كل هذه عوامل مهمه 

 (4) .تؤثر في قبول الدعوة أو رفضها

ن النبي صلى الله عليه وسلم هو الأسوة الحسنة للأمة ومربيها وداعيها وهاديها إلى كل والحاصل أ
ير وفض           يلة، وما من خير إلّ دل الأمة عليه، وما من ش           ر إلّ حذَّرها منه، والأمة مكلفه بأن تقتدي خ

بالرسول صلى الله عليه وسلم، وتكمل ما بدأه صلى الله عليه وسلم، وذلك بحمل رسالته، وتبليغها التبليغ 

                                                           

 (.6752( رقم الحديث )8/60البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ) - 1
 31سورة آل عمران الآية  - 2
 (.10/60البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ) - 3
 (.1/230، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4



37 
 

وعليها أن تس    خر التقدم  الص    حيح لجميع البش    ر، وأن تص    ل بالدعوة إلى كل بقاع الدنيا قدر المس    تطاع،
العلمي والتكنولوجي من وس             ائل اتص             ال، والإلمام بخص             ائص، وثقافة، ولغة المجتمع التي تدعوه، حتى 
تس              تطيع أن تؤثر فيه، وتحتاج الدعوة إلى إخلاص، فالداعية المخلص يهيئ الله تعالى له التوفيق والنجاح 

 (1) .أينما وجد

 على فعل الخيرالوظيفة التاسعة:  تشجيع المدعوين 
إن  منطلق العمل الدعوي القيام بروح المبادرة فهو عامل التغيير، وهو الذي يكُس               ب الداعية 
الفرصة، حتى  لّ يكون الواقع الذي يعُايشه يتعامل معه بالّنفعال أو ردود الأفعال، أو يكون واقعاً مفعولًّ 

امة، بدلًّ من أن يكون هو به فاعل، وهذا يقتض              ي أن يزرع الداعية روح  به من الحركات الدعوي ة الْد 
بادرة 

ُ
الفأل في داخله، ويثُم رها مع الأيام، ويبتعد عن كل ما يدعو إلى التشاؤم، بل يأخذ قبساً من روح الم

ُناص رين لدين رب  العالمين، كما 
والإرادة والعزيمة من قص ص الأنبياء والمرس لين، بل من قص ص الص الحين الم

ا مِّنْ  "وَجَاءَٓ  :في قوله تعالى عَىَٰ  رَجُل ًۭ  ٱلْمَدِّينَةِّ  أقَْص  َ قَوْمِّ  قاَلَ  يَس  ْ لِّيَن" ٱتَّبِّعُوا   يَ                 َٰ فالس  عي فيه معنى ، (2)ٱلْمُرْس  َ
المس  ارعة والمس  ابقة، ومن يرُيد القيام بالدعوة فهو من أهل الخير، فتراهم س  ب اقين لغيرهم في مس  ارعتهم كما 

لَ َٰئِّٓكَ تعالى الله قال   (3)سَ َٰبِّقُونَ" لَْاَ وَهُمْ  ٱلخَْيْرََٰتِّ  فىِّ  يُسَ َٰرِّعُونَ  : "أوُ 
من تط لب من الناس تغييراً من الحال وهو بذاته لم يتغير  دعويًاً بأي حال فقال الش           يخ رحَه الله 

فكيف سينصلح الحال؟ لْذا فإن عمل الآخرون عملًا باطلًا، فليُظهر لْم الداعية العمل الصالح، ويصدح 
ا يتوقع  ه الن  اس ب  ذل  ك، ولو وَيَاقَ وْمِّ اعْمَلُوا عَلَى : "خ  الفوا عمل  ه، وس              وف تكون نت  ائج ذل  ك مختلف  ة عم   

وْفَ تَ عْلَمُونَ مَنْ يَأتِّْيهِّ عَذَاب  يُخْزِّيهِّ وَمَنْ هُوَ كَاذِّب  وَارْتقَِّبُوا إِّني ِّ مَعَ  ل  س              َ  (4)"كُمْ رَقِّيب  مَكَانتَِّكُمْ إِّني ِّ عَامِّ
َ ۖ إِّنَّ وقال الله تعالى:  نِّ   وَٱت َّقُوا  ٱللََّّ  عَلَى ٱلْبرِّ ِّ وَٱلت َّقْوَىَٰ ۖ وَلَّ تَ عَاوَنوُا  عَلَى ٱلْإِّثمِّ وَٱلْعُدْوََٰ

دِّيدُ "وَتَ عَاوَنوُا   ٱللَََّّ ش              َ
"  (5).ٱلْعِّقَابِّ

                                                           

 (.1/245، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .40سورة يسن الآية  - 2
 . 61(، سورة المؤمنون الآية 2/687، )تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم في خان، وحيد الد ين،  - 3
 .93سورة هود الآية  - 4
 .2سورة المائدة الآية  - 5



38 
 

العمل الدعوي الذي يرُاد منه التوس          ع والّنتش          ار في مجتمعاتنا، مع فيس          تفاد هذه الوظيفة أن 
رص والمراقبة والمحاس      بة والمتابعة الإدارية. لّ بدَّ أن يقوم به أناس من أهل الفض      ل والّس      تقامة، المثابرة والح

لديهم قدرة إدارية، لّ أن يقوم بذلك المش    ايخ والدعاة أنفس    هم، وهو ما يش    غلهم عن حَل الْم  الدعوي، 
لأصل أن  من يقوم بذلك يكون ويفُر ق التفكير، وقد تحصل أخطاء إدارية لقل ة الخبرة، وضعف الكفاءة، وا

 (1) .له صلة مع أهل العلم والدعوة، لّستشارتهم ومعرفة خُططهم الدعوي ة
 

 الوظيفة العاشرة: الثقة في الدين
الثقة بالله هي خلاصة التوكل التام على الله، وهي ألّ يرجو المسلم دون الله سواه، ولّ يخاف دون 

يحرك من جوارحه شيئًا لغير الله، فقال الله تعالى: "لِّلَّ هِّ غَيبُ  الله سواه، ولّ يخشى من شيء سواه، ولّ
وقال الله ، (2)السَّماواتِّ وَالَأرضِّ وَإِّليَهِّ يرُجَعُ الَأمرُ كُلُّهُ فاَعبُدهُ وَتَ وكََّل عَلَيهِّ وَما رَبُّكَ بِّغافِّل  عَم ا تَعمَلونَ"

َ حَقَّ تُ قَاتِّهِّ وَلَّ تَموُتُنَّ إِّلَّّ وَأنَتُم مُّسْلِّمُونَ يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُواْ ات َّقُواْ تعالى: "  (3)"اللَّ 

هَا زَوْجَهَا وقال الله تعالى: " ن ْ دَة  وَخَلَقَ مِّ يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ ات َّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِّي خَلَقَكُم م ِّن ن َّفْس  وَاحِّ
هُمَا رِّجَالًّ كَثِّيراً وَنِّسَاء وَات َّقُواْ  ن ْ َ الَّذِّي تَسَاءلُونَ بِّهِّ وَالَأرْحَامَ إِّنَّ اللَّ َ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِّيباً وَبَثَّ مِّ  .(4)" اللَّ 
الثقة بالله سبحانه وتعالى عبادة عظيمة ونعمة ثمينة، ومنحة كبيرة، تفتح فقال الشيخ رحَه الله أن 

كل، والإخلاصَ في باب الرحَة والأمل، وتدفع أس    باب اليأس والكس    ل، وتوجب على المس    لم حس    نَ التو 
العمل، والتفويضَ لما قض    ى به رب العباد في الأزل، وعبادةَ الله س    بحانه وتعالى والّس    تعانةَ به وحده دون 
من س          واه، هي معراج وثيق يص          ل بين العبد وربه، ويص          ل بها إلى المحبوبات والمرغوبات، وينجو بها من 

صف المصائب والمحن، بل تزيده رسوخًا وشموخًا، المكروهات، وهي صرح شامخ في قلب المؤمن لّ تهزه عوا
ولّ يهدمه س    وء الظن بالله س    بحانه وتعالى والش    ك في حص    ول فرجه، بل تجعله يوقن ويثق بالله س    بحانه 

 (5) .وتعالى سبحانه بأنه سيجعل له فرجًا ومخرجًا

                                                           

 (.1/543، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 . 123سورة هود الآية  - 2
 .102سورة آل عمران الآية  - 3
 .1سورة النسآء الآية  - 4
 (.1/463، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 5



39 
 

أن يتحلى  إذا أراد الإنس      ان الأخذ بأس      باب الس      عادة والفلاح فعليهفيس      تفاد هذه الوظيفة أن 
بالثقة بالله س     بحانه وتعالى س     بحانه، لأنها وس     يلة نجاح يحتاجها في كل مجالّت حياته المش     روعة، فلا بد 
من التحلي بها لأن ثمرة التحلي بها هي الّعتقاد بأن الله س              بحانه وتعالى س              بحانه وتعالى مالك القوة 

ذو القوة المتين، ش  ديد المحال، العزيز الذي جميعًا، وهو الذي يمنح أس  بابها من يش  اء، وهو س  بحانه القوي 
لّ يغلب، الذي له جنود الس       موات والأرض، القاهر فوق عباده، بيده مفاتيح الرزق، القابض الباس       ط، 
القادر على كل شيء، له الأمر من قبل ومن بعد، وٕاليه يرجع الأمر كله، فلا يجري في الكون إلّ ما يريد، 

 (1) .كَم يريدها سبحانهولّ يجري شيء ولّ يقع إلّ لحِّ 
في كل المجالّت المش             روعة، فيحتاجها في  الداعين الثقة بالله تعالى وس             يلة نجاح يحتاجها ثم أ

تحص   يل الرزق، حيث يمش   ي في مناكب الأرض، ويس   عى في جوانبها طالباً رزق الرزاق الكريم مما أحله الله 
له، معتقداً أن الرزق من عند الله وحده، حتى ص  ار قلبه معلقاً بالله دون غيره، وما س  عيه إلّ بذل للس  بب 

 له، فلا يحسد الناس إن زادوا عليه في الرزق؛ لأنه يعلم أن الله يبسط الرزق لمن الممكن، راضياً بما قسم الله
يش  اء ويقدر بعلمه وحكمته ورحَته، وأن الغنى لّ يدوم، والفقر لّ يبقى. وبهذا الش  عور يجد البركة في رزقه 

 (2) .وإن قل، ويذوق طعم الراحة والّطمئنان
 عوين الوظيفة الحادي عشر: تصحيح الأخطاء للمد

والن اس يخطئون، وتعليم المخطئين من وظيف ة الأنبي اء، والقرآن ك ان يتنزل بتص              حيح الأخط اء، 
: ومما وقع من الصحابة في مثل قوله تعالى (3)"عَبَسَ وَتَ وَلىَّ : "في مثل قوله تعالىصلى الله عليه وسلم حتى مما وقع من النبي 

ذُوا عَدُو ِّي " اَ جَاءكُم م ِّنَ الحَْق ِّ يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لَّ تَ تَّخِّ لْمَوَدَّةِّ وَقَدْ كَفَرُوا بمِّ وَعَدُوَّكُمْ أوَْلِّيَاء تُ لْقُونَ إِّليَْهِّم باِّ
كُمْ"  (4)يُخْرِّجُونَ الرَّسُولَ وَإِّياَّ

، قال: "جاء رجل يتخطى رقاب الناس يوم الجمعة"، وما رض       ي الله عنه وعن عبد الله بن بش       ر
خطب الجمعة، يأتي متأخراً، ويريد أن يش           ق الص           فوف، "جاء رجل  أكثر ما يفعلونه في المس           اجد في

آذيت الناس.. اجلس، فقد آذيت: صلى الله عليه وسلميخطب، فقال له النبي صلى الله عليه وسلميتخطى رقاب الناس يوم الجمعة، والنبي 

                                                           

 (.1/643، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.1/670) المرجع السابق: - 2
 .1سورة عبس الآية  - 3
 .1سورة الممتحنة الآية  - 4



40 
 

، قال صلى الله عليه وسلمآذيت المبكرين إلى الص             لاة، ولما تجش             أ رجل  عند النبي ، آذيت عباد الله.. آذيت المص             لين
 (1) .ثرهم شبعاً في الدنيا، أطولْم جوعاً يوم القيامةكف عنا جشاءك، فإن أك: صلى الله عليه وسلم

وكذلك لّ بد أن نرش               د المخطئ إلى تص              حيح خطئه، كمحاولة لفت نظره إلى خطئه ليقوم 
فرأى صلى الله عليه وسلم ، قال: "فدخل رس     ول الله صلى الله عليه وسلمبتص     حيحه؛ كما روى أبو س     عيد الخدري، وكان مع رس     ول الله 

أي: لينزع أص  ابعه صلى الله عليه وسلم"يحدث نفس  ه، فأومأ إليه النبي رجلًا جالس  اً وس  ط المس  جد، مش  بكاً بين أص  ابعه، 
إذا ص     لى أحدكم، فلا  ، فقال:رض     ي الله عنه "فلم يفطن"، لم يفطن الرجل قال: "فالتفت إلى أبي س     عيد

يش  بكن بين أص  ابعه، فإن التش  بيك من الش  يطان، فإن أحدكم لّ يزال في ص  لاة  ما دام في المس  جد حتى 
عامداً إلى المسجد، وجلست في المسجد تنتظر الصلاة، فلا تشبكن في ، فإذا خرجت من بيتك يخرج منه

المسيء صلاته أن يعيد الفعل؛ لأنه لم يأت بها على الوجه الشرعي، صلى الله عليه وسلم هذه الفترة، وكذلك طالب النبي 
فإذاً من الحكمة في التعليم: طلب إعادة الفعل من المخطئ؛ لعله ينتبه إلى خطئه، فيصححه بنفسه، وإذا 

 (2) به وجب البيان والتفصيل، ووجب التوضيح عند ذلك.لم ينت
"لما رأى رجلًا توض            أ، فترك موض            ع ظفر  على قدمه لم يمس            ه الماء، قال له صلى الله عليه وسلم وكذلك فإنه 

، فدخل عليه مقتحماً ولم صلى الله عليه وسلمولما جاء رجل إلى النبي ، ، فرجع ثم ص        لى"ارجع فأحس        ن وض        وءك صلى الله عليه وسلم:
يعلمه الإتيان بالفعل على وجهه السلام عليكم، أأدخل؟ارجع فقل:  صلى الله عليه وسلم:يسلم ولم يستأذن، قال له النبي 

 (3) الشرعي.
صلى الله عليه وسلم  فعن ابن عباس، "عن النبي  ،ثم إنه إذا كان في الإمكان اس              تدراك الخطأ، فلا بد من ذلك

فق  ام رج  ل ؛ فق  ال: يا رس              ول الله، امرأتي خرج  ت ح  اج  ةً  لّ يخلون رج  ل  بامرأة إلّ مع ذي محرم ق  ال:
وهو ص     حيح جداً وهو رد  على  ، هذا الحديث ارجع فحج مع امرأتك ذا، قال:واكتتبت في غزوة كذا وك

من قال: إنه يجوز للمرأة أن تس              افر مع جماعة؛ لأن امرأة هذا الرجل لما خرجت حاجة، بالتأكيد أنها لم 
نبه إلى أنه لّ بد من وجود المحرم، ولذلك الرجل صلى الله عليه وسلم تخرج لوحدها، خرجت مع جماعة الُحجاج، والنبي 

                                                           

 (.2199(، حديث رقم )4/1726مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 1
 (.345(، حديث رقم )1/182الحاكم، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين ) - 2
 (.24/454الرازي، محمد بن عمر، مفاتيح الغيب ) - 3



41 
 

مس          جلًا اسمه في المجاهدين، فقام ليس          توض          ح الحكم، قال: أرس          لتها للحج وأنا ذاهب  للجهاد،  كان
 (1) .ارجع فحج مع امرأتك قال:

ثم إنه ينبغي على الداعية إلى الله، الآمر بالمعروف، والناهي عن المنكر إذا فقال الش        يخ رحَه الله 
رع إلى تخطئة كل القول، وكل الفعل، من باب العدل أصلح خطأً في قول  أو فعل  في بقيته صحة، ألَّّ يسا

والإنص     اف، وإنما ينكر موض     ع الخطأ فقط، ليكون موض     وعياً عادلًّ في إنكاره، ولذلك عندما جاء النبي 
فدخل بيتاً وفيه جويريات  يعني: بنات ص   غيرات  ينش   دن، ويقلن أبياتاً في رثاء من قتل من المس   لمين صلى الله عليه وسلم 

دعي هذه، وقولي بالذي كنت تقوليندعي  : "وفينا نبي  يعلم ما في غدِّ، فقال:يوم بدر، إذ قالت إحداهن
ف  أقره  ا على م  ا ك  ان  ت تقول،  وقولي بال  ذي كن  ت تقولين لا يعلم الغي  ب إلّ الله، لّ النبي ولّ غيره،ه  ذه

 (2) وأنكر عيها موضع الخطأ فقط.
لأنه يراه منص            فاً، لم  ،الداعيةن هذا الفعل يجعل المدعو يتقبل من فيس            تفاد هذه الوظيفة من أ

ثم إنه لّ بد للدعاة إلى الله، الآمرين الناهين أن يقدموا ، يخطئه في كل ش             يء، وإنما موض             ع الخطأ فقط
هذا خطأ، دون أن تبين البديل  ،البديل الصحيح للناس ما دام ذلك ممكناً، فإن مجرد أن تقول: هذا حرام

يفع  ل ذل  ك، فلم  ا سمع بعض الن  اس يقولون صلى الله عليه وسلم د ك  ان النبي نقص  في ال  دعوة، ونقص  في الإنك  ار، وق  
"الس    لام على الله من عباده" في الص    لاة يقولون في التش    هد: "الس    لام على الله من عباده، الس    لام على 

لّ تقولوا: الس  لام  صلى الله عليه وسلم:فلان وفلان"، وفي رواية: "الس  لام على جبريل، الس  لام على ميكائيل"، قال النبي 
هو الس    لام، ولكن قولوا: التحيات لله، والص    لوات والطيبات، الس    لام عليك أيها النبي  على الله، فإن الله

ورحَة الله وبركاته، الس  لام علينا وعلى عباد الله الص  الحين، فإنكم إذا قلتم، أص  اب كل عبد في الس  ماء أو 
وعلى عباد الله  السلام علينا فلا حاجة لئن تخص جبريل وميكائيل، بمجرد أن تقول: بين السماء والأرض

، تص    يب بس    لامك ذلك جبريل وميكائيل، وس    ائر الملائكة، وكل عبد ص    الح في الس    ماء وبين الص    الحين
 (3)السماء والأرض.

 

                                                           

سير ة ابن هشام لشيخ عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، أبو محمد جمال الدين حققه مصطفى  - 1
 322ص /1م  ج1955السقا، وعبد الحفيظ الشبلي، الطبعة الثانية لمكتبة مصطفى البابي الحلبي بمصر عام 

 (.3/434، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.2/319) المرجع السابق: - 3



42 
 

 

 المبحث الرابع

فقه الدعوة المتعلق بالقواعد الدعوية،لدى الداعية في تفسير    

 التذكير القويم
، وعليه أن يعلم كذلك أن لض           وابط والقواعدبهذه ا الداعية الذي يريد أن يؤثر فيمن يدعوه أن يتحلى

المدعوين ليسوا صنفًا واحدًا، فدعوة غير المسلم ليست كدعوة المسلم، والمسلم الملتزم غير المسلم العاصي، والمسلم 
العاص    ي غير المنافق، الذي يدعي الإيمان وليس له من الإيمان ش    يء يذكر، هناك من المدعوين من يحتاج إلى أن 

خذه بالعزائم، وهناك من يحتاج أن تفتيه بالرخص، إذا كان المدعو مس     لما قوي الإيمان فهذا يحتاج إلى العزائم، تأ
لكن المس    لم ض    عيف الإيمان المس    رف على نفس    ه يحتاج إلى الرخص وإلى التيس    ير، المدعو الحديث العهد بالتوبة 

أن نخفف عليه، ولّ نش           دد عليه، كذلك من كان بعد أن كان طوال عمره غارقاً في المعص           ية، نحاول أن نرغبه 
 ، وبعض الضوابط التي مهم للداعي ما يلي: حديث عهد بالإسلام

 القاعدة الأولى: التيسير في الدعوة لا التعسير
إن الذي ييس      ره الله لليس      رى ليمض      ي في حياته كلها ميس      راً، يمض      ي مع هذا الوجود المتناس      ق 

الله، فلا يص       طدم إلّ مع المنحرفين عن خط هذا الوجود الكبير، وهم لّ وزن التركيب والحركة والّتجاه إلى 
لْم ولّ حس   اب حين يقاس   ون إلى هذا الوجود الكبير، يمض   ي في حركة يس   يرة لطيفة هينة لينة مع الوجود 
كله، ومع الأحداث والأش   ياء والأش   خاص، ومع القدر الذي يص   رف الأحداث والأش   ياء والأش   خاص، 

، واليس       ر في لس       انه، واليس       ر في خطوه، واليس       ر في عمله، واليس       ر في تص       وره، واليس       ر اليس       ر في يده
 (1)ه. واليسر في علاجه للأمور، اليسر مع نفسه، واليسر مع غير  تفكيره، واليسر في أخذه للأمور، في

 الله قال، كما ما هو ظاهر    وفي تش             ريعات الإس             لام وأوامره ونواهيه مِّن اليُس             ر والس             هولة
رَ وَلَّ يرُِّيدُ بِّكُمُ : "تعالى الله وقال ، (2)"وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فيِّ الد ِّينِّ مِّنْ حَرجَ  " :تعالى ُ بِّكُمُ الْيُس              ْ يرُِّيدُ اللََّّ

                                                           

 (.3/656، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1
 .78سورة الحج الآية  -2



43 
 

رَ  ألَُكُمْ عَلَيْهِّ : "تعالى الله قال، فونهى الإس      لامُ عن التكلُّف والتنطُّع والغلو ِّ في الد ِّين، (1)"الْعُس      ْ قُلْ مَا أَس      ْ
  (2)"أَجْر  وَمَا أنََا مِّنَ الْمُتَكَل ِّفِّينَ مِّنْ 

: "ومما ينبغي أن يعُرف: أن الله تعالى ليس رض    اه أو محبَّته وحيد الدين خان رحَه اللهقال ش    يخ ف 
، حتى يكُون العمل كلما كان أش  قَّ كان أفض  لَ، كما يحس  ب  في مجرَّد عذاب النفس، وحََْلِّها على المش  اق ِّ
كثير  مِّن الجهال أنَّ الأجر على قدْر المش              قَّة في كل ش              يء، لّ، ولكن الأجْر على قدْر منفعة العمل 

نَ، وص    احبُه أطَْوعَ وأتَْ بَع،  ومص    لحته وفائدته، وعلى قدْر طاعة أمْر الله ورس    وله، فأيُّ العمليْن كان أحس    َ
ل في القلوب حالَ العمَل ولْذا لما  كان أفض    ل، فإنَّ الأعمال لّ تتفاض    ل بالكثرة، وإنما تتفاض    ل بما يحص    ُ

إنَّ الله لَغَنيٌِّّ عن "ى الله عليه وس         لَّم: نذرتْ أختُ عقبة بن عامر أنْ تحجَّ ماش         يةً حافيةً، قال النبي ص         لَّ 
 (4).وروي: أنه أمََرَها بالْدْي، وروي: بالصَّوْم (3)،"تعذيب أختِّكَ نفسَها، مُرْها فلتَركَْب

ص     لَّى الله عليه وس     لَّم، وكان  دعوته كان للتيس     ير موض     عه في جميع مراحلمما يس     تخلص منها و 
ر على أمَّته مِّن كل ِّ الأمور، وكان ص    لَّى الله عليه وس    لَّم يَأمُر بالتيس    ير في الأمور كلها، ويلتزم  يختار الأيَس    َ
عمليًّا بما يَأمُر به الآخرين، لّ س        يَّما في دعوة الناس إلى الإس        لام، وترغيبهم فيه، وكان الوض        وح والبيان 

والمعاني س    ببًا في إس    لام مَن أس    لم من الص    حابة رض    ي الله عنهم، فكان ص    لَّى الله عليه  وس    هولة الألفاظ
ير ، يفَهَمه العامةُ والخاص ة، وعندما كانتِّ الوفود تقَدَم على النبي ص لَّى الله  ز دعوتهَ في كلام يَس ِّ وس لَّم يوُجِّ

ولذا فليس  ،عل ِّمهم قواعدَ الد ِّين وأصولَهعليه وسلَّم لم يكُن يحبسُهم طويلًا؛ بل يَ عْرض عليهم الإسلام، ويُ 
لئلا يشقَّ عليه، وهذا هو الذي يتَّفق مع  ،مِّن حكمة الداعية أن يَضع الد ِّين كله جملة واحدة أمامَ المدعو ِّ 

  .التيسير في الدَّعوة والتبشير بها، وعدم التنفير عنها
 القاعدة الثانية: إنزال الناس منازلهم

 حق داعيفل ،منازلْم ينُزلوا وأن أقدارهم، لْم تُحفظ أن مشاعرهم الناس على يحفظ ما أعظم من
 الإكرام حق له فالبعض به، اللائقة منزلته يعطى فكل   حق، وللمعلم حق وللكبير حق وللوالد حق وللوجيه
 كرامتهم،  الناس على تحفظ شطط، بلا الحقوق هذه ورعاية والملاطفة، والرعاية الرحَة حق له والبعض والتوقير

                                                           

 .185سورة البقرة الآية  -1
 .86سورة ص الآية  -2
 (.6711( رقم الحديث )8/60البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ) -3
 (.2/788، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -4

https://www.alukah.net/sharia/0/19919
https://www.alukah.net/sharia/0/19919


44 
 

ففيه ترقيق للقلوب، وتأليف  ،درهمأن ينزل الناس منزلتهم، ويعطيهم ق إن من حسن خلق المؤمن ثم 
فكما أن الإنسان مطالب بنسبة  ،للأفئدة، وترقية للسلوك، وتقريب المسافات، واعتراف بفضل أهل الفضل

رَُونَ" فإَِّليَْهِّ  ٱلضُّرُّ  مَسَّكُمُ  إِّذَا ثُمَّ   ۖ ٱللََِّّّ  فَمِّنَ  ن ِّعْمَة ًۢ  م ِّن بِّكُم وَمَا" تعالى: الله الفضل إلى الله كما قال ، وكما (1) تَجْ  
 مِّن هَ َٰذَا "قاَلَ  ويقول عز وجل: (2)أنُِّيبُ" وَإِّليَْهِّ  تَ وكََّلْتُ  عَلَيْهِّ     بِّٱللََِّّّ  إِّلَّّ  تَ وْفِّيقِّىٓ  "وَمَاقال سبحانه أيضًا: 

ٓ  رَبى ِّ  فَضْلِّ  لُوَنىِّ اَ شَكَرَ  وَمَن  ۖ أَكْفُرُ  أمَْ  ءَأَشْكُرُ  لِّيَ ب ْ هِّۦ يَشْكُرُ  فإَِّنمَّ ًٌّۭ  رَبى ِّ  فإَِّنَّ  كَفَرَ   وَمَن  ۖ لِّنَ فْسِّ "  غَنىِّ فكما  (3)كَرِّيم ًۭ
أن العبد مطالب بنسبة الفضل إلى الله تعالى، فعليه أن لّ ينسى الفضل لأهله من البشر، ويعمل على 

 (4) .إنزال الناس منازلْم
يروُا   أوََلمَْ  : "قال الله تعالىكما   والعقل السليم هو الذي تقوم عليه الحياة  فَ يَنظرُُوا   ٱلْأَرْضِّ  فىِّ  يَسِّ

هُمْ  أَشَدَّ  كَانُ وٓا      قَ بْلِّهِّمْ  مِّن ٱلَّذِّينَ  عَ َٰقِّبَةُ  كَانَ   كَيْفَ  ن ْ  وَجَاءَٓتْهمُْ  عَمَرُوهَا ممَِّّا أَكْثَ رَ  وَعَمَرُوهَآ  ٱلْأَرْضَ  وَأَثَارُوا   قُ وَّةًًۭ  مِّ
والحاجة تدعو إلى  وقال الشيخ: ،(5)"يَظْلِّمُونَ  أنَفُسَهُمْ  كَانُ وٓا    وَلَ َٰكِّن ظْلِّمَهُمْ لِّيَ  ٱللََُّّ  كَانَ   فَمَا  ۖ بِّٱلْبَ ي ِّنَ َٰتِّ  رُسُلُهُم

أن يُصنَّف الناس إلى أصناف شتى، كلٌّ حسب اختصاصه وعمله وقدرته وعلميته، لْذا تطلب من ا تبيان 
حقيقة ما نقول، ليتعلم كلُّ مسلم من هذه الموعظة كيف ينُزل الناس منازلْم، وهذا من باب أولى؛ ليتحقق 

 (6) .ء والبناء والرقي والتقدمالّحترام المتبادل والأمثل، وتسير الحياة نحو العطا
صَلَّى اُلله عَلَيْهِّ  قالت: قال رسول الله عن ميمون بن أبي شبيب أن عائشة رضي الله عنهاو 

 (7)"أنزلوا الناس منازلْم"وَسَلَّمَ 
، ولّ يجعلهم على حد   سواء في إكرامهم فأشار الشيخ رحَه الله إلى أنه على المؤمن أن ينُزل الناسَ منازلْم

وتقديرهم، بل على حسب مراتبهم في الد ِّين، ومراتبهم في كبر السن، ومراتبهم في وظائفهم الشَّرعية: 
فالقاضي له حق ه، والعالم له حق ه، والسلطان له حق ه، والأمير له حق ه، والشيخ كبير السن له حق ه، 

                                                           

 . 53سورة النحل الآية  -1
 .88سورة هود الآية  -2
 .40سورة النمل الآية  -3
 (.2/786، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -4
 .9سورة الروم الآية  -5
 (.3/636، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -6
 (.722(، حديث رقم )2/704مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) -7



45 
 

له حق ه، والجار له حق ه، وهكذا، فكل  إنسان  يُ عْطَى حقَّه المناسب له  والوالد له حق ه، والأخ الكبير
 (1) .بحسب ما جاءت به الشريعة

أي: احفظوا حرمة كل واحد على قدره، وعاملوه  "أنزلوا الناس منازلْم"وقال المناوي  في فيض القدير:  
خدوم، والرئيس والمرؤوس، فإنه يورث بما يلائم حاله في عمر ودين وعلم وشرف؛ فلا تسووا بين الخادم والم

 (2) .عداوة وحقدًا في النفوس، والخطاب للأئمة أو عام
، وتقدير ذوي الفضل والعلم والحكمة، لما في والحاصل أن الإسلام حث على حفظ كرامة الإنسان

عليه وآله الإكرام من أثر في النفوس، لأن النفوس مفطورة على حب التقدير، فوجهنا النبي صلى الله 
أن  طبائع النفوس تحتاج إلى من يهتم  بشأنها ويوق رها ويجعلها في  وسلم إلى أكرام ذوي الفضل والمكانة

لّ سي ما إن كان صاحب فضل، فضلًا عن أن   ،مكانتها، كما أن  النفس لّ تقبل التنقيص أو الّنتقاص
ومصيبة ، الحياة العام ة والخاص ةعدم إنزال الناس منازلْم يجعل من ليس له كفاءة يتصد ر مشاهد 

 .في هذا الزمن في السخرية من الناس، والّستهزاء بشأنهم، والتكبر  عليهم المصائب

 
  

 
 

 
 
 
 
 
 

 

                                                           

 (.3/689، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1
 (.5/486المناوي: محمد عبد الرؤف المناوي، فيض القدير شرح جامع الصغير،  ) -2



46 
 

 المبحث الخامس

في التذكير القويم  في فقه الدعوة المتعلق بالصعوبات التي تواجه الداعي في دعوته،

 تفسير القرآن الحكيم 

وما منحه الله تعالى إياه من نعم ومظاهر التكريم إنما هو مقتضى من الإنسان مخلوق مسئول، 
مقتضيات المسئولية ومناطها، وليست ممنوحة لذاتها، والإنسان محور هذا الكون، ومسئول عن تنمية الحياة 
على الأرض، ولأنه مخلوق حباه الله تعالى من الْبات ومظاهر التكريم؛ لكي تتحرك همته نحو مسئوليته في 

والأمر ، عمارة الأرض، والقيام بمهام الخلافة والعبادة والأمانة، وأن يكون ما كرمه الله تعالى عونًا له عليها
بالمعروف والنهي عن المنكر صمام أمان المجتمع، فالمجتمع الذي لّ يقوم بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن 

نْ بَنيِّ إِّسْراَئِّيلَ عَلَى لِّسَانِّ دَاوُودَ وَعِّيسَى ابْنِّ لعُِّنَ "المنكر مهدد بالمخاطر، قال الله تعالى:  الَّذِّينَ كَفَرُوا مِّ
اَ عَصَوْا وكََانوُا يَ عْتَدُونَ   .(1)"كَانوُا لَّ يَ تَ نَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَر  فَ عَلُوهُ لبَِّئْسَ مَا كَانوُا يَ فْعَلُونَ *  مَرْيَمَ ذَلِّكَ بمِّ

وَإِّذْ أَخَذَ اللهُ "قه هذه المسئولية العظيمة، قال الله تعالى: بصفة خاصة تقع على عات داعيةكما أن 
مْ وَاشْترََ  يثاَقَ الَّذِّينَ أوُتوُا الْكِّتَابَ لتَُ بَ ي ِّنُ نَّهُ لِّلنَّاسِّ وَلَّ تَكْتُمُونهَُ فَ نَ بَذُوهُ وَراَءَ ظهُُورِّهِّ وْا بِّهِّ ثَمنًَا قَلِّيلًا فبَِّئْسَ مَا مِّ

 .(2)"يَشْتَروُنَ 
نْ بَ عْدِّ مَا بَ ي َّنَّاهُ لِّلنَّاسِّ فيِّ "عالى: وقال الله ت نَ الْبَ ي ِّنَاتِّ وَالْْدَُى مِّ إِّنَّ الَّذِّينَ يَكْتُمُونَ مَا أنَْ زلَْنَا مِّ

عِّنُونَ إِّلَّّ الَّذِّينَ تَابوُا وَأَصْلَحُوا وَبَ ي َّنُوا فأَوُلَ  مْ وَأنََا ئِّكَ أَ الْكِّتَابِّ أوُلئَِّكَ يَ لْعَنُ هُمُ اُلله وَيَ لْعَنُ هُمُ اللاَّ توُبُ عَلَيْهِّ
يمُ   . (3)"الت َّوَّابُ الرَّحِّ

أئمة المساجد وخطباء المنابر تقع مسئولية عظيمة، الداعية و على فقال الشيخ وحيد الدين خان: ف
فإن خطبة الجمعة أداة فاعلة في توجيه المجتمع وتحريكه، فمتى ما كان الخطيب موفقًا في اختيار الموضوع، 

منًا بقضيته، ويهمه أن يحرك لْا الناس، كان قائمًا بالمسئولية، ومتى جعل من خطبة الجمعة متفاعلًا معه، مؤ 
والدعوة إلى الله من أكثر الأعمال التي تواجهها ، وظيفة يؤديها، وهو غير مكترث لْا، كان مضيعًا للمسئولية

 عليها، والتي ينبغي المشكلات والصعوبات التي تضعف تقدمها وانتشارها، أو قد تثبط جهود القائمين
على الداعي أن يضع لْا الحلول المناسبة لّجتيازها والّستمرار في العملية الدعوية حتى يصل إلى نتائجه 

                                                           

 .79-78ورة المائدة الآية س - 1
 .187سورة آل عمران الآية  - 2
 .160-159سورة البقرة الآية  - 3



47 
 

التي يرجوها، ولّ ييأس من الّستمرار بها،  فالمشكلات ينبغي حلها والّبتعاد عنها لإتمامه، ومن أهم 
 (1) تذكير القويم:اللية الدعوية من خلال تفسير المعوقات والصعوبات التي تواجه الداعي في العم

 المطلب الأول: الصعوبات العلمية
 أولًا: ضعف الاعداد العلمي والإيماني للداعي

المؤمن القوى " صلى الله عليه وسلميقول النبي الداعية في العصر الحاضر، فالمشاهد عند  عف الإيماني والعلميضال
فالأصل في الداعية أن يكون قويًا في إيمانه ، (2)"خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير

فالإيمان يولد طاقات الخير ويعطل طاقات الشر، وضعف الإيمان يحدث فساداً كبيراً في  وعمله وأخلاقه،
، فهو يضعف السلوك، والشعور بالمسؤولية، ويضعف دافعة إلى السلوك، فهي التي تكون اعيةرفات الدصت

وتوحد الّحساس بالمسؤولية، وتولد روح الوعي، وتبعث في النفس روح  روح الأخلاق، وروح الإخوة،
وأما العلم فيشمل المعرفة السليمة والمتكاملة للإسلام، والتي تمكن الداعية من التطبيق ، الشجاعة والإقدام

لم السليم للإسلام على نفسه، وتؤهله لحسن تقديمه للغير بشموله ونقائه وأصالته، والإحاطة بظروف العا
الإسلامي حاضره وماضيه، ومعرفة أعداء الإسلام وأساليبهم في الكيد له، ومعرفة العاملين في حقل الدعوة 

 (3) .واتجاهاتهم
ضعف العلم يجعل الداعية يتخبط في مسيره، ويبلغ دعوته للناس بغير طريق فيستفاد منه أن 

م فيضل ويضل، فيكون ضرره على المجتمع صحيح وسليم، ويقع في الباطل ويدعو إليه، فيفتي الناس بغير عل
التي حددها الشرع، والتي ترتبط بعقيدة  اعيةأكثر من نفعه. أما الأخلاق: فهي الميزان الذي ينظم سلوك الد

 ،الإيمان، وتنبثق عنها، فكل التزام بالعقيدة فيه التزام بالسلوك، وكل خلل بالعقيدة فيه خلل بالسلوك
كما قال الله   أخلاقه، لأن الفرع بأصله فإذافسد الأصل فسد الفرع، ة بصلاحاعيفصلاح أفعال الد

يَاتِّ لِّقَوْم  وَالْبَ لَدُ الطَّي ِّبُ يَخْرجُُ نَ بَاتهُُ بإِِّّذْنِّ رَب ِّهِّ وَالَّذِّي خَبُثَ لَّ يَخْرجُُ إِّلَّّ نَكِّدًا كَذَلِّكَ نُصَر ِّفُ الآتعالى:"

                                                           

 (.2/439) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ- 1
 (.4/478)السنن الكبرى،  أبي بكر: أحَد بن الحسين،  -2
 (.2/608) ،القرآن الحكيمالتذكير القويم في تفسير ان، وحيد الد ين، خ - 3



48 
 

إنما بعثت لأتمم مكارم " صلى الله عليه وسلمالنبي مدية اصلاح الأخلاق فقالوقد جعل الله هدف البعثة المح، (1)"يَشْكُرُونَ 
  (2)"الأخلاق

يعطي المدعوين صورة غير صحيحة  اعيعند الدالعلمي والإيماني ن ضعف فقال الشيخ رحَه الله، أ
عن الدعوة الإسلامية وأخلاقها، فإذا خلا الداعية من عنصر الدين والأخلاق فلا أمل في أن يبلغ تأثيره 

عو أي مبلغ، لأن فاقد الشيئ لّ يعطيه، الدين في جوهره عمل وممارسة ومعاملة، وليس كلاماً في المد
ة عن الّستقامة، ويعطل عنده طاقات الخير، وتظهر طاقات اعيكما أن ضعف الأخلاق يبعد الد،  أجوفاً 

من مشكلات الشر، مما يؤدى إلى بعد الناس عنه، لذلك نقول إن ضعف الإيمان والعلم والأخلاق مشكلة 
 (3)الدعوة المعاصرة تحتاج إلى علاج.

 دعوينمعرفة الخصائص النفسية للمثانياً: 
النفوس تختلف وتتباين، ولكل نفس خصائصها المجبولة عليها، والمربي الفطن هو الذي يتعرف 

ذلك  على خصائص النفوس المتربية، فيبني عليها ماهية التعامل والأسلوب المناسب لكل نفسية، ولّ يكون
إلّ بالمعايشة والمخالطة مع المتربين؛ إذ يستطيع المربي معرفة تلك الخصائص، ومن ثَمَّ معرفة الأسلوب 

فعن عمرو بن تغلب رضي الله ، "المناسب في التعامل مع تلك النفسيات، ولْذا شاهد من السيرة النبوية
َ بمال أو سبي، فقسمه عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأعطى رجالًّ وترك رجالًّ، فبلغه أن أُتيِّ

أما بعد: فوالله، إني لأعطي الرجل وأدعَُ الرجل، والذي »الذين ترك عتبوا، فحمد الله ثم أثنى عليه، ثم قال: 
أدع أحب إليَّ من الذي أعطي، ولكني إنما أعطي أقوامًا لما أرى في قلوبهم من الجزع والْلع، وأَكِّلُ أقوامًا 

فوالله، ما »، قال عمرو بن تغلب: « في قلوبهم من الغنى والخير، منهم عمرو بن تغلبإلى ما جعل الله
 (.4)"أحب أن لي بكلمة رسول الله صلى الله عليه وسلم حَر النعم

في معرفة خصائص أتباعه، وتربية كل منهم بما يناسب فطرته فيستخرج منه أن الداعية يتأمل 
ك فالمربي ملزم بمعرفة أتباعه وخصائصهم النفسية عن قرب؛ حتى وميوله ودوافعه الخاصة به، وعلى ذل

 يستطيع التعامل معهم والقيام بتربيتهم على أكمل وجه، ولّ يكون ذلك إلّ بمعايشتهم ومخالطتهم.

                                                           

 58سورة الأعراف الآية:  - 1
 (. 3/135م، )1954المسند أحَد: للإمام أحَد بن محمد بن حنبل، الطبعة الرابعة، الناشر، دار المعارف، بمصر،  - 2
 (.2/579) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 (.679( رقم الحديث )8/60صحيح البخاري، ) البخاري: محمد بن إسماعيل، - 4



49 
 

أن يعلم ويغرس في عقله شمولية الدعوة الإسلامية لجميع نواحي الحياة، والحاصل مهم على الداعي 
والآخرة، والدين والدولة، والعقيدة والعبادة، وهي لّ تقتصر على النواحي  فهي تشمل شؤون الدنيا

الّعتقادية والتعبدية بل تشمل النواحي السياسية والّجتماعية والّقتصادية والفكرية، وهذا يتطلب من 
الداعية العلم الكامل بالإسلام من جميع جوانبه لكي يحقق الإيمان الصحيح المطلوب منه، ويعمل على 

 (1)التطبيق السليم للإسلام على نفسه، وتؤهله لحسن تقديمه للغير بشموله ونقائه.
 ثالثاً: ضعف مستوى اللغة العربية واتقانْا للداعي

إن اللغة العربية وعاء لثقافة عالمية تعدت حدود منطقتها، وتعبير عن حضارة عظيمة شملت آثارها 
أداة لتبليغ رسالة خاتمة عامة، ووسيلة  نهاجمعاء، كما أ مختلف أرجاء المعمورة، وسعدت بثمارها البشرية

لأداء شعائرها وإعلان كلمتها وصياغة مبادئها ونظمها، ليست العربية إذن لغة تستوي من حيث التعريف 
إن للعربية تعريفاً خاصاً يحدد مصدرها ويعطيها كثيراً من  ، الشعوب بها مع غيرها من لغات تتواصل

وتعلم اللغة ضرورة لفهم القرآن، ، يدفع إلى معرفة ما أخذ من هذا المصدر وتفرع عنهخصائصها المميزة و 
من أراد تفهم القرآن فمن جهة لسان العرب يفُهم، ولّ سبيل إلى "فقد قال الإمام الشاطبي رحَه الله: 

 ".تطلب فهمه من غير هذه الجهة
لأن الإسلام والقرآن يتعلق مع تفهيم عرف لغة العربية مع قواعدها وضوابطها لّ بد للداعية أن ي 

أن الإسلام نظام شامل لجميع جوانب الحياة، وسلوك الإنسان، وهذا الشمول لّ يقبل  اللغة العربية، ثم
الّستثناء ولّ التخصيص، فهو شمول تام بكل معاني كلمة الشمول، وهذا بخلاف النظم البشرية، فإن كل 

نَا إِّليَْكَ قُ رْآنًا عَرَبِّيًّا ل ِّتُنذِّرَ الله تعالى: "حيث قال  م شؤونها،نظام منها له دائرته الخاصة التي ينظ وكََذَلِّكَ أوَْحَي ْ
وَهَذَا ، وقال الله تعالى: "(3)"إِّناَّ أنَْ زلَْنَاهُ قُ رْآنًا عَرَبِّيًّا لَّعَلَّكُمْ تَ عْقِّلُونَ "تعالى:  الله وقال، (2)"أمَُّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَْاَ

ٌّ مُّبِّين  لِّسَان  عَ   (.4)"رَبيِّ
فلا يجوز للداعية أن ينظر إلى الإسلام نظرة جزئية، لأنه إن فعل ذلك دخل في نطاق قوله تعالى: 

لإِّثمِّ " مْ تَظاَهَرُونَ عَلَيْهِّم باِّ  وَالْعُدْوَانِّ وَإِّن يَأتْوُكُمْ ثُمَّ أنَتُمْ هَؤُلّء تَ قْتُ لُونَ أنَفُسَكُمْ وَتُخْرِّجُونَ فَرِّيقًا م ِّنكُم م ِّن دِّيَارِّهِّ

                                                           

 (.2/489) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.3/254) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ /7سورة الشورى الآية،  - 2
 .2سورة يوسف الآية  - 3
 .3سورة النحل الآية  - 4



50 
 

نُونَ بِّبَ عْضِّ الْكِّتَ  ابِّ وَتَكْفُرُونَ بِّبَ عْض  فَمَا جَزاَء مَن يَ فْعَلُ أسَُارَى تُ فَادُوهُمْ وَهُوَ مُحَرَّم  عَلَيْكُمْ إِّخْراَجُهُمْ أفََ تُ ؤْمِّ
نْ يَا وَيَ وْمَ الْقِّيَامَةِّ يُ رَدُّونَ إِّلَى أَشَد ِّ الْعَذَابِّ وَمَا اللََُّّ  زْي  فيِّ الْحيََاةِّ الدُّ نكُمْ إِّلَّّ خِّ  .(1)"  بِّغَافِّل  عَمَّا تَ عْمَلُونَ ذَلِّكَ مِّ

العناية بالعبادات والشعائر وإهمال جانب الأخلاق  نظر الإسلامفقال الشيخ رحَه الله لّ يسمح 
والفضائل، ولّ يجوز كذلك الّهتمام بالجانب الأخلاقي وإهمال الجانب التعبدي، أو الّجتماعي، أو 
 ،السياسي، أو الّقتصادي، فالإسلام كل لّ يتجزأ عقيدة، وشريعة وأخلاقاً وهو يشمل جميع جوانب الحياة

أن الإسلام رسالة عامة خالدة، فهو هداية الله للبشرية كافة في كل زمان ومكان،  مأن يعل اعيةفلا بد للد
وهو يحتاج إلى إحاطة ومعرفة مستوعبة لجميع جوانبه، لكي يتمكن من التطبيق السليم للإسلام على نفسه، 

 (2) وتؤهله لحسن تقديمه للغير بشموله ونقائه وأصالته.

واحد من جوانب الإسلام المتعددة، تدل على فشل  ن اقتصار الداعية على جانبوالحاصل أ
الإيمان بضع كما أشار إليه في الحديث "  ة، وعدم فقهه في الدعوة إلى الله، لأن الإسلام كل لّ يتجزأاعيالد

فيجب على الداعية أن يعطي ، (3)"وستون شعبة أعلاها لّ إله إلّ لله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق
ديث والبيان بحيث يستوعب جوانب الإسلام المختلفة، فينشأ عند المدعوين فهم كل جانب حظه من الح

 صلى الله عليه وسلم.سديد متكامل للإسلام، كما أنزله الله على نبيه، وكما بلغه سيد الخلق محمد
لذلك لّبد من إعداد الداعي المسلم إعداداً علمياً مناسباً يحقق له البصيرة الكافية لما يدعو إليه، 

يدة الصحيحة والعبادات والمعاملات والقيم والآداب والأخلاق الإسلامية الحميدة، فيتم مع الإلمام بالعق
تزويده بالمعلومات التي يحتاجها من تفسير كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، ومعرفة أحكام 

أكابر التابعين، العبادات جملة وتفصيلًا وأهم المعاملات التي تهم المدعوين، والتعرف على سير الصحابة و 
وبعض الجوانب من التاريخ الإسلامي، وأن يتعرف على أهم المصادر الإسلامية التي يمكنه الرجوع إليها 

حتى يكون نافعاً لأمته محققاً للمسؤولية الملقاة على عاتقه والمتمثلة بتبليغ الدين الإسلامي حال الحاجة، 
 (4) لمجتمعه.

 

                                                           

 .85سورة البقرة الآية،  - 1
 (1/544) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 (.2/578)الصحيح البخاري، عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، : البخاري - 3
 (1/558المرجع السابق:  ) - 4



51 
 

 المطلب الثاني: صعوبات اقتصادية
وذكر أشار القرآن الكريم إلى ممارسة الأنبياء على فضلهم لمهن مختلفة، وهم أسوة حسنة لكل مسلم،        

على لسان العبد الصالح تعالى  قال الله عليه السلام والّلتحاق بالتعليم المهني، ففي قصة موسىفضائل المهنة 
جَج  فإَِّنْ أتَْممَْتَ عَشْراً فَمِّنْ عِّنْدِّكَ وَمَا  قاَلَ إِّني ِّ أرُِّيدُ أنَْ أنُْكِّحَكَ إِّحْدَى ابْ نَتَيَّ " َ حِّ هَاتَيْنِّ عَلَى أنَْ تَأْجُرَنيِّ ثَماَنيِّ

ُ مِّنَ الصَّالحِِّّينَ  دُنيِّ إِّنْ شَاءَ اللََّّ أي على أن ترعى غنمي فقال الشيخ رحَه الله:  (1)"أرُِّيدُ أنَْ أشَُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِّ
نَا "تعالى:  الله وقال ،تين، فهو إليك، وإلّ ففي الثمان كفايةثماني سنين، فإن تبرعت بزيادة سن وَلَقَدْ آَتَ ي ْ

بَالُ أوَ ِّبيِّ مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَألَنََّا لَهُ الْحدَِّيدَ   ، (2)"دَاوُودَ مِّنَّا فَضْلًا يَا جِّ
مثل كان لّ يحتاج أن يدخله ناراً، ولّ يضربه بمطرقة، بل كان يفتله بيده و فقال الشيخ رحَه الله 
ومن خلال الآيات الكريمة يظهر أن الأنبياء عليهم  ،كان حداداعليه السلام   الخيوط. ونستنتج من ذلك أنه 

وفي ذلك أكبر نفي للعيب عن هذه المهن  السلام قد عملوا بمهن مختلفة كالرعي والحدادة والخياطة وغيرها،
والمالية للداعي إلى الله  الّقتصادية ظروفوإن من أهم هذه العقبات والصعوبات قديما وحديثاً ال، ومثيلاتها

حيث أن الكثير من الأشياء العصر هذا في  وربما تكون أشد تأثيراً من الغنى والفقر وزيادة المال ونقصانه، 
 (3) اضي تحولت إلى أشياء ضرورية في العصر الحالي.الغير ضرورية في الم

ولو تأملنا في كتاب الله لوجدنا أنه يأمر المؤمنين أن ينتهجوا منهجا عدلّ في الإنفاق قائما على 
تقدير الأحوال، فينفق ذوسعة من سعته في ما يرضي ربه ويسد به حاجته، غير مقتر ولّ مبذر، فقال ربنا 

ُ نَ فْسً ينُفِّ : "ِّ سبحانه وتعالى ُ   لَّ يكَُل ِّفُ اللََّّ ا إِّلَّّ قْ ذُو سَعَة  م ِّن سَعَتِّهِّ ۖ وَمَن قُدِّرَ عَلَيْهِّ رِّزْقهُُ فَ لْيُنفِّقْ ممَِّّا آتَاهُ اللََّّ
ُ بَ عْدَ عُسْر  يُسْراً أي لينفق ذو سعة من المال على المولود من ماله، ولكن إن كان  (4)"مَا آتَاهَا   سَيَجْعَلُ اللََّّ

قليلا فلينفق مما آتاه الله، والله لّ يكلف العباد إلّ ما آتاهم ووعدهم ربنا عز وجل وهو أوفى واعد بأنه رزقه 
سيجعل لْم بعد العسر يسرا، وهنا نجد الأمر الرباني يراعي أحوال الناس ومعايشهم وقدراتهم المالية، في 

 (5)فوا أنفسهم وأحوالْم ما لّ يطيقون.دلّلة واضحة على دعوة الناس أن يراعوا أحوال معيشتهم، ولّ يكل

                                                           

 . 27سورة القصص الآية  - 1
 .10سورة سبا الآية  - 2
 (.3/892) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 .7سورة الطلاق الآية  - 4
 (1/544) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 5



52 
 

وفي آية أخرى نجد ربنا حدد هذا الأمر وجعل له ميزانا دقيقا، وهو الوسطية والّعتدال فقال ربنا 
لِّكَ قَ وَامًا: "تبارك وتعالى الدقيق فجاء هذا الوصف  (1)"وَالَّذِّينَ إِّذَا أنَفَقُوا لمَْ يُسْرِّفُوا وَلمَْ يَ قْتُروُا وكََانَ بَيْنَ ذََٰ

ليمتدح ويصف ما يقوم به المؤمنون الذين استحقوا وصف الإيمان وعدد الله مناقبهم، وهو وسطي تهم 
والحكمة التي آتاهم الله إياها في الإنفاق، فهم إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يبخلوا بل يكون إنفاقهم وسطا بين 

 (2)ي ربنا عز وجل.الإسراف والإقتار، فهم يؤدون حق المال في ما ينتفع به ويرض

بل نجد الشارع الحكيم عز وجل شدد في وصف المبذرين، ونعتهم بنعوت يستحقونها فقال عز 
ۖ  وكََانَ الشَّيْطاَنُ لِّرَب ِّهِّ كَفُوراًوجل: " فلماذا وصف الله المبذرين بأنهم  (3)"إِّنَّ الْمُبَذ ِّرِّينَ كَانوُا إِّخْوَانَ الشَّيَاطِّينِّ

لمبذر يبدد نعمة الله التي جعلها لعباده، ولّ يؤدي حق المال، فهو يبدده في غير إخوان للشياطين، لأن ا
محله، فيصرفه في ما لّ يرضي ربنا ويتجاوز الحد في السرف، وحق النعمة شكران المنعم، ويكون شكرانه 

، المبذرون بحفظ هذه النعم والّستفادة منها استفادة تعود على الناس بالخير، ولّ يكون حق المال بتبذيره
يتشابهون مع الشيطان في الجحود بالله وعدم الشكر، وهي صفة ذميمة تدل على لؤم صاحبها، وبعده 
عن المنهج القويم الذي رسمه الله له في الّستخلاف في الأرض ولّ يكون هذا الّستخلاف إلّ بحفظ الموارد 

ال من الأحوال أن يقوم شخص بتبديد وعدم العبث بها، فالموارد ملك لجميع أفراد المجتمع، فلا يحق بح
النعمة لأجل أنه يملك مالّ وفيرا، وقد عرفت المجتمعات التي تحكمها الأنظمة والقوانين الصارمة التي تراعي 
مسألة حفظ الموارد أنها حق للجميع، وتضع حوله الأنظمة والقوانين والتشريعات التي تحاول أن تنظم هذا 

 (4).الأمر

 

لّ يعني أن المسلم لّ ينفق أمواله إلّ للضروريات، بل التفت الإسلام إلى تحسين  هذاويستفاد منه 
الْيئة والجانب الكمالي في الحياة، المتعلق بالمظهر الحسن واستخدام الطيب والعطور، وهي من الزينة التي 

د  وكَُلُوا وَاشْرَبوُا وَلَّ يَا بَنيِّ آدَمَ خُذُوا زِّينَ تَكُمْ عِّندَ : "أباحها الله وحض عليها، فقال ربنا عز وجل  كُل ِّ مَسْجِّ
يَ لِّلَّذِّينَ * تُسْرِّفوُا   إِّنَّهُ لَّ يحِّبُّ الْمُسْرِّفِّينَ  نَ الر ِّزْقِّ   قُلْ هِّ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِّينَةَ اللََِّّّ الَّتيِّ أَخْرجََ لِّعِّبَادِّهِّ وَالطَّي ِّبَاتِّ مِّ

                                                           

 .67سورة الفرقان الآية  - 1
 (3/789) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 .27سورة الإسراء الآية  - 3
 (2/304) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4



53 
 

نْ يَا خَالِّصَةً ي َ  لُ الْآيَاتِّ لِّقَوْم  يَ عْلَمُونَ آمَنُوا فيِّ الْحيََاةِّ الدُّ لِّكَ نُ فَص ِّ فأمر الناس بأخذ الزينة (،  1) "وْمَ الْقِّيَامَةِّ ۗ كَذََٰ
ليس في يوم الجمعة مثلا أو عند مساجد مخصوصة بعينها بل قال عند كل مسجد، ولو تأملنا توزيع 

مطالب بأن يكون في زينته من الصلوات في اليوم والليلة التي يذهب فيها المؤمن إلى المسجد، لنجد أنه 
المظهر الحسن والثوب النظيف، والرائحة الزكية، في كل أوقات يومه، ولكن الإسراف هو الذي حرمه الله، 

 (2)والإسراف هو بطر الحق، وتجاوز الحد، وغمط الناس.

أو والحاصل أن الأحوال الّقتصادية للداعي سلاح ذو حدين يمكن أن يعود على الدعوة إيجابياً  
سلبياً حسب إدارة الداعي المسلم للظروف الّقتصادية التي هو فيها، فأحيانًا فقر الداعي إلى الله الذي 
يحتاج لتأمين لقمة العيش له ولعائلته التي يقوم عليها هي من أشد العقبات في وجه الدعوة إلى الله كما 

كثرة أمواله وتجاراته ومعاملاته المالية غنى الداعي و فإن يوضحه أغلب الكتاب في مجال الدعوة إلى الله، 
 على نشاطه الدعوي. طريق الدعوة وأكثر تأثيراً أساسية في عقبة كذلك قد تكون  دخله  وتنوع مصادر

فينبغي على الداعي المسلم أن يبذل كل ما في وسعه في سبيل نشر الدعوة الإسلامية في جميع 
المشاركة في العملية الدعوية مهما واجهه من صعوبات  أحواله سواء حال الغنى أو الفقر، وأن يعمل على

 ومشكلات مالية حيث لّ ينبغي أن يثنيه ذلك عن القيام بواجبه الدعوي وتحمل مسؤوليته الدعوية.
 المطلب الثالث: صعوبات بدنية والنفسية

أن يهتم بمعالجة أخطائه قبل أن يهتم بمعالجة أخطاء الآخرين، وأن يقدم تزكية  الداعية الأصل في
نفسه على تزكية نفوس الآخرين، ولّ يجوز له أن يشتغل بعيوب الآخرين وينسى عيوب نفسه، فالقرآن 
الكريم في تشخيص المشكلات، وكشف الأخطاء يرجع بها إلى النفس أولًّ قبل أن يبحث عنها في الأخرين، 

هَا وَمَا لَهُ : "قال تعالى ن ْ نْ يَا نُ ؤْتِّهِّ مِّ رةَِّ نزَِّدْ لَهُ فيِّ حَرْثِّهِّ وَمَن كَانَ يرُِّيدُ حَرْثَ الدُّ فيِّ  مَن كَانَ يرُِّيدُ حَرْثَ الآخِّ
يب   رةَِّ مِّن نَّصِّ   دعاة اليوم يجد عندهم مشكلات كثيرة منها: فأشار الشيخ رحَه الله إلي  (3)"الآخِّ

 والاعتداد بقدراتها الثقة بالنفس اولًا:
عدم الثقة بالنفس نوع من العجز لّ يرتضيه الإسلام، فإن المسلم مطالب بالإقدام وبذل الأسباب، 
ثم تفويض الأمور إلى الله تعالى والتوكل عليه، روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 

                                                           

 .32-31سورة الطلاق الآية  - 1
 (3/478) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 30سورة الشورى الآية  - 3



54 
 

الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على المؤمن القوي خير وأحب إلي "صلى الله عليه وسلم: 
ما ينفعك، واستعن بالله ولّ تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل: 

وإذا كان عدم الثقة بالنفس خلقًا ذميمًا، فهو ، (1)"قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان
راً من مظاهره؛ لأن التواضع خلق محمود، وهو لّ ينافي الثقة بالنفس، ويكفي ليس مرادفاً للتواضع ولّ مظه

دلّلة على ذلك ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد كان متواضعًا مع شجاعة وإقدام وتوكل 
 (2)على الله في كل ما هو من أمور الخير.

جميع الخير، من الرأفة، والرقة، والرحَة،  ثبت التواضع في القلب ثبت فيهفقال الشيخ رحَه الله: "
والّستكانة، والقنوع، والرضى، والتوكل، وحسن الظن، وشدة الحياء، وحسن الخلق، ونفي الطمع، وجهاد 
النفس، وبذل المعروف، وسلامة الصدر، والتشاغل عن النفس، والمبادرة في العمل بالخير، والبطاء عن 

 (3)".الشر
 مضاء الإرادة وحب المغامرة:قوة العزيمة و ثانياً: 

بذل الجهد في تصديق القول بالفعل في امتثال أمر الله، وترك نهيه، وترك التكاسل عن  المراد به
طاعته عز وجل، ولّ يكون هذا إلّ إذا كان هناك إيمان؛ ذلك أن الصدق في الفعل ثمرة التصديق في 

 القلب.
ليس فأشار الشيخ رحَه الله:   (4)"وْ صَدَقُوا الله لَكَانَ خَيْراً لَْمُفإذَا عَزَمَ الَأمْرُ فَ لَ الله تعالى: " قالف

للعبد شيء أنفع من صدقه ربَّه في جميع أموره، مع صدق العزيمة، فيصدقه في عزمه، وفي فعله، فسعادته 
 في صدق العزيمة، وصدق الفعل، فصدق العزيمة: جمعها، وجزمها، وعدم التردد فيها؛ بل تكون عزيمة، لّ
يشوبها تردد، ولّ تلوُّم، فإذا صدقت عزيمته بقي عليه صدق الفعل، وهو استفراا الوسع، وبذل الجهد فيه، 
وألّ يتخلف عنه بشيء من ظاهره وباطنه، فعزيمة القصد تمنعه من ضعف الإرادة والْمة، وصدق الفعل 

ق ما يصنع لغيره، وهذا الصدق يمنعه من الكسل والفتور، ومَن صدَق الله في جميع أموره صنع الله له فو 
 (5) معنى يلتئم من صحة الإخلاص، وصدق التوكل، فأصدَقُ الناس مَن صح إخلاصُه وتوكله.

                                                           

 (3/1230المرجع السابق: ) - 1
 (.1/342الحاكم، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين ) - 2
 (2/304) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 .21سورة محمد الآية  - 4
 (3/329) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 5



55 
 

رب ذو إرادة أمر عبدًا ذا إرادة، فإن وفقه وأراد من نفسه أن يعينه ويلهمه فعل فيستخرج منه: 
لّ يختار إلّ ما تهواه نفسه وطبعه، فهو  ما أمر به، وإن خذله وخلاه وإرادته ونفسه، وهو من هذه الحثيثة

من حيث هو إنسان لّ يريد إلّ ذلك؛ ولذلك ذمه الله في كتابه من هذه الحثيثة ولم يمدحه إلّ بأمر زائد 
على تلك الحثيثة، وهو كونه مسلمًا ومؤمنًا وصابراً ومحسنًا وشكوراً وتقيًا وبراً ونحو ذلك، وهذا أمر زائد 

 وإرادته صالحة، ولكن لّ يكفي مجرد صلاحيتها، إن لم تؤيد بقدر زائد على ذلك، على مجرد كونه إنساناً 
وهو التوفيق، كما أنه لّ يكفي في الرؤية مجرد صلاحية العين للإدراك، إن لم يحصل سبب آخر من النور 

 (1).المنفصل عنها
 ثالثاً: الحياء والخجل

لام، من اتصف به حسُن إسلامه، الحياء خصلة من خصال الإيمان، وخلق من أخلاق الإس
وعلت أخلاقه، من اتصف به هجر المعصية خجلًا من ربه، وأقبل على طاعته بوازع الحب والتعظيم، إنها 
خصلة تبعدك عن فضائح السيئات وقبيح المنكرات، إنها من شعب الإيمان، أنها تكسوك وقاراً واحتراماً، 

ل هي صفة من صفات الأنبياء والصالحين والصالحات، خصلة هي دليل على كرم السجية وطيب النفس، ب
، إنها صفة جميلة في الرجال، وفي النساء أجمل، كسبها يجعل القبيح جميلًا، وفقدها يجعل الجميل قبيحاً 

الحياء هو رأس الأخلاق، ودليل على بقية الأخلاق، مَن تحلى به استطاع أن يتحلى بباقي الأخلاق و 
خلق قبيح، ومَن حرم الحياء عجز عن التحلي ببقية الأخلاق الفاضلة وانغمس الفاضلة ويتخلى عن كل 

 (2)"إِّنَّ اللَََّّ لّ يَسْتَحْيِّي أَنْ يَضْرِّبَ مَثَلًا مَا بَ عُوضَةً فَمَا فَ وْقَ هَاكما قال الله تعالى: ".في كل خلق مذموم

أن يتعلم أمور دينه ودنياه،  ينبغي أن لّ يكون الحياء مانعا للمسلم أبدا منفقال الشيخ رحَه الله 
جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول رضي الله عنها أم سليم نقل حديث أن  فقد

الله، إن الله لّ يستحيي من الحق، فهل على المرأة من غسل إذا احتلمت؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: 
أن دينها يفرِّض عليها العِّلم، لذا لم تستحي من سؤال النبي  "إذا رأت الماء" فنرى أن أم سليم قد علمت

صلى الله عليه وسلم عما دعت الحاجة إليه مما تستحيي النساء في العادة من السؤال عنه وذِّكْره بحضرة 

                                                           

 (.3/330المصدر السابق: ) - 1
 .26البقرة الآية سورة  - 2



56 
 

الرجال، وقدمت لسؤالْا بقولْا: "إن الله لّ يستحيي من الحق"، حتى تقطع الطريق على من قد يسمع 
 (1) .ر إلى ذهنه أن سؤالْا هذا ينافي الحياءسؤالْا، فيتباد

من هنا نعلم أنه يجب مناقشة جميع المسائل الحياتية، وألّ نمتنع عنها حياء من ذِّكْرها، فيستخلص 
فإن ذلك ليس حياء حقيقيا؛ لأن الحياء خير كله، والحياء لّ يأتي إلّ بخير، والإمساك عن تناولْا في هذه 

 ؛ لأن فيه الإقامة على الجهل وتعطيل واجبات الدين، فكيف يكون حياء؟الحال ليس بخير، بل هو شر
ولكن مع ذلك، يجب أن يختار الداعية الكلمات والتعبيرات المناسبة، دون استطراد لّ لزوم له، أو ابتذال 
خارج عن حدود السؤال، كما عودنا أسلوب القرآن، وأسلوب السنة المطهرة. ولقد مدحت أم المؤمنين 

هل تعلم لماذا؟ فلنسمعها وهي تقول: "نِّعْمَ النساء نساء الأنصار، ، رضي الله عنها نساء الأنصار عائشة
لم يكن يمنعهن الحياء أن يتفقهن في الدين". وَقاَلَ مُجَاهِّد  بن جبر، وهو من التابعين: "لّ يتعلم العلم 

 (2) ."مستحي  ولّ مستكبر
 المطلب الرابع: صعوبات اجتماعية

دات والتقاليد الّجتماعية من أهم العقبات التي تقف أمام الدعوة إلى الله تعالى، وعدم تعد العا
استجابة المدعوين للدعوة، حيث أنهم يصعب عليهم استيعاب كيفية تغير دين الآباء والأجداد واتباع دعوة 

ن عادات ودين جديد لم يكن موجوداً من قبل، بل هو مستحدث، وكيف لْم أن يتركوا ما هم عليه م
 وتقاليد توارثوها من آبائهم وأجدادهم.

فمنذ أن خلق الله الأرض ومن عليها كانت العادات والتقاليد وما تزال أعظم عائق أمام دعوة 
عبادة الله وحده ونبذ ما دون ذلك من اشراك غيره الحق، فالرسل جميعهم عندما بدأوا بدعوة قومهم إلى 

 وَالأرْضِّ  الس مَاوَاتِّ  لْقُ خَ  آيَاتِّهِّ  وَمِّنْ "قوام لأنبيائهم كما قال الله تعالى:معه في العبادة كان جواب جميع الأ
نَتِّكُمْ  وَاخْتِّلَافُ   (3)ل لْعَالَمِّيَن" لَّيَات   ذَلِّكَ  فيِّ  إِّن   وَألَْوَانِّكُمْ  ألَْسِّ

 وقدم الألوان باختلاف الألسنة اختلاف قرن الله أن الآية من الدلّلة ووجهفقال الشيخ رحَه الله: 
 هو والأرض السموات خلق في الإلْي الناموس إلى إشارة هذه وفي والأرض، السموات خلق ذلك على
 الجينات في كامن  البشرة لون أن وكما والألسن، الألوان يحكم الذي الناموس نفسه

                                                           

 (1/210) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.5/186مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 2
 .22سورة الروم الآية  - 3



57 
 

 كل  المراد، المعنى على المعين اللفظ إطلاق وإمكان التعبير على والقدرة للنطق الّستعداد فكذلك  الوراثية
 (1) .الإنسانية الجبلة اصل من كامن  ذلك

 الأصول؛ هذه في اتفاقهم من الرغم على نِّسْبية مجموعات إلى مُوزعين الناس الإسلام جعل ثم  
 فهذا الجماعة، أمر تنظيم ويسهل الواجبات، وتُحدَّد الحقوق ولتعرَف بعض، عن بعضهم ليتميز وذلك
 الله؛ نعم من نِّعمة التوزيع وهذا المذكورة، الأصول في الحقيقية المساواة جوهر يمس لّ بَحْت تنظيمي الإجراء
 إناَّ  النَّاسُ  أيَ ُّهَا ياَ " تعالى: الله قال القلب، إليه ويطمئن النفس له تستريح والنظام النظام، مُقْتضى لأنه

 الإسلام جعلأي  (2) "أتَْ قَاكُمْ  اللهِّ  عِّنْدَ  أَكْرَمَكُمْ  إنَّ  لِّتَ عَارَفُوا وَقَ بَائِّلَ  شُعُوباً  وَجَعَلْنَاكُمْ  وَأنُْ ثَى ذكََر   مِّنْ  خَلَقْنَاكُمْ 
عاملة في تفاوتاً  هناك

ُ
 النفسية الكمالّت أساس على بل اللسان أو اللون أو الجِّنس على لّ البشر بين الم

 اختلاف   هناك كان  وإن واحدة، البشرية فالطبيعة بالله، الإيمان على القائم الصالح والعمل الطيبة والأخلاق
 يكون أن الإسلام وحارب نفسه، يكمل أن للبعض الفرصة إتاحة وعدم ، البيئة كتأثير  عارضة لأمور فهو
  (3) .الأساس هذا غير على المعاملة في تفاوت هناك

ثم أن الداعية إلى الله هو سفير الأمة يحمل الأمانة، ويبلغ رسالة الله إلى الناس جميعا في مشارق 
يَا أيَ ُّهَا الرَّسُولُ بَ ل ِّغْ مَا أنُزِّلَ إِّليَْكَ رض ومغاربها، لأنه وارث وظيفة الأنبياء، الذين خاطبهم الله بقوله:"الأ

نَ النَّاسِّ إِّنَّ اللَََّّ لَّ يَ هْدِّي الْ  مُكَ مِّ ، (4)"افِّرِّينَ قَوْمَ الْكَ مِّن رَّب ِّكَ وَإِّن لمَّْ تَ فْعَلْ فَمَا بَ لَّغْتَ رِّسَالتََهُ وَاللََُّّ يَ عْصِّ
 (5)"أُف   لَّكُمْ وَلِّمَا تَ عْبُدُونَ مِّن دُونِّ اللََِّّّ أفََلا تَ عْقِّلُونَ والدعوة التي يحملها دعوة عالمية قال الله تعالى:"

فيستخلص منه أن الأمة مكلفة بإعداد الدعاة وتجهيزهم وتوزيعهم توزيعاً جغرافياً يتناسب مع كل 
تبليغ دعوة الله للناس لأن تبليغ الدعوة لّ يتم إلّ بواسطة زمان ومكان ومع حاجة البلدان، وذلك من أجل 

ولّ يبلغونه للناس فيستحقون إثم  الدعاة، وإبراء الذمة أمام الله حتى لّ يكون الدعاة ممن يكتمون دين الله
فَ بَدَّلَ الَّذِّينَ ظلََمُواْ قَ وْلًّ غَيْرَ الَّذِّي قِّيلَ لَْمُْ فأَنَزلَْنَا عَلَى الَّذِّينَ " الكاتم الذي ذكره الله في قوله تعالى عزوجل

اَ كَانوُاْ يَ فْسُقُونَ  لِّقَوْمِّهِّ فَ قُلْنَا اضْرِّب ب ِّعَصَاكَ الحَْجَرَ فاَنفَجَرَتْ  وَإِّذِّ اسْتَسْقَى مُوسَى+ ظلََمُواْ رِّجْزاً م ِّنَ السَّمَاء بمِّ

                                                           

 (3/27) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 .13سورة الحجرات الآية  - 2
 (3/356) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 67سورة المائدة الآية  - 4
 107سورة الأنبياء الآية  - 5



58 
 

نًا قَدْ عَلِّمَ كُلُّ أنَُاس  مَّشْرَبَهمُْ كُلُواْ وَاشْرَبوُاْ مِّن ر ِّزْقِّ اللََِّّّ وَلَّ تَ عْث َ  نْهُ اثْ نَ تَا عَشْرةََ عَي ْ دِّينَ مِّ (، 1)"وْا فيِّ الَأرْضِّ مُفْسِّ

الإسلام التي تعمل على تشويه صورته، وتلقي التهم عليه، وتشكك  ومواجهة التحديات الوافدة من أعداء
الناس فيه، من أجل الّبتعاد عنه، وعدم الّستجابة لأحكامه، ولّ يجوز أن يضعف صوت الحق أمام 
الباطل، قدوة المسلمين في ذلك سيد الخلق حيث ربي أصحابه على الحق وأختار منهم من يصلح للدعوة 

على  اعيةوالشعوب يدعونهم إلى الله تعالى، أما المشاهد اليوم فإننا نجد سوء التوزيع للدوبعثهم إلى القبائل 
الأكفاء، والتي لّ تحتاج يتوفر فيها العدد الكثير  اعيةالمنا طق التي تحتاج للدعوة، فنجدها خالية من الد

ة من العالم داخلياً جهل الناس بتعاليم الإسلام وأحكامه في مناطق متعدد وهذا يؤدي إلى (2)،للناس
فتح المجال للفئات الضالة الملحدة للتشكيك في الإسلام، وإلقاء الشبهات والتهم الباطلة على ، و وخارجياً 

كتابه وسنة نبيه، وتزويرأحكامه لخلو الساحة لْم، وعدم وجود أحد من الدعاة يكشف باطلهم ويفند 
 (3).ة الإسلام بصورة خاطئة يزهد الناس فيهفتح المجال للجهلة من أبنائه للكشف عن صور ، شبهاتهم

ة، والعمل على إعداد العدد الكافي منه علمياً اعيدراسة حاجة البلاد الإسلامية من الدالحاصل أن 
في البلاد المحتاجة لسد جاجته،  وإيمانياً وأخلاقياً، حتى تكون دعوته على بصيرة، من أجل أداء رسالته

حث البلاد الإسلامية على التعاون في بعث الدعاة للبلاد ، و بحانه وتعالىوإبراء ذمة الأمة أمام الله س
المحتاجة، على أن تقدم البلاد التي يتوفر فيها الدعاة العدد المنا سب منهم، وتقدم البلاد التي لديها القدرة 

ئية التي يصعب للدعاة، وخاصة في المناطق الناللداعية و تقديم الحوافر والمشجعات ، و الما لية النفقة لْم
العمل الدعوي فيها، وتقديم المساعات اللازمة له، وتوفير وسائل الحياة الكريمة من المسكن والملبس والنواحي 

، ووسائل الإعلام داعيةالعلاجية، ووسائل النقل اللازمة، والكتب والمجلات التي تساعد على تثقيف ال
عوة، ومعاهد دعوية في جهات متعددة من العالم لتقوم العمل على إنشاء كليات للد، و اللازمة لنشر الدعوة

إيجاد ، و حسب المناطق التي سيقوم بالدعوة فيها، ولسد حاجة كل منطقة حسب متطلباتهااعية بإعداد الد
، اعيةجمعيات دعوية تشرف على الدعوة في المناطق المتعددة من العالم، بحيث تبين حاجة البلاد من الد

                                                           

 160-159سورة البقرة الآية   - 1
 (1/190) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 (1/210المصدر السابق: ) - 3



59 
 

وتوزيعه وتنظيم دورات تدريبية له، والإشراف على منا هج العمل الدعوي في هذه وتشرف على إعداده 
 (1)البلاد.

 المطلب الخامس: صعوبات سياسية

إن صعوبات العمل السياسي لم تنشأ من عسر وصعوبة النظرية الدينية في الحياة وقد ورد 
ولّ معنى لأن ينزل الله شريعة عسيرة  (2)" بِّكُمُ الْعُسْرَ يرُِّيدُ اللََُّّ بِّكُمُ الْيُسْرَ وَلَّ يرُِّيدُ "في القرآن الكريم 

التطبيق أو لّ توجد أمكانية لتنفيذها في الحياة، بل ق وصفت الشريعة الإسلامية بالشريعة السمحاء 
كما ورد في بعض الأحاديث المروية عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقد طبقت الشرائع السماوية 

شر وحكمت حياتهم، وهذا يدل على أن الله تعالى في حياة البشر في مراحل متعددة من حياة الب
أنزل الشرائع القابلة للتنفيذ والتطبيق، وإذا كان من صعوبة في العمل السياسي فهي تكمن في 
طبيعة الإنسان الذي سلحه الله بالإرادة والّختيار ولم يشأ له أن يؤمن بالّكراه والأجبار، لأنه 

لعقيدة جمالْا وحسنها حينما تفرض على الإنسان بالقوة، بذلك يسلبه إنسانيته وتفقد الفكرة وا
وإنما أراد الله من الإنسان أن يعمل بالطرق العقلانية التي تؤدي إلى كسب المعركة من خلال تأييد 

"إِّناَّ  قال الله تعالى:الناس للرسالة التي يحملها، ويسعي إلى تطبيقها، بعد القناعة الطوعية بها، 
يْ  ا إِّلَ نَ زَلْ نْ  يمًا".أَ خَائِّنِّيَن خَصِّ كُنْ لِّلْ رَاكَ اللََُّّ وَلَّ تَ اَ أَ يْنَ النَّاسِّ بمِّ حْكُمَ بَ لْحَق ِّ لِّتَ   (3)كَ الْكِّتَابَ باِّ

لقد كانت السياسة وما تزال من أهم العوائق التي تقف أمام الدعاة إلى الله في قيامهم بواجبهم 
أثر في نفوس المدعوين، ما يستوجب خوف الحكام الدعوي، وذلك نظراً لما تتركه الدعوة الإسلامية من 

والرؤساء على ملكهم الذي قد يزول بسبب عدم أهلية أغلبهم بمنصب الولّية على المسلمين والحكم بينهم؛ 
 (4) م.نظراً لجهلهم بالدين الإسلامي الضروري في الفصل بين الناس والحكم بينه

الخطاب السياسي ومدلولّته وآثاره يجيب فأسس الخطاب ثابتة واضحة، والتعمق في فهم 
عن كثير من التساؤلّت، ويعالج كثيراً من المشكلات، مثال ذلك خطاب الله لنبيه موسى وأخيه 

ا إِّلَى  :هارون عليهما السلام في قوله تعالى بَ هَ نِّيَا فيِّ ذِّكْرِّي * اذْ يَاتيِّ وَلَّ تَ نْتَ وَأَخُوكَ بِِّ "اذْهَبْ أَ

                                                           

 .328م ص 1979السباعي،  الّستشراق والمستشرقون، الناشر، المكتب الإسلامي، مصطفى  - 1
 .185سورة البقرة الآية  - 2
 .105سورة النسآء الآية  - 3
 (1/345) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4



60 
 

وْ يَخْشَى"فِّرْعَوْنَ إِّنَّهُ طَ  رُ أَ تَذَكَّ لَّهُ يَ  عَ ا لَ ي ِّنً وْلًّ لَ هُ قَ  قُولَّ لَ ، فهذا التوجيه ببيان أهمية العمل (1)غَى * فَ 
الجماعي، والتسلح بالحجج والبراهين، مع قوة في الطرح وصبر وذكاء في طريقة التعامل مع الحاكم 

فهم هذه الآيات وربطها بالواقعة  الظالم، كلها سياسة يعلمنا إياها القرآن الكريم، ومن تعمق في
التي تنزلت فيها أو جاءت في سياقها، وجدها صالحة بكل معانيها للتعامل مع فراعنة هذا الزمن، 
فما ذكره القرآن الكريم في وصفهم ينطبق على أشباههم اليوم ممن يحذون حذوهم، ومن يعُمل 

 ذكر قوم فرعون في ذلك الزمان، كما النظر يجد وكأن الآيات الكريمة نزلت لزماننا، وقد جاء في
قِّيَن" ا فَاسِّ وْمً مُْ كَانُوا قَ  طَاعُوهُ إِّنهَّ أَ هُ فَ وْمَ اسْتَخَفَّ قَ  ، فكان هذا في وصفهم وما (2)قال الله تعالى:"فَ

لحق بهم من الحمق والضعف، وهو توصيف ينطبق بحذافيره على حال بعض شعوبنا مع فراعنة هذا 
 (3) .الزمان

النبي صلى الله عليه وسلم بالدعوة إلى الله ونبذ الشرك وعبادة الأوثان في مكة،  فمنذ أن جهر
وصارح قومه بضلال ما هم عليه من عبادة غير الله والّلتجاء إلى غيره وطلب العون منهم، قابله صناديد 
ن قريش بالعصيان، خوفاً منهم على ملكهم وزعامتهم، وانفجرت مشاعر الغضب فيهم، وظلوا يحاربو 

المسلمين  عشرة أعوام بشتى أنواع التعذيب لصدهم عن الدعوة الإسلامية وردهم إلى ما كانوا عليه من دين 
آبائهم وأجدادهم، ورأوا أنَّه لّبد من مواجهة هذه الدعوة التي جاءت بتسفيه أحلامهم وسب آلْتهم 

 يذاء الداخلين فيه، والحد من انتشاره.والقضاء على زعامتهم، فقرروا أن لّ يألوا جهداً في محاربة الإسلام وإ

(4) 
كما أن السيادة وطلب الملك من الأمور التي إذا أحبها الإنسان أوردته المهالك كما هو حال 
مسيلمة الكذاب حيث أتى النبي صلى الله عليه وسلم في وفد بني حنيفة فأَتََ وْا بمسيلمة إِّلَى رَسُولِّ اللََِّّّ صلى 

، وَرَسُولُ اللََِّّّ صلى الله لث ِّيَابِّ نْ الله عليه وسلم يُسْتَرُ باِّ يب  مِّ  عليه وسلم جَالِّس  مَعَ أَصْحَابِّهِّ فيِّ يدَِّهِّ عَسِّ
لث ِّيَابِّ كَلَّمَهُ وَسَ  ، فَ لَمَّا انْ تَ هَى إِّلَى رَسُولِّ اللََِّّّ صلى الله عليه وسلم وَهُمْ يَسْتُروُنهَُ باِّ ألََهُ، فَ قَالَ لَهُ سَعَفِّ النَّخْلِّ

                                                           

 .44-42سورة طه الآية  - 1
 .54سورةالزخرف الآية  - 2
 (3/130) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمد الد ين، ان، وحيخ - 3
 (3/196المصدر السابق: ) - 4



61 
 

تُكَ(رَسُولُ اللََّّ صلى الله عليه وسلم: )لَوْ سَألَْتَ  يبَ الَّذِّي فيِّ يدَِّي مَا أَعْطيَ ْ ، فينبغي على (1)نيِّ هَذَا الْعَسِّ
 الداعي المسلم أن يكون بعيداً كل البعد عن السيادة وطلب الملك والتعلق به.

إن فصل الدعوة الإسلامية عن ميدانها السياسي يعني الفشل الحتمي للمشروع السياسي 
قيقية، من خلال انتقاله من السعي إلى المثل العليا إلى الإسلامي؛ إذ تصبح سياسته بلا جدوى ح

اللهاث خلف المصالح المؤقتة والمكاسب الآنية الوهمية التي لّ تعدو السراب في نظر أصحاب القيم 
هُ الظَّمْآنُ مَ  يعَة  يَحْسَبُ مُْ كَسَرَاب  بِّقِّ عْمَالُْ رُوا أَ اءً حَتىَّ الإنسانية السامية، قال الله تعالى:"وَالَّذِّينَ كَفَ

ا" ئً دْهُ شَيْ  ا جَاءَهُ لمَْ يجِّ وفي نهاية هذا المطاف على المسلم ألّ ينسى أن الخطاب الدعوي في  (2)إِّذَ
ا  القرآن الكريم لّ يخلو من السياسة كما لّ يخلو السياسي من الدعوة والتوجيه، قال الله تعالى مخاطبً

خُوكَ  ا إِّلَى فِّرْعَوْنَ إِّنَّهُ  نبيه موسى عليه السلام:"اذْهَبْ أنَْتَ وَأَ هَبَ نِّيَا فيِّ ذِّكْرِّي * اذْ يَاتيِّ وَلَّ تَ بِِّ
وْ يَخْشَى" رُ أَ تَذَكَّ لَّهُ يَ  عَ ا لَ ي ِّنً وْلًّ لَ هُ قَ  قُولَّ لَ ، ففي مضمون الآية، توجيه دعوي ودعوة (3)طَغَى * فَ 

 (4) .وحوار وفيه سياسة وتنبيه على أفضل أساليب التعامل مع الحاكم الظالم
فينبغي على الداعي إلى الله الذي يحمل لواء الدعوة بأن يقتدي بالداعي الأول والدعاة من 
الصحابة الذين دفعوا الغالي والنفيس في سبيل نشر الدعوة الإسلامية، بمواجهة صناديد قريش من المشركين 

موالْم على النبي صلى الله ودفع أذاهم وثباتهم على الحق، حتى أنهم ضحوا بأرواحهم في سبيل الله، وانفقوا أ
 عليه وسلم والدعوة التي جاء بها، والصبر على الأذى الذي قد يصيبهم جراء قيامهم بواجبهم الدعوي.

 
 المطلب السادس: صعوبات فنية

  أولًا: سوءاستخدام الوسائل والأساليب الدعوية:
ة عن رعاية مقتضى الحال للمدعوين، فالعلم بالدعوة والرسوخ في الدين ومعرفة اعيالد فتختلف

العلوم التي تساعد الداعية على النجاح بدعوته، ووعي المذاهب الإجتماعية والّتجاهات الفكرية عامل 
فهمها مهم في نجاح الدعوة، فالأصل في الداعية أن يعرض دعوته عرضاَ سليماً خالياً من كل ما يحول دون ت

                                                           

 (.3/533) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ  -1
 .39سورة النور الآية  - 2
 (2/451) ،الحكيمالتذكير القويم في تفسير القرآن ان، وحيد الد ين، ./ خ44-42سورة طه الآية  - 3
 (2/613) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4



62 
 

والمقصود بالعرض السليم للدعوة: هو الدعوة بالحكمة والموعظة ، وقبولْا، لكي يحقق أهدافهاو غاياتها
مراعاة أحوال المدعوين وقد  ،الحسنة والمجادلة بالتي هي أحين التي أشار إليها القرآن، والطريق إلى ذلك هي

أهل الفكر والفطنة والمعرفة فيخاطبون أشارت الآية إلى أنهم ثلاثة أصناف، صنف يدعي بالحكمة وهم 
وهذا ، بالحجة والبرهان وذلك لصفاء نفوسهم، واستنارة عقولْم يقبلون دعوة الحق متى قامت عليهم الحجة

الأمر يقتضي من الداعية أن يكون على جانب كبير من العلم ليدعو كل إنسان بحسب حاجته، ويقتضي 
لمدعوين الخصوصية والعمومية، وأن يراعي الزمان والمكان من الداعية أن يلاحظ ما تقتضيه أحوال ا

والأشخاص، وأن يراعي الوسيلة والأسلوب الذي يقدم به دعوته. إن طرق الدعوة ينبغي أن تتفاوت 
 (1) .، فقد يكون الدرس أنفع للمدعوين لما فيه من سؤال وجوابالمدعوين، فإن لكل مقام مقالًّ  بتفاوت

إذا نظرنا إلى كثير من الدعاة اليوم فإننا نجد تخلف يخ رحَه الله هو مما يستخرج من كلام الش
الدعاة عن رعاية مقتضى الحال للمدعوين، وهذا أمر يوقع الضرر بالدعوة وبالمدعوين للإعراض عن الدعوة 
والدعاة، وهذا الأمر يقتضي بالدرجة الأولى مراعاة حال المدعوين، وإقبالْم على الدعوة، أو إعراضهم 

يتخولنا صلى الله عليه وسلم كان النبي "نها، ومعرفة الوقت المنا سب عندهم، ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه قوله: ع
وهكذا سار السلف في دعوتهم للناس حتى  (2)"بالموعظة في الأيام، ولّ يجعلها كل يوم كراهة السآوة علينا

لّ تكون الدعوة حَلا ثقيلًا على المدعوين، فيتثاقلوا عن سماعها ويفوتهم كثير من خيرها، كما يقتضي 
عدم المساس ، و مراعاة الأسلوب المنا سب عند تقديم الدعوة للمدعوين ومراعاة اختلاف عقولْم وأحوالْم

الموجه صلى الله عليه وسلم شرفه بين الناس، ويظهر ذلك الأسلوب في خطاب الرسول بكرامة المدعو، أو الّعتداء على 
لملوك الأرض يدعوهم إلى الله، حيث أظهر الّعتراف بكرامتهم، ووعدهم بالخير ونصحهم نصحاً خالياً من 

 (3) الّنتقاص، وترهق بهم.
، مهم على الداعية مراعاة التدرج في عرض أصول الدعوة وفروعها على المدعوينالحاصل أن 

وتقديم الأهم على المهم، والأصول على الفروع، ويظهر هذا الأسلوب واضحاً في حديث معاذ فقد قال 
إنك تأتي قوماً أهل الكتاب فادعهم إلى شهادة أن لّ أله إلّ الله وأني رسول الله، فإن هم "صلى الله عليه وسلم له النبي

                                                           

 (2/692) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.4640(، حديث رقم )7/59البيهقي، أحَد بن الحسين، شعب الّيمان ) - 2
 (2/542) ،في تفسير القرآن الحكيم التذكير القويمان، وحيد الد ين، خ - 3



63 
 

وليلة، فإن هم  أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله عزوجل قد افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم
 (1)".أطاعوالذلك فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم صدقة في أموالْم تؤخذ من أغنيائهم وترد إلى فقراهم

 :
ً
 عدم الالتزام بالدعوة أو افتقار الدعاة للقدوة ثانيا

القدوة العملية التي تمثل الإسلام الصحيح بكل تعاليمه، ومتطلباته دون خطأ أو انحراف أو اجتزاء، 
والقدوة العملية أقوى وأشد تأثير في نشر المبادئ والأفكار، لأنها تطبيق عملي لْا يسهل مشاهدتها والتأثر 

الدعوة التي يسلكها الدعاة هي  بها، بخلاف الأقوال التي قد لّ يستوعبها كثير من السامعين، إن طريق
الطريق إلى تكوين أمة مسلمة، وهي الطريق لإقامة دولة مسلمة، وهي الطريق إلى التمكين لدين الله في 

 الأرض، وهي الطريق التي يسلكها الدعاة الصادقون لتحقيق هذا الْدف العظيم. 
ذي قام على التطبيق الكامل إن الداعية الأول الذي حَل لْذه الأمة دينها، هو قدوتنا فهو ال

لْذا الدين بكل جوانبه ومتطلباته، وكان ذلك بعناية من الله وتوجيه عن طريق الوحي وصدق الله إذ 
رَ وَذكََرَ اللَََّّ كَ  ل:يقو  َ وَالْيَ وْمَ الآخِّ     (2)"ثِّيراًلَقَدْ كَانَ لَكُمْ فيِّ رَسُولِّ اللََِّّّ أسُْوَة  حَسَنَة  ل ِّمَن كَانَ يَ رْجُو اللََّّ

، فكانوا كلهم آذانا صلى الله عليه وسلممعنى الّقتداء برسولصلى الله عليه وسلم لقد فقه صحابة رسول فقال الشيخ رحَه الله 
من قول أو فعل أو تقرير، ليتبعوه ويلتزموا به ثم ينقلوه لمن بعدهم، صلى الله عليه وسلم واعيناً لمعرفة كل ما يصدر عنه 

علم أنك حجر ما تنفع أ: "وأذكر على ذلك مثالًّ ما روي عن عمر أنه كان يقبل الحجر الأسود ويقول
من نصب نفسه للناس " :الشيخ رحَه الله فيقول (3)"يقبلك ما قبلتكصلى الله عليه وسلم ولّ تضر ولو لّ أني رأيت رسول 

إماماً فليبدأ بتعليم نفسه، قبل تعليمه غيره، وليكن تهذيبه بسيرته قبل تهذيبه بلسانه، ومعلم نفسه مهذبها 
 (4) "أحق بالإجلال من معلم الناس ومهذبهم

صل في الداعية أن يكون نموذجاً طيباً لما يدعو إليه، ومثلًا حياً لكل خلق كريم يحض الناس فالأ
عليه، فإذا دعا إلى الصدق كان الصدق هو ما يرى الناس منه، ويعرفونه عنه، وإذا تحدث عن العفة والأمانة 

مِّ أرََأيَْ تُمْ إِّن كُنتُ عَلَىَ بَ ي ِّنَة  م ِّن قاَلَ يَا قَ وْ " تعالى في بيان ذلك:الله كان أعف الناس وأكثرهم أمانة، قال 
نْهُ رِّزْقاً حَسَنًا وَمَا أرُِّيدُ أَنْ أُخَالِّفَكُمْ إِّلَى مَا أَنْهاَكُمْ عَنْهُ إِّنْ أرُِّيدُ إِّلَّّ  الإِّصْلاحَ مَا اسْتَطعَْتُ وَمَا رَّبي ِّ وَرَزَقَنيِّ مِّ

                                                           

 (.4782(، حديث رقم )7/162أبو داود، سليمان بن الأشعث، السنن ) - 1
 21سورة الأحزاب الآية  - 2
 (.1/197النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ) - 3
 (3/69) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4



64 
 

للََِّّّ عَلَيْهِّ تَ وكََّلْتُ  إن العلماء الصادقين الذين نصبوا أنفسهم للدفاع عن الدين، ( 1)"وَإِّليَْهِّ أنُِّيبُ تَ وْفِّيقِّي إِّلَّّ باِّ
وحَل رأيته في كل العصور والأزمان، كانوا هم القدوة الحسنة والأسود الكريمة لغيرهم، إن القول إذا لم يصدقه 

، وقد ذم الله تعالى الذين العمل خاصة في مجال الدعوة إلى الله، هو أهدار لقيمة هذا القول أيا كان جوهره
لُونَ الْكِّتَابَ أفََلَا تَ عْقِّلُونَ "يفعلون ذلك فقال الله تعالى: لْبرِّ ِّ وَتنَسَوْنَ أنَفُسَكُمْ وَأنَتُمْ تَ ت ْ  "أتََأْمُرُونَ النَّاسَ باِّ

(2(/)3) 
َ يَا أيَ ُّهَا "وعاتب المؤمنين وأخذهم باللائمة أن يقولوا ما لّ يفعلون فقال الله تعالى: الَّذِّينَ آمَنُوا لمِّ

دعاة هذا العصر فإننا  وإذا نظرنا إلى (4)"كَبُرَ مَقْتًا عِّندَ اللََِّّّ أَن تَ قُولُوا مَا لّ تَ فْعَلُونَ *  تَ قُولُونَ مَا لّ تَ فْعَلُونَ 
 نجد عند الكثير منهم عدم الّلتزام، والناس في هذا الزمان يتعاملون مع حَلة المبادئ لّ مع المبادئ. 

الداعية إذا لم يعمل بعلمه زلت موعظته عن القلوب كما يزل القطر عن الصفا، يستخلص هو مما 
والذي يدعو إلى الفضيلة وهو بعيد عنها كيف يستجاب له، إن الداعية يعظ الناس بفعله قبل أن يعظهم 

فَ قَالُواْ عَلَى : " تعالىبقوله، إن عدم التزام الدعاة في هذا الزمان فتنه للنهاس، والداعية الصادق يردد قول الله
نَةً ل ِّلْقَوْمِّ الظَّالِّمِّينَ  لْنَا رَب َّنَا لَّ تَجْعَلْنَا فِّت ْ  (5)."اللََِّّّ تَ وكََّ

إن القدوة الحسنة لّ يعدلْا شيئ في حسن التأثير، ": يقول الشيخ رحَه اللهوبناء على ذلك 
شعوذون والكذابون على السواء، ويعرف لّلكلام والبراعة فيه صفة سهلة يجيدها الخيرون كما يجيدها الم

نْ يَا وَيُشْهِّدُ "قال الله تعالى:فسبيلها المخلصون والمنافقون جميعاً  بُكَ قَ وْلهُُ فيِّ الْحيََاةِّ الدُّ وَمِّنَ النَّاسِّ مَن يُ عْجِّ
َ عَلَى مَا فيِّ قَ لْبِّهِّ وَهُوَ ألََدُّ الخِّصَامِّ   7لح نفسك وادع غيرك.فينبغي للداعية أن يكون شعاره أص (6)،"اللََّّ

 

 
 

 
                                                           

 88سورة هود الآية  - 1
 .44سورة البقرة الآية  - 2
 (1/234) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 .3-2سورة الصف  الآية  - 4
 85سورة يونس الآية  - 5
 204سورة البقرة الآية  - 6
 (1/364) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - - 7



65 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 تعريف المدعو، وأهميته في العملية الدعوية،   المبحث الأول: 

التذكير القويم في تفسير ، فقه الدعوة المتعلق بأصناف المدعوين  المبحث الثاني: 

 ،القرآن الحكيم

فقه الدعوة المتعلق بواجبات المدعو تجاه الداعي والدعوة، في                 المبحث الثالث: 

 ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم

التذكير القويم في تفسير القرآن فقه الدعوة المتعلق بحقوق المدعو،   المبحث الرابع: 

 ،الحكيم

التذكير فقه الدعوة المتعلق بمراعاة حال وحاجات المدعوين، في  المبحث الخامس: 

 ،القويم في تفسير القرآن الحكيم

 

 

 

 الفصل الثاني
 التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمفقه الدعوة المتعلق بالمدعو في 

 



66 
 

 المبحث الأول 

 تعريف المدعو، وأهميته في العملية الدعوية،

 تعريف المدعو لغةً واصطلاحاً: المطلب الأول:
 تعريف المدعو لغةً أولًا: 

إذن فهو اسم مفعول، مشتق من أصل  ،مشتقة من دعاه يدعوه، فهو مدعو )المدعو(، إن كلمة
 (1)،كما نقول دعوت فلاناً أي صحت به، ودعا الرجلُ الرجلَ إذا ناداه.الكلمة )دعا(

كُمْ :"وقال تعالىالكريم: وقال الله تعالى في القرآن  نَكُمْ كَدُعَاۤءِّ بَ عْضِّ بَ عْضًاۗ  لَّ تَجْعَلُوْا دُعَاۤءَ الرَّسُوْلِّ بَ ي ْ
نْكُمْ لِّوَاذًا  فَ لْيَحْذَرِّ الَّذِّيْنَ يُخاَلِّفُوْنَ عَنْ امَْرِّه ُ الَّذِّيْنَ يَ تَسَلَّلُوْنَ مِّ بَ هُمْ  انَْ  ٖ  قَدْ يَ عْلَمُ اللَّ َٰ ي ْ نَة   تُصِّ بَ هُمْ  اوَْ  فِّت ْ ي ْ  يُصِّ

   (2)يْم "الَِّ  عَذَاب  
 ثانياً: تعريف المدعو اصطلاحاً 

ومن أبرز اختلفت عبارات أهل العلم من المتخصصين في الدراسات الدعوية في تعريف المدعو، 
 ما وقفت عليه ما يلي: 

  (3) "أن المدعو هو من تو جه إليه الدعوةقيل "
الإنسان مطلقاً، قريباً، كان أو بعيداً، مسلماً أو غير مسلم، ذكراً أو أنثى إلى غير  أن المدعو هووقيل: "
 (4)"من أوصافذلك 
هوالإنسان العاقل المخاطب بدعوة الإسلام ذكراً أو أنثى، مهما كان جنسه ونوعه وبلده ومهنته إلى "وقيل 

 (5)"غير ذلك من الفروق بين البشر
هوالإنسان أي إنسان كان، فهو يشمل الرجل والمرأة، والصغير والكبير، والغني والفقير، والحاكم "وقيل 

 (6)"الأبيض، والعلم والجاهلوالمحكوم، والأسود و 
                                                           

( والمعجم الوسيط: د، إبراهيم 1/986(، ولسان العرب المحيط: لّبن منظور،)326 /1مجمل اللغة: لّبن فارس، ) - 1
 (.1/286أنيس،)

 .226، الأصفهاني، الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، ص63سورة النور الآية  - 2
 41بيانوني، ص المدخل إلى علم الدعوة: د، محمد أبو الفتح ال - 3
 . 358أصول الدعوة: د، عبد الكريم زيدان، ص  - 4
 42المدخل إلى علم الدعوة: د، محمد أبو الفتح البيانوني، ص  - 5
 49أصناف المدعوين وكيفية دعوتهم: د، حَود الرحيلى، ص  - 6



67 
 

أن الدعوة إلى الله تعالى رسالة للجميع بغض النظر عن أي اعتبار، وخيرها ينبغي أن لّ يحرم ثم 
منه أحد، والمكان المناسب لذكر تلك القيود، والشروط، والتفصيلات، هو عند التعرض لحكمها الشرعي، 

فالجميع بلااستثناء مقصودون بها، ومنتفعون بها، أما لّ عند التفصيل في من يستفيد منها، أو ينتفع بها، 
حكمها الشرعي، فيتفاوت، فهو يختلف مع المسلمين، عنه مع الكافرين، كما أنه قد يكون لْا حكم مع 
الإنس، يختلف عنه حكمها مع الجن، كما أن حكمها مع القريب غير حكمها مع البعيد، ولييس هنا 

  للتفصيل في حكمها.
ينكر دين  الإسلام، سواء كان هذا المدعو كافراً  المدعو هو الذي يدعى إلى دينفالحاصل أن 

كان   وسواءً أو منافقاً يبطن خلاف ما يظهر، الإصلاح والتوجيه،  يحتاج إلى مزيد من اً الإسلام، أم مسلم
من أي إقليم أو بلد، أو من أي لون  المدعو كان هذا  وسواءً  ،یأنث وأكان   هذا المدعو من أي جنس ذكر  

 وة للناس كافة، كما قالدعوة الإسلام هي دع لأن، وجلدة، فكلهم مخاطبون بدعوة الإسلام
يراً لِّلنَّاسِّ  كَافَّةً  إِّلَّّ  أرَْسَلْنَاكَ  وَمَا"تعالى  .(1) لَّ يَ عْلَمُونَ" النَّاسِّ  أَكْثَ رَ  وَلََٰكِّنَّ  وَنذَِّيراً بَشِّ

السابقة، جآء التأكيد فيها واضحاً، على أن المدعو هو الإنسان أي إنسان وبعض التعاريف 
كان، ولعلهم يقصدون، إخراج الجن من المدعوين،كما صرح البعض وقال بعض أن عرف المدعو: "وهو 
تعريف نتحرز به عن الجن، فنحن غير مكلفين بدعوتهم، لأن ذلك فوق طاقتنا، كما أنه أمر خاص 

 (2)اء لنا به في هذا".ولّ اقتدصلى الله عليه وسلم بالرسول
 المدعو في العملية الدعويةالمطلب الثاني: أهمية 

في اصطلاح الدعوة الإسلامية هو الإنسان المخاطب بدعوة الإسلام أي الإنسان  بالمدعو المقصود
البالغ العاقل، ذكر أو أنثى، مهما كان جنسه ونوعه ولونه وبلده ومهنته، لأن الإسلام رسالة الله الخالدة 

، وقال (3)"اسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ يَا أيَ ُّهَا النَّ "تعالى: الله إلى الناس أجمعين، ولْذا يخاطب القرآن البشر جميعا فقال 
 ، وقال(4)"قُلْ يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِّني ِّ رَسُولُ اللهِّ إِّليَْكُمْ جمِّيعًا": صلى الله عليه وسلم بشأن عمومية البعثة المحمدية

يراً وَنذَِّيراً": الله تعالى  .(5)"وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِّلَّّ كَافَّةً ل ِّلنَّاسِّ بَشِّ
                                                           

 .28سورة سبأ الآية  - 1
 . 57فقه الدعوة: للدكتور بسام العموش، ص  - 2
 21البقرة  الآيةسورة  - 3
 158سورة الأعراف الآية  - 4
 28سورة سبأ الآية  - 5



68 
 

 يجري عليهم الأجر إلى يوم القيامة كما في قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: المدعوين ثم أن أثر
 (1)"إذا مات الإنسان انقطع عمله إلّ من ثلاث: من صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له"

الذين هم من وغيرهم يدعون للعلماء عند ذكرهم ويترحَون عليهم أكثر من أولّدهم  المدعوينبل إن 
وسبب جريان أعمال العلماء إلى يوم القيامة أن "الدال على الخير له مثل أجر فاعله" كما في  ،أصلابهم

أن من جلس مع إخوانه لتعلم العلم الشرعي نال م، ثم الحديث الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسل
"ما من قوم يجتمعون في بيت  يه وسلم قال:أربع جوائز مذكورة في الحديث المشهور أن النبي صلى الله عل

من بيوت الله يتعلمون القرآن ويتدارسونه بينهم إلّ حفتهم الملائكة وغشيتهم الرحَة وتنزلت عليهم السكينة 
وقد أمر الله في القرآن الكريم أن ينبري من عباده المجاهدين فرقة لطلب الفقه  (2)"،وذكرهم الله فيمن عنده

نْ هُ مْ طَ آئِّفَة  ل ِّيَ تَ فَ  :تعالى الله في الدين، قال نْ كُل ِّ فِّرْقَة  م ِّ نُ وْنَ لِّيَ نْفِّرُوْا كَآفَّ ةً   فَ لَوْلَّ نَ فَرَ مِّ قَّهُوْا "وَمَا كَانَ الْمُؤْمِّ
 .(3)"فىِّ ال د ِّيْنِّ وَلِّيُ نْذِّرُوْا قَ وْمَهُ مْ اِّذَا رَجَعُ وٓا اِّليَْ هِّ مْ لَعَلَّهُ مْ يَحْذَرُوْنَ 

"من سلك طريقا  علم بالشرع طريق إلى الجنة كما في قول رسول الله صلى الله عليه وسلم:أن الثم 
يطلب فيه علما سلك الله به طريقا من طرق الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضىً لطالب العلم، وإن 

الم على العابد العالم ليستغفر له من في السماوات ومن في الأرض، والحيتان في جوف الماء، وإن فضل الع
كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارا ولّ 

خشية الله تعالى، . وسبب ذلك أنه يدل صاحبه إلى  (4)درهما، إنما ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر"
نْ " قال تعالى: اَ يَخْشَى الل  َٰهَ مِّ  .(5)"عِّبَادِّهِّ الْعُلَمَآءُ ۗ اِّنَّ الل  َٰهَ عَزِّيْ ز  غَفُوْر  اِّنمَّ
إذا عرفنا أن دعوة الإسلام عامة لجميع البشر فعلى الداعي أن يحرص على إيصالْا لكل إنسان ف

يستطيع الوصول إليه، وعليه أن يذهب إلى المدعو ويتصل به ليبلغه الدعوة ويدعوه إليها، ولّ ينبغي له 
الناس إليه، وهكذا كان يفعل إمام الدعاة محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم وسائر انتظار مجيء 

الأنبياء والرسل عليهم السلام في جميع الأزمنة والأمكنة فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأتي مجالس 
من يقدم إلى مكة في قريش ويدعوهم ويخرج إلى القبائل في منازلْا ويدعوهم إلى الله ويذهب إلى ملاقاة 

                                                           

 (.1/42البكري، محمد علي، دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين ) - 1
 (.2942(، حديث رقم )4/47البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 2
 .122سورة التوبة الآية  - 3
 (.1017(، حديث رقم )2/704لم )مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مس - 4
 .28سورة فاطر الآية  - 5



69 
 

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم لّ يسمع بقادم  ،المواسم الخاصة فيدعوهم، وجاء في سيرة ابن هشام
 (1).إلى مكة من العرب له اسم وشرف إلّ تصدي له فدعاه إلى الله وعرض عليه ما عنده

خارجها، ذهب إلى  ولم يكتف صلى الله عليه وسلم بأهل مكة ومن كان يأتيه وإنما ذهب إلى
الطائف يدعو أهلها وكان يدعو كل إنسان يلقاه أو يذهب إليه، ولّ يجوز للداعي أن يستهين بأي إنسان 
وأن لّ يستصغر شأنه، لأن الذي لّ يقيم له وزنا في أول الأمر ربما يكون له في المستقبل وزن كبير في مجال 

صلى الله عليه وسلم يدعو كل إنسان ولم يستصغر  خدمة الإسلام والدعوة إليه، وهكذا كان رسول الله
وجاء في السيرة النبوية أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد أن عرض نفسه على قبائل العرب   شأن أحد

التي وافت الموسم في مكة، وكان ذلك قبل الْجرة بنحو ثلاث سنوات، ولم يستجب له منهم أحد، لفي 
بة من منى وهم يحلقون رؤوسهم فجلس إليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ستة نفر من الخزرج عند العق

فدعاهم إلى الإسلام وقرأ عليهم بعض الآيات القرآنية فاستجابوا لله ورسوله وآمنوا ثم رجعوا إلى قومهم 
حتى لم يبق بالمدينة، وذكروا لْم نبأ رسول الله صلى الله عليه وسلم، ودعوهم إلى الإسلام فانتشر فيهم خبره 

 (2)دار من دور الأنصار في المدينة إلّ فيها ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم ودعوته.

وجدير بالّعتبار أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يستصغر شأن أولئك الستة وهم يحلقون رؤوسهم 
ء الستة الوافدين في مكان بعيد في منطقة مني بقرب مكة ولم يقل في نفسه الكريمة، أي أمل في هؤلّ

المشغولين بحلق رؤوسهم مع أن أحدا من القبائل النازلة حوالي مكة لم يستجب له، وكانت نتيجة هذه 
الوسيلة الحكيمة التي اتبعها إمام الدعاة أن كان أولئك الستة نواة الدعوة الإسلامية في المدينة وطليعة 

 (3)قبل ميمون لتاريخ الإسلام والمسلمين.الدعاة إلى الإسلام في خارج مكة المكرمة وفاتحة مست

وإذا اتضح لنا أن المنهج المحمدي في تبليغ الدعوة هو أن يذهب الداعي إلى المدعوين ولّ ينتظر مجيء 
الناس إليه بل ومن حق المدعو أن يؤتى وأن لّ يستهان به ولّ يستصغر شأنه، فيجب أن نفهم القواعد 

 ح:التي يقوم عليها هذا المنهج الصحي

المدعو هو المخاطب بالدعوة، والمقصود بها، ولو لم يكن موجودا، لما كان لْا معنى، وهو أحد 
أركانها المهمة، وهو بجميع أنواعه، وفي جميع أحواله، محل العناية والّهتمام، ولذلك جآء الأمر واضحاً 

                                                           

  ه  .ط  دار العاصمة الرياض1414الطبعه الّولى  5أصناف المدعوين وكيفية دعوتهم ص - 1
 23المدخل إلى علم الدعوة: د، محمد أبو الفتح البيانوني، ص  - 2
 57ء ، ص 1425النفائس للنشر والتوزيع، الأردن، فقه الدعوة: دكتور، بسام العموش، الطبعة الأولى، دار  - 3



70 
 

فعته، و المدعوون هم العنصر وصريحاً في الحرص على هدايته، وتبليغ الخير له، وإيصال كل ما فيه نفعه ور 
الأساس من عناصر الدعوة إلى الله عز وجل، إذ ما شرعت الدعوة إلّ لأجلهم، وما أرسلت الرسل إلّ 

 (1)لدعو تهم ولذا يجب الّهتمام بهم ودراسة حالّتهم، والتصرف تجاهها بما يناسبها، مما يقرره الشرع الحنيف.

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

                                                           

 . 137منهج الدعوة في ضوء الواقع المعاصر: للدكتور، عدنان عرعور، ص،  - 1



71 
 

 المبحث الثاني

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم  الدعوة المتعلق بأصناف المدعوين، فيفقه 

الداعي إلى الله يحرص على الّستعداد للعملية الدعوية فيقتدي بالنبي صلى الله عليه وسلم فيحب 
الخير للناس ويتخلق بالصفات النبوية ويضبطها، ثم يشمر عن ساعد الجد ويبدأ في دعوة الناس، ويقوم 

سؤوليته الدعوية وفق أسلوب النبي صلى الله عليه وسلم وطريقته، ولكي يقوم الداعي بدعوة المدعوين بم
بشكل جيد وحسن ينبغي عليه أن يعرف أصنافهم وأقسامهم، حتى يمكنه بعد ذلك التعامل معهم، كل 

ل نصيباً وافراً منه، فإن على حسب حاله وطبيعته وبيئته، فإذا وفق الله تعالى الداعية إلى العلم الشرعي، ونا
الواجب عليه أن يعرف كيفية أداء هذا العلم، والطريق المناسبة التي يبلغ بها الدين، وهذا لّ يتم إلّ بمعرفة 
أصناف المدعوين، ولن ينجح الداعية إلى الله تعالى إذا لم يعرف من يدعوهم، سواء كانا مسلمين أو كفاراً، 

 .(1)أو منافقين، صالحين أم طالحين
وقد قسم العلماء المدعوين أقساماً كثيرة وباعتبارات عديدة، ويحتاج الداعي لمعرفة أصناف المدعوين 
حتى يتمكن من دعوتهم حسب حالْم والطريقة المناسبة لتبليغهم الدعوة، واختيار الوسائل والأساليب التي 

 المدعوين، والتي منها ما يلي: تناسب طبيعتهم وبيئتهم، وقد أشار الشيخ رحَه الله لأقسام كثيرة من
 النوع الأول: المسلمون 

 :
ً
 تعريف المسلمأولا

هم المعرفون في اصطلاح الدعوة بأمة الّستجابة، وهم الذين قبلوا الدعوة، واستجابوا لدين 
 (2).الإسلام

فقد فطر الله الناس جميعاً إلى الخير، وما داخلهم الشر إلّ مع وساوس الشياطين وهمزاتهم، وما 
فإنه يزينون به الباطل، ويبهرجون به المعصية إن الإنسان إذا ترك لنفسه من غير عناد ولّ نفاق ولّ معصية، 

إِّنَّ الَّذِّينَ قاَلُوا "تعالى في القرآن الكريم،كما قال الله ،  يسلك السلوك القويم، الذي تمليه عليه فطرته السلمية
لجَْ  رُوا باِّ مُ الْمَلائِّكَةُ أَلَّّ تَخاَفُوا وَلّ تَحْزَنوُا وَأبَْشِّ ، (3)"نَّةِّ الَّتيِّ كُنتُمْ توُعَدُونَ رَب ُّنَا اللََُّّ ثُمَّ اسْتَ قَامُوا تَ تَ نَ زَّلُ عَلَيْهِّ

ن الأصناف الأخرى. وسرعة الّستجابة للدعوة إلى الله فالمسلمون أسرع استجابة في الغالب من غير هم م
                                                           

 .75العنزي، عزيز بن فرحان، البصيرة في الدعوة إلى الله، ص  1
 الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية ، أ.د.عبد الرحيم المغذوي - 2
 30لآية، سورة الروم ا - 3



72 
 

تعالى، تمثل رصيداً كبيراً من الخير عندهم، كذلك تمثل فاعلية وتجاوبًا دائماً ما تكون الدعوة الإسلامية 
 (1) بحاجة ملحة إليهما.

منافع، ولّ فعموم المسلمين بحكم ما فطرهم الله تعالى عليه من فطرة سليمة، لم تلوثها أغراض ولّ 
أصابها من أمراض القلب ما يصرفها عن الحق، إن هؤلّء يكونون على استعداد فطري للبذل والتضحية 

والمسلمون من أجل سلامة فطرتهم، فإنهم ، في العمل بالإسلام والدعوة إليه  على منهج القرآن والسنة
قلون من الضياع إلى العزة، وإلى من أجل هذا فهم ينت ،يرحبون بكل عمل يشعرهم بالّنتماء إلى الإسلام

وهذا الأمر هو الذي أمر  سبيل الله، لتكون كلمة الله هي العليا،الّنتساب إلى الفئة المؤمنة التي تجاهد في 
مْ وَافْ عَلُوا يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا اركَْعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُ " الله تعالى به في القرآن الكريم كما قال الله تعالى:

نْ حَرجَ  &  الخَْيْرَ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ  هَادِّهِّ هُوَ اجْتَ بَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فيِّ الد ِّينِّ مِّ وَجَاهِّدُوا فيِّ اللََِّّّ حَقَّ جِّ
يمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِّمِّيَن مِّن قَ بْلُ وَفيِّ هَذَا لِّيَكُونَ ا لَّةَ أبَِّيكُمْ إِّبْ راَهِّ يدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونوُا شُهَدَاء م ِّ لرَّسُولُ شَهِّ

للََِّّّ هُوَ مَوْلّكُمْ فنَِّعْمَ الْمَوْلَى وَنِّعْمَ  مُوا باِّ يرُ عَلَى النَّاسِّ فأَقَِّيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِّ  (2)" النَّصِّ
 عامة الناس النوع الثاني: 

الرؤساء والأعيان الذين هم في العادة قلة وأما ما عداهم عامة الناس وهم جماهير الشعب ما عدا 
فهم أكثرية الناس في أي مجتمع بشري في العالم ويكونون غالبا على الفطرة ولم تفسد نفوسهم بحب الرئاسة 
وشهوة الجاه والسلطة كما يكونون عادة من الطبقات العاملة التي تباشر مختلف أنواع الحرف والمهن ومنهم 

ة الفقراء والمساكين والكادحين، وهؤلّء الأصناف من الناس أسرع من غيرهم إلى الّستجابة إلى أيضا طبق
 (3)دعوة الحق واتباع الدعاة إلى الخير.

يتضح لنا من قصص الأنبياء والرسل أن الذين آمنوا بهم وصدقوا بنبوتهم فقال الشيخ رحَه الله ف
لّستجابة السريعة منهم أنهم خالون من موانع القبول هم الجمهور قبل غيرهم، والسبب الطبيعي لْذه ا

السريع الموجودة في غيرهم من الأعيان والسادة والعصاة والمترفين كحب الرياسة وخوف ضياع المكانة التي 
توارثوها في المجتمع ظلما وباطلا والتكبر والتعالي عن انقياد الغير والّنغماس في الترف والأهواء النفسية، 

                                                           

 (.2/439) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 78-77سورة الحج الآية  - 2
 110أصناف المدعوين وكيفية دعوتهم، أ.د.حَود الرحيلي ص:  - 3



73 
 

تنكف هذه الطبقة عن اتباع دعاة الإصلاح وتستصغر شأن الذين يتبعونهم ويرمونهم بالسفاهة ولْذا تس
 (1)والّستكانة كما يحبون المكائد لتضليلهم وإغوائهم.

هِّ لِّلَّذِّينَ اسْتُضْعِّفُوا " :وحكى الله سبحانه وتعالى قول الملأ من ثمود قاَلَ الْمَلأُ الَّذِّينَ اسْتَكْبَروُا مِّن قَ وْمِّ
نُونَ لِّ  لَ بِّهِّ مُؤْمِّ اَ أرُْسِّ اً مُّرْسَل  م ِّن رَّب ِّهِّ قاَلُوا إِّناَّ بمِّ هُمْ أتََ عْلَمُونَ أَنَّ صَالحِّ ن ْ ، ويستطيع الملأ الذي (2)"مَنْ آمَنَ مِّ

بيده الجاه والمال والقوة أن يرهبوا الجمهور ويثبطوا هممهم عزائمهم بالإغراء بالمال والجاه وبالتهديد بالإيذاء 
فَمَا آمَنَ لِّمُوسَى إِّلَّّ ذُر ِّيَّة  م ِّن قَ وْمِّهِّ عَلَى خَوْف  م ِّن فِّرْعَوْنَ " والبطش، وقال الله في شأن فرعون وملئه:

نَ الْمُسْرِّفِّينَ  مْ أَن يَ فْتِّنَ هُمْ وَإِّنَّ فِّرْعَوْنَ لَعَال  فيِّ الَأرْضِّ وَإِّنَّهُ لَمِّ  ، وكذلك كان أتباع محمد صلى الله(3)"وَمَلَئِّهِّ
 (4) عليه وسلم في مكة من الضعفاء وقد نالْم من مشركي قريش أذى كثير.

وفي السيرة النبوية أن أشراف قريش عرضوا على الرسول صلى الله عليه وسلم المال الكثير يعطونه 
له ترك دعوته كما وعدوه بالملك والسلطة والجاه مما يدل على أن السادة وكبراء يغرون الناس بالمال إعطاء 
أو منعا لصدهم عن الدعوة إلى الحق وقبولْا، ومن ناحية أخرى يسلك أصحاب الرئاسة والأموال، الأغراض 
الذاتية مع هؤلّء الدعاة والذين يتبعونهم سبيل إثارة الشبهات والّفتراءات حولْم بدعوى حَاية عقيدة 

 أقَْ تُلْ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبَّهُ إِّني ِّ أَخَافُ أَن وَقاَلَ فِّرْعَوْنُ ذَرُونيِّ "وأجدادهم، فقال تعالى عن مثل هذه المسالك:
 .(5)"يُ بَد ِّلَ دِّينَكُمْ أوَْ أَن يظُْهِّرَ فيِّ الَأرْضِّ الْفَسَادَ 

ومثل هذا كان زعماء قريش يقولون عن النبي صلى الله عليه وسلم من أنه يريد إفساد عقيدتهم 
لْم الأموال الكثيرة والجاه والسلطان وتوهموا أن هذا دليل وتسفيه آلْتهم، ومن الشبهات التي وقعوا فيها أن 

على أحقيتهم وصلاحيتهم لْذه المهمة فكيف كان فرعون يعتز بملكه وثرائه وسلطته ويوهم بها قومه أنه 
: أحق بالحق والّتباع من موسى الذي ليس عنده شيء مما عند فرعون من أسباب هذه المنزلة، وقال تعالى

رُونَ  لْأَنْهَ َٰرُ ٱقاَلَ يَ َٰقَوْمِّ ألَيَْسَ لىِّ مُلْكُ مِّصْرَ وَهَ َٰذِّهِّ  ۦعَوْنُ فىِّ قَ وْمِّهِّ وَنَادَىَٰ فِّرْ " ، (6)"تَجْرِّى مِّن تَحْتىِّٓۖ  أفََلَا تُ بْصِّ
ن مثل هذه الأوهام والشبهات، على بطلانها وسذاجتها فإنها تؤثر في الجمهور لأن فقال الشيخ رحَه الله "إ

                                                           

 (.2/478) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 75سورة الأعراف الآية:  - 2
 83سورة يونس الآية:  - 3
 (.2/239) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 26سورة غافر الآية: - 5
 .51سورة الزخرف الآية، - 6



74 
 

ع بالأسلوب الناعم المزخرف وينبهر بمتع الحياة الدنيا ومباهجها، ويزداد اغترارا إذا الإنسان العادي ينخد 
كان ذلك الأسلوب مصحوبا بالتهديد بالقوة والإيذاء بالحرمان، فلا ينجو منه إلّ الراسخون في العلم بأن 

على صلاح الشخص وصواب  الله تعالى يعطي المال والجاه لمن يحبه ولمن لّ يحبه فلا يكون المال والجاه دليلا
دعواه، ومع وجود احتمال تأثر الجمهور بإغراءات السادة والزعماء وأضاليل كما حصل من فرعون وملئه 

يجب على فوقادة قريش، فإن الجمهور في كل زمان ومكان أسرع من غيرهم إلى الّستجابة لدعوة الحق 
كانوا من جمهور الناس وعليه أن يتخذ منهم   الداعي المسلم أن يضع نصب عينه دائما أن أتباع رسل الله

 (1)قاعدة لنشر الدعوة بين سائر أنواع المدعوين.
 اليهودالثالث: النوع 

اَ أنُزِّلَ الْكِّتَابُ عَلَى " أهل الكتاب هم اليهود والنصارى، كما قال الله تعالى:ثم في  أَن تَ قُولُواْ إِّنمَّ
مْ لَغَافِّلِّينَ طاَئِّفَتَيْنِّ مِّن قَ بْلِّنَا وَإِّن كُنَّا   ثم لليهود أسماء كثيرة منها ما يلى:  (2)"عَن دِّراَسَتِّهِّ

 عبرانيون وعبريون من العير، أي عن عبور إبراهيم جدهم الأعلى نهر الفرات.  -1
 ويقالْم: إسرائيليون أو بنو إسرائيل نسبة إلى أبيهم إسرائيل.  -2
ويقال لْم: هود وهادوا وقد تعلبت كلمة يهود عليهم، وأصلها يهوذا، وهم سبط من أسباط  -3

بني إسرائيل، سموا بهذا الّسم تمييزاً لْم عن الأسباط العشرة الذين سموا، إسرائيل إلى أن تشتت 
الأسباط، وأسر يهوذا، ومن ثم دعى جميع نسل يعقوب يهوذا، ويهوذا جد هذا السبط، وهو 

 3ولّد يعقوب عليه السلام. رابع أ
وأطلق القرآن الكريم عليهم عبارة " أهل الكتاب" وهي لّ تعني أنهم أصحاب علم بالكتاب  -4

وإنما المراد بذلك أنهم أهل كتاب سماوي منزل من الله وهو التوراة، ويدخل في هذه التسمية 
يعزم اليهود بأن النصارى أيضاً لوجود كتاب سماوي لديهم وهو الإنجيل كما سيأتي هذا و 

 (4) لديهم كتاباً يعتمدون عليه في تشريعاتهم وهو التوراة.

                                                           

 (.2/479) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 ،256الآية سورة الأنعام  - 2
(، وبنو إسرائيل في الكتاب والسنة، دكتور محمد 95-6/94علي، الدكتور جواد: تاريخ العرب قبل الإسلام، ) - 3

 (.  1/3طنطاوي، )
 (.1/561) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4



75 
 

وهي في عرف اليهود مجموعة الأسفار المنزلة  والتوراة كلمة عبرانية معناها: الشريعة أو الناموس،
والنسيان وقد بين القرآن الكريم أن التوراة الحالية قد أصابها التحريف والتبديل  (1)،على موسى عليه السلام

والإخفاء، وأنها تختلف كل الّختلاف عن التوراة الإلْية الأصلية ذات التعاليم المقدسة، بل إن التوراة 
الموجودة حالياً تعكس أفكار وأخلاق اليهود عبر تاريخهم، وإلى هذا التحريف يشير القرآن الكريم في كثير 

هُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللََِّّّ أفََ تَطْمَعُو " من الآيات البينات كما قال الله تعالى: ن ْ نُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِّيق  م ِّ نَ أَن يُ ؤْمِّ
مْ ثُمَّ "وقال الله تعالى ، (2)"ثُمَّ يُحَر ِّفُونهَُ مِّن بَ عْدِّ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَ عْلَمُونَ  يَْدِّيهِّ فَ وَيْل  ل ِّلَّذِّينَ يَكْتُ بُونَ الْكِّتَابَ بأِّ

مُْ مم َِّّا يَكْسِّ  يَ قُولُونَ هَذَا مِّنْ  مْ وَوَيْل  لَّْ ثم قال  (3)"بُونَ عِّندِّ اللََِّّّ لِّيَشْتَروُاْ بِّهِّ ثَمنًَا قلَِّيلًا فَ وَيْل  لَّْمُ مم َِّّا كَتَ بَتْ أيَْدِّيهِّ
نَ الْكِّتَابِّ وَمَ "الله تعالى:  لْكِّتَابِّ لِّتَحْسَبُوهُ مِّ نَ تَ هُم باِّ هُمْ لَفَرِّيقًا يَ لْوُونَ ألَْسِّ ن ْ ا هُوَ مِّنَ الْكِّتَابِّ وَيَ قُولُونَ وَإِّنَّ مِّ

نْ عِّندِّ اللََِّّّ وَيَ قُولُونَ عَلَى اللََِّّّ الْكَذِّبَ وَهُمْ يَ عْلَمُونَ  نْ عِّندِّ اللََِّّّ وَمَا هُوَ مِّ  (4)."هُوَ مِّ
وقد جآء في الحديث عن ابن عباس رضي الله عنه، قال: "يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل 

، أحدث الأخبار بالله تقرأونه محضاً لم يشب، صلى الله عليه وسلمالذي أنزل الله على نبيكمالكتاب عن شيئ وكتابكم 
وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب قد بدلوا من كتب الله وغيروا فكتبوا بأيديهم، قالوا: هو من عند الله 

 منهم ليشتروا بذلك ثمناً قليلًا أو لّ ينهاكم ما جآءكم من العلم عن مساءلتهم، فلا والله ما رأينا رجلاً 
 (5)يسألكم عن الذي أنزل عليكم".

وقد ذم الله اليهود الذين لم يعملوا بالتوراة وشبههم بالحمار الذي يحمل أسفاراً دون الّنتفاع بها. 
لُوهَا كَمَثَلِّ الحِّمَارِّ يَحْمِّلُ "قال الله تعالى: كما  أَسْفَاراً بِّئْسَ مَثَلُ الْقَوْمِّ الَّذِّينَ مَثَلُ الَّذِّينَ حَُ ِّلُوا الت َّوْراَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِّ

ُ لّ يَ هْدِّي الْقَوْمَ الظَّالِّمِّينَ  يَاتِّ اللََِّّّ وَاللََّّ بوُا بِِّ  .(6)"كَذَّ
"يذكر القرآن الكريم أن الديانة اليهودية كانت ديانة توحيد تتصف فيها فقال الشيخ رحَه الله 

هر النقائص والعيوب، إلّ أن المتأمل في التوراة الحالية الذات الإلْية بصفات الكمال والتنزه عن جميع مظا

                                                           

 .235لجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، صا - 1
 75رة الآية سورة البق - 2
 79سورة البقرة الآية  - 3
 78سورة آل عمران الآية  - 4
(، كتاب الّعتصام، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم، 8/160البخاري:  صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل، )- 5

 لّ تسألوا أهل الكتاب عن شيئ. 
 .5سورة الجمعة الآية  - 6



76 
 

في زمن تدوين هذه الأسفار، حيث شبهوا الله سبحانه وتعالى بكثير  انتهكتيجد أن فكرة الألوهية قد 
من صفات المخلوقين، فمن ذلك ما يرويه سفر التكوين في قصة آدم وحواء وإخراجهما من الجنة إذ يذكر 

نهاهما عن الأكل من الشجرة لكي يبقيهما جاهلين لّ يشاركانه في صفة من أخص صفاته، أن الله تعالى قد 
وبما أنهما قد أكلا من شجرة المعرفة فقد أصبحا في ذلك في مستوى الألوهية لتمييزهما بين الخير والشر، 

شجرة الخلد، ومن ثم فقد أصبح لزاماً أن يطرد الإنسان من الجنة حتى لّ تمتد يده إلى شجرة أخرى هي 
 (1)فيكفل لنفسه أرقى صفات البقاء الإله وهي البقاء.

ومن ذلك ما يقرره نفس السفر من أن الله تعالى بعد أن خلق السموات والأرض في سةة أيام 
استراح في اليوم السابع، وكان يوم السبت، وأن الله قد بارك هذا اليوم من أجل ذلك اليوم فحرم فيه 

وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِّ وَالَأرْضَ وَمَا " :آن الكريم على هذا الزعم الباطل في قوله تعالىويرد القر  (2)العمل،
م  وَمَا مَسَّنَا مِّن لُّغُوب   تَّةِّ أياَّ نَ هُمَا فيِّ سِّ ومن ذلك ما يرويه سفر التكوين في ضصة هلاك قوم لوط، ، (3) "بَ ي ْ

ثلاثة رجال وهم الله ملكان معه، وقدموا على إبراهيم وهو وتدمير قريتي )سدوم، وعمورة( إذ يذ كر أن 
جالس أمام خيمته، وأن إبراهيم قد عرف الله من بينهم، ورجاه أن يستريحوا عنده قليلاً من وعثاء سفرهم، 
وقدم إليهم ماء لشربهم وغسل أرجلهم، وأخذ عجلًا حنيذا لطعامهم، فانتحى ثلاثتهم تحت ظل شجرة، 

 (4)ا قدمه لْم، وإبراهيم جالس على مقربة منهم.وأخذوا يأكلون مم

وقد ذكر القرآن هذه القصة على حقيقتها، وبين أن الذين وفدوا على إبراهيم عليه السلام، إنما 
كانوا ملائكة في صورة آدميين، فظنهم بشراً فقدم إليهم طعاماً فلم تصل أيديهم إليه، لأن الملائكة لّ 

لْبُشْرَى قاَلُواْ سَلامًا قاَلَ سَلام  فَمَا لبَِّثَ أَن " الى:يأكلون وفي هذا يقول الله تع يمَ باِّ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِّبْ راَهِّ
لْنَا# جَاءَ بِّعِّجْل  حَنِّيذ   يفَةً قاَلُواْ لَّ تَخَفْ إِّناَّ أرُْسِّ هُمْ خِّ ن ْ لُ إِّليَْهِّ نَكِّرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِّ إِّلَى  فَ لَمَّا رأََى أيَْدِّيَ هُمْ لَّ تَصِّ

 .(5)"قَ وْمِّ لُوط  
وقد قتل اليهود عامة أنبيائهم والدعاة والمصلحين فيهم، بل إن الله جل وعلا حصر موقفهم بين 

بْ تُ  اَ لّ تَهْوَى أنَْ فُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَ فَرِّيقًا كَذَّ مْ وَفَرِّيقًا التكذيب والقتل فقال تعالى: "أفََكُلَّمَا جَاءكَُمْ رَسُول  بمِّ
                                                           

 (.3/464) ،القويم في تفسير القرآن الحكيمالتذكير ان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.2/343المرجع السابق: ) - 2
 38سورة ق الآية،  - 3
 (.3/363) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 . 70-69سورة هود الآية،  - 5



77 
 

مُ (1)تَ قْتُ لُونَ" ، وبين جل وعلا أنه غاضب عليهم إلى يوم البعث لقتلهم الأنبياء فقال تعالى: "وَضُرِّبَتْ علَيْهِّ
يَاتِّ اللََِّّّ وَيَ قْتُ لُ  مُْ كَانوُا يَكْفُرُونَ بِِّ نهَّ يْرِّ الحَْق ِّ ذَلِّكَ ونَ النَّبِّي ِّيَن بِّغَ الذ ِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِّغَضَب  مِّنَ اللََِّّّ ذَلِّكَ بأَِّ

اَ عَصَوْا وكََانوُا يَ عْتَدُونَ" ، ثم توعدهم تعالى بالعذاب لقتلهم الأنبياء والدعاة المصلحين فقال تعالى: "إِّنَّ (2)بمِّ
يَاتِّ اللََِّّّ وَيَ قْتُ لُونَ النَّبِّي ِّيَن بِّغَيْرِّ حَق   وَيَ قْتُ لُونَ الَّذِّينَ يَأْمُرُونَ  رْهُمْ الَّذِّينَ يَكْفُرُونَ بِِّ نَ النَّاسِّ فَ بَش ِّ لْقِّسْطِّ مِّ باِّ

" قتلوا غير ما نبي، وهذه أسماء بعض من قتلوا من الأنبياء: )حزقيال( و) ، قد ، وإن اليهود(3)بِّعَذَاب  ألَِّيم 
 (4) .عليهم الصلاة السلام، أشعيا بن آموص( و)يحي( و) زكريا(

لة الدعوة إلى الله بالوسائل والطرق فالداعي المسلم مطالب بدعوتهم رغم حسدهم وشدتهم في مقاب
المناسبة لْم، وأن يقتدي بالنبي صلى الله عليه وسلم في كيفية دعوتهم فمن أهم الأعمال التي قام بها النبي 
صلى الله عليه وسلم عندما قدم المدينة الّتصال باليهود بواسطة عبد الله بن سلام رضي الله عنه ودعوتهم 

 .(5)إلى الإسلام
 النصاري  النوع الرابع: 

ولفظة النصرانية ونصارى من الألفاظ المعربة التي تطلق في العربية على أتباع المسيح عليه السلام  
يرى بعض المستشرقين أنها من  أصل سرياني هو نصراايا ويرى بعض آخر أنها تسمية عبرانية أطلقها اليهود 

ن لْا صلة بالناصريين، إحدى الفرق القديمة اليهودية على من اتبع ديانة المسيح ويرى بعض المؤرخين أ
المتنصرة، وقد بقي اليهود يطلقون على أتباع ديانة المسيح، النصارى وبهذا المعنى وردت الكلمة في القرآن 

 (6)الكريم، وصارت النصرانية علماً على الديانة المسيحية عند المسلمين.

يحدثنا عن كتاب سماوي أنزله الله تعالى، على عبده ورسوله والقرآن الكريم فقال الشيخ رحَه الله 
نَا عَلَى " عيس علىيه السلام يحمل الْداية والنور والموعظة للمتقين من بني إسرائيل كما قال الله تعالى: وَقَ فَّي ْ

نَ الت َّوْراَةِّ وَآتَ ي ْ  يلَ فِّيهِّ هُدًى وَنوُر  وَمُصَد ِّقاً ل ِّمَا بَيْنَ آثَارِّهِّم بِّعِّيسَى ابْنِّ مَرْيَمَ مُصَد ِّقاً ل ِّمَا بَيْنَ يدََيْهِّ مِّ نَاهُ الإِّنجِّ

                                                           

 . 87سورة البقرة الآية  - 1
 .61سورة البقرة الآية  - 2
 . 21سورة آل عمران الآية،  - 3
 (.1/434) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 .164القحطاني، سعيد بن وهف، الحكمة في الدعوة إلى الله تعالى، ص - 5
 (.52-6/51علي، الدكتور جواد: تاريخ العرب قبل الإسلام، ) - 6



78 
 

وَإِّذْ قاَلَ "، كما قال الله تعالى:صلى الله عليه وسلموفيه البشارة بالنبي محمد (1)"وَمَوْعِّظةًَ ل ِّلْمُتَّقِّينَ يدََيْهِّ مِّنَ الت َّوْراَةِّ وَهُدًى 
راً بِّرَسُول  يَأْتيِّ عِّيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنيِّ إِّسْراَئِّيلَ إِّني ِّ رَسُولُ اللََِّّّ  نَ الت َّوْراَةِّ وَمُبَش ِّ  إِّليَْكُم مُّصَد ِّقاً ل ِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِّ

حْر  مُّبِّين   لْبَ ي ِّنَاتِّ قاَلُوا هَذَا سِّ وقد أشار القرآن الكريم إلى ما لحق ، (2)"مِّن بَ عْدِّي اسْمهُُ أَحََْدُ فَ لَمَّا جَاءَهُم باِّ
يثاَقَ هُمْ فَ نَسُواْ "التبديل، فقال الله تعالى:الكتب السابقة من التحريف و  نَ الَّذِّينَ قاَلُواْ إِّناَّ نَصَارَى أَخَذْنَا مِّ وَمِّ

نَ هُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَ غْضَاء إِّلَى يَ وْمِّ الْقِّيَامَةِّ وَسَوْفَ يُ نَ ب ِّ  اَ كَانوُاْ حَظًّا مم َِّّا ذكُ ِّرُواْ بِّهِّ فأََغْرَيْ نَا بَ ي ْ ئُ هُمُ اللََُّّ بمِّ
 (4)/(3)".يَصْنَ عُونَ 

فقال الشيخ رحَه الله أن القرآن الكريم يذكر ديانة التي جآء بها المسيح عليه السلام ديانة توحيد، 
مَا قُ لْتُ " وحده، وفي ذلك يقول الله تعالى على لسان المسيح مجيباً على سؤال من ربه:تدعو إلى عبادة الله 

تَنيِّ كُنتَ أنَتَ  لَْمُْ إِّلَّّ مَا أمََرْتَنيِّ بِّهِّ أَنِّ  مْ فَ لَمَّا تَ وَف َّي ْ يدًا مَّا دُمْتُ فِّيهِّ مْ شَهِّ اعْبُدُواْ اللَََّّ رَبي ِّ وَرَبَّكُمْ وكَُنتُ عَلَيْهِّ
مْ وَأنَتَ عَلَى كُل ِّ شَيْء  شَهِّيد   دَنَّ أَشَدَّ النَّاسِّ عَدَاوَةً " تعالى عند قوله:وذكر الله  (5)"الرَّقِّيبَ عَلَيْهِّ ل ِّلَّذِّينَ لتََجِّ

دَنَّ أقَْ رَبَهمُْ مَّوَدَّةً ل ِّلَّذِّينَ آمَنُواْ الَّذِّينَ قاَلُواْ إِّناَّ  يَن آمَنُواْ الْيَ هُودَ وَالَّذِّينَ أَشْركَُواْ وَلتََجِّ يسِّ هُمْ قِّس ِّ ن ْ نَّ مِّ  نَصَارَى ذَلِّكَ بأَِّ
وُنَ  مُْ لَّ يَسْتَكْبرِّ تي تقررها هذه الأناجيل هي ديانة شرك تقوم على بينما نرى الديانة ال ،(6)"وَرهُْبَانًا وَأَنهَّ
أنكر القرآن الكريم في أكثر من آية على النصارى تحريفهم لكتاب الله في أسفارهم الّعتقاد بالتثليث، وقد 

 وَقاَلَتِّ الْيَ هُودُ عُزَيْ ر  ابْنُ اللََِّّّ "أو أنا جيلهم المزعومة، وتغييرهم لطبيعة المسيح، وزعمهم أنه ابن الله.بقوله:
يحُ  ُ أَنىَّ وَقاَلَتْ النَّصَارَى الْمَسِّ مْ يُضَاهِّؤُونَ قَ وْلَ الَّذِّينَ كَفَرُواْ مِّن قَ بْلُ قاَتَ لَهُمُ اللََّّ فَْ وَاهِّهِّ ابْنُ اللََِّّّ ذَلِّكَ قَ وْلُْمُ بأِّ

دًا لَّّ اتخََّذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهمُْ أرَْبَابًا م ِّن دُونِّ اللََِّّّ  يُ ؤْفَكُونَ  رُواْ إِّلَّّ لِّيَ عْبُدُواْ إِّلَْاً وَاحِّ يحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أمُِّ وَالْمَسِّ
يَا أهَْلَ الْكِّتَابِّ لَّ تَ غْلُواْ فيِّ دِّينِّكُمْ وَلَّ تَ قُولُواْ عَلَى "وقال الله تعالى: (7) "إِّلَهَ إِّلَّّ هُوَ سُبْحَانهَُ عَمَّا يُشْرِّكُونَ 

نُواْ باِّ اللََِّّّ إِّلَّّ الحَْقَّ  نْهُ فَآمِّ يحُ عِّيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللََِّّّ وكََلِّمَتُهُ ألَْقَاهَا إِّلَى مَرْيَمَ وَرُوح  م ِّ اَ الْمَسِّ للََِّّّ وَرُسُلِّهِّ وَلَّ إِّنمَّ

                                                           

 46سورة المائدة الآية،  - 1
 .6رة الصف الآية، سو  - 2
 .14سورة المائدة الآية،  - 3
 (.1/574) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 117سورة المائدة  - 5
 82سورة المائدة  - 6
 .31-30سورة التوبة  - 7



79 
 

د  سُبْحَانهَُ أَن يَكُونَ لَهُ  ُ إِّلَه  وَاحِّ اَ اللََّّ  وَلَد  لَّهُ مَا فيِّ السَّمَاوَات وَمَا فيِّ الَأرْضِّ تَ قُولُواْ ثَلاثةَ  انتَ هُواْ خَيْراً لَّكُمْ إِّنمَّ
للََِّّّ وكَِّيلاً    (2)/(1) "وكََفَى باِّ

ونقل الشيخ حديث النبي صلى الله عليه وسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال سمعت رسول 
وكتاب النصارى هو  (3)"ما من مولود إلّ يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه"صلى الله عليه وسلم الله

الإنجيل الذي أنزله الله تعالى على عبده ورسوله، عيسى ابن مريم، عليه السلام والإنجيل كلمة يونانية معناها 
البشارة والتعليم، وهي في الأصل اليوناني )انكليوس(، والكتاب المقدس عند النصارى، يشمل العهد القديم، 

في أوائل القرن الخامس الميلادي على اعتماد سبعة وعشرين سفراً والعهد الجديد، وقد استقر رأي النصارى 
من أسفارهم، وقرروا أنها هي وحدها الأسفار المقدسة، أي الموحي بها، ويعتقدون أنه موحي لأصحابها من 
د الرب بمعانيها لّ بألفاظها، وأطلقوا عليها اسم العهد الجديد للمقابلة بينها وبين ما اعتمد من أسفار اليهو 

 (4)المقدسة التي أطلقوا عليها اسم العهد القديم.
أن يتعامل معهم أيضاً كتعامل النبي صلى الله عليه وسلم معهم فيحرص على استخدام  فإن الداعية يجب

كافة الوسائل والأساليب الدعوية التي تناسب حالْم، بل إن دعوتهم أسهل من دعوة اليهود، لبيان 
إلى ان النصارى أقرب مودة للمسلمين من اليهود والمشركين، فيستعمل  القرآن الكريم ذلك حيث أشار

معهم أسلوب المجادلة بالتي هي أحسن كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم مع وفد نصارى نجران فإنهم 
اختلفوا مع اليهود في مجلس النبي صلى الله عليه وسلم واعترضوا على النبي صلى الله عليه وسلم وهو يرد 

 (5).كل أسئلتهم ويجاوبهم عليها أحسن إجابة، حتى أفحمهم  على

 المنافقون  :الخامس النوع
:
ً
المنافق في اللغة: مأخوذ من النافقاء، والنافقاء، إحدى حجرة اليربوع، واصطلاحاً  لغةً  المنافق تعريف أولا

يكتمها ويظهر غيرها، وهو موضع يرققه، فإذا أتي من قبل القاصعاء ضرب اليربوع النافقاء برأسه فانتفق 

                                                           

 .171سورة النساء  - 1
 (.1/654) ،الحكيمالتذكير القويم في تفسير القرآن ان، وحيد الد ين، خ - 2
(، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى 2/97البخاري:  صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل، ) - 3

 علييه؟
 (.1/674) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -4
 (.1/564) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -5



80 
 

أي خرج، وقيل مأخوذ من النفق، وهو السرب تحت الأرض، ويراد أن يستتر بالإسلام كما يستتر صاحب 
 (1)فيه. النفق

هو الذي يظهر غير ما يبطنه ويخفيه، فإن كان الذي يخفيه  :المنافق في الّصطلاح الشرعي
وحكمه في الآخرة حكم الكافر، وقد يزيد عليه في العذاب  (2)التكذيب بأصول الإيمان فهو المنافق الخالص،
نَ النَّارإِّنَّ الْمُ : "تعالى الله قال لخداعه المؤمنين بما يظهره لْم من الإسلام،  (3)"نَافِّقِّيَن فيِّ الدَّرْكِّ الَأسْفَلِّ مِّ

وإن كان الذي يخفيه غير الكفر بالله وكتابه ورسوله، وإنما هو شيء من المعصية لله، فهو الذي فيه شعبة 
أو أكثر من شعب النفاق، والذي نريد أن نتكلم عنه في هذا البحث هو المنافق الخالص الذي يخفي كفره 

ولكتابه ولرسوله، ومع هذا فإن َّنَا سنذكر بعض صفات هؤلّء المنافقين ليتَّعِّظَ ويعتبر المسلم، وتكذيبه لله 
ولأنه من الجائز أن يجتمع مع الإسلام بعض شعب  ،فقد يكون فيه من صفات المنافقين وهو لّ يشعر

الناس في دين الله  ما تنتصر الدعوة إلى الله في المجتمع الكافر وتعلو كلمة الله، ويدخل فعند، النفاق
أفواجًا، وتستأصل قوة الكفر، ويذهب سلطان الكافرين، وتكون القوة والمنعة للمسلمين، عند ذاك 
يمكن أن يوجد المنافقون الذين لم يؤمنوا مع المؤمنين، ولم يبقوا على كفرهم ظاهرين معروفين مع الكافرين، 

وعلى هذا فالنفاق لّ يوجد إذا كانت الغلبة  ،سلامخوفاً من سطوة المسلمين، فيبطنوا الكفر ويظهروا الإ
 (4)والسطوة والسلطة للكفار؛ لأنه لّ خوف في هذه الحالة من إظهار الكفر والتمرُّد على الإسلام،

مْ قاَلُوا إِّناَّ " الله تعالى: فقال اَ نَحْنُ  وَإِّذَا لَقُوا الَّذِّينَ آمَنُوا قاَلُوا آمَنَّا وَإِّذَا خَلَوْا إِّلَى شَيَاطِّينِّهِّ مَعَكُمْ إِّنمَّ
  ،(5)"مُسْتَ هْزِّئوُنَ 

وإذا خلوا إلى قرنائهم من المنافقين  إننا مؤمنون، :فهم لجبنهم يقولونفقال الشيخ رحَه الله "
 .نحن نستهزئ بالمؤمنين بقولنا لْم: إن َّنَا مؤمنون والكاذبين قالوا

ثم النفاق على نوعين الّعتقادي والعملي، فالّعتقادي فهو الذي يظهر صاحبه الإسلام، ويبطن 
الكفر، وهذا النوع مخرج من الدين بالكلية، وصاحبه في الدرك الأسفل من النار، وقد وصف الله أهله 

                                                           

 (. 5/98(، والنهاية، لّبن الأثير،)359-10/358لسان العرب، مادة نفق،) - 1
 (. 1/78التعريفات، للجرجاني، ) - 2
 . 145سورة النسآء الآية،  - 3
 .109صالح، الدكتور صالح الفوزان، عقيدة التوحيد، ص  - 4
 .14سورة البقرة الآية،  - 5



81 
 

، والميل بالكلية بصفات الشر كلها: من الكفر، وعدم الإيمان، والّستهزاء بالدين وأهله، والسخرية منهم
إلى أعداء الدين، لمشاركتهم لْم في عداوة الإسلام، وهؤلّء موجودون في كل زمان، ولّ سيما عندما تظهر 
قوة الإسلام، ولّ يستطيعون مقاومته في الظاهر، فإنهم يظهرون الدخول فيه لأجل التأكيد له ولأهله في 

 (1)دمائهم وأموالْم. الباطن، ولأجل أن يعيشوا مع المسلمين، ويأمنوا على

أما النفاق العملي فهو عمل شيئ من أعمال المنافقين، مع بقاء الإيمان في القلب، وهذا لّ يخرج 
من الملة، لكنه وسيلة إلى ذلك وصاحبه يكون فيه إيمان ونفاق، وإذا كثر صار بسببه منافقاً خالصاً، فعن 

ربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت قال:"أصلى الله عليه وسلم عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي 
خصلة منهن فيه كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها، إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا 

 (2)خاصم فجر، وإذا عاهد غدر"

، صلى الله عليه وسلمثم قال الشيخ رحَه الله "والمنافقون فهم من المعاصين للدعوة الإسلامية، في زمن الرسول
ومكان، وهم الذين يظهرون الإسلام ويبطنون الكفر حقيقة، وقد أخبرنا القرآن الكريم وكذلك في كل زمان 

، وضد المسلمين، لكي يأخذ المسلمون صلى الله عليه وسلمعن صفاتهم السيئة، وأعمالْم الحقيرة والدنيئة، ضد الرسول
كائد الحذر والحيطة منهم حيث يندسون بين المسلمين، ويستترون بالإسلامم، لكي يحيكوا المؤامرات، والم

في الخفاء، ولّ يخلو مجتمع من المجتتمعات من أمثالْم، وهؤلّء أشد خطراً على الإسلام من الكفار الذين 
 (3)أعلنوا كفرهم جهاراً، فعرفهم المسلمون، وحذروا منهم"

 المشركون  :السادس لنوعا

  الشرك: تعريف

 والمثيل والند، الصائد، وحبائل والكفر، والتسوية، المخالطة، على تطلق اللغة: في الشرك كلمة 

 (4)والأرباب. والعدلّء، والعديل، والنظير، والكفئ والشبيه،
 (5)"غيره معه وتعبد خلقك، وهو نداً  لله تجعل أن هو" بقوله: الذهبي عرفه فقد الشرع: في الشرك أما

                                                           

 (. 1/459) ،في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم ان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.1/488المرجع السابق: ) - 2
 (.1/554) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 . 259المفردات في غريب القرآن، ص  - 4
 ،329التعريفات: لّبن الكمال، نقلاً عن القاموس الفقهي، لسعدي أبو حبيب، ص  - 5



82 
 

 وعلا جل له وشريكاً، مساوياً  يجعله نداً  الله مع العبد يتخذ أن هو يلي: بما الشرك يعرف أن ويمكن

 (1)العمل. القولأو أو بالّعتقاد ذلك كان سواء وألوهيته وصفاته، وأسمائه بيته، ربو في وحده، يستحقه فيما
 أصنام من تعالى الله لغير العبادة أنواع من شيئاً  العبد يصرف أن هو الشرع: في فالشرك هذا وعلى

 والشرك ذلك، غير أو طبيعة قوى أو سماوية أجرام أو ورقب أو جن أو إنس أو أحجار أو أشحار أو أوثان أو

إِّنَّ اللَََّّ لَّ يَ غْفِّرُ أَن يُشْرَكَ بِّهِّ وَيَ غْفِّرُ مَا دُونَ ذَلِّكَ " :تعالى الله قال كما الإطلاق، على الذنوب أعظم هو
للََِّّّ فَ قَدِّ افْتَرىَ إِّثْماً عَظِّيمًا  أن يغفر لّ أنه: تعالى أخبر الله رحَه كثير ابن قال ،(2) "لِّمَن يَشَاء وَمَن يُشْرِّكْ باِّ

 من شاء لمن الذنوب من أي يشآء، لمن ذلك دون ما ويغفر مشرك، وهو لقيه لعبد يغفر لّ أي به، يشرك

 (3)عباده.
 يغفره لّ أنه أخبر تعالى الله لأن الذنوب، أعظم الشرك أن الآية هذه من "يتبين الله رحَه الشيخ فقال

 وذلك عذبه، شآء وإن به لقيه لمن غفره شآء إن المشيئة تحت داخل فهو الذنوب من دونه وما منه، يتب لم لمن

 لرب وتنقص الظلم، وأظلم القبيح بحأق لأنه الله، عند شأنه هذا الذي الشرك من الخوف شدة للعبد يوجب

 (4) .به غيره وعدل لغيره، حقه خالص وصرف العالمين،
الْحمَْدُ للََِِّّّّ الَّذِّي خَلَقَ السَّمَاوَاتِّ وَالَأرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِّ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِّينَ كَفَرُواْ "تعالى: الله قالف

 وذلك وجه، كل من له مناف والأمر بالخلق للمقصود مناقض "ولأنه الله رحَه الشيخ فقال ،(5)"بِّرَبه ِِّّم يَ عْدِّلُونَ 

 إلّ للعالم صلاح لّ الذي لأوامره، والنقياد له، والذل طاعته، عن والّستكبار العالمين، لرب المعاندة غاية

 (6) الله" الله، يقال لّ حتى الساعة تقوم لّ" صلى الله عليه وسلمقال كما القيامة، وقامت خرب، منه خلا فمت بذلك،

اَ ۖ أمَْ لَُْ " تعالى: الله فقال رُونَ بهِّ اَۖ  أمَْ لَْمُْ أَعْيُن  يُ بْصِّ اَ ۖ أمَْ لَْمُْ أيَْد  يَ بْطِّشُونَ بهِّ مْ ألََْمُْ أرَْجُل  يَمْشُونَ بهِّ
اَۗ  قُلِّ ادْعُوا شُركََاءكَُمْ ثُمَّ كِّيدُونِّ فَلَا تنُظِّرُونِّ  لْذه الآلْة والأصنام الله "أ الشيخ رحَه فقال (7)"آذَان  يَسْمَعُونَ بهِّ

                                                           

(، وتجريد التوحيد، للمقريزي، 1/368(، ومدارج السالكين، لّبن القيم، )1/344مة، للإمام ابن تيمية، )الّستقا - 1
 .57-52ص 

 116 والآية 48 النسآء سورة - 2
 .286، ص 2تفسير القرآن العظيم، ج/ - 3
 (.1/654) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 .1 الآية، الأنعام سورة - 5
 . 2208، والترمذي، رقم الحديث 148صحيح مسلم رقم الحديث،  - 6
 .195سورة الأعراف الآية  - 7



83 
 

أرجل يسعَوْن بها معكم في حوائجكم؟ أم لْم أيد  يدفعون بها عنكم وينصرونكم على من يريد بكم شراً 
ومكروهًا؟ أم لْم أعين ينظرون بها فيعر ِّفونكم ما عاينوا وأبصروا مما يغيب عنكم فلا ترونه؟ أم لْم آذان 

؟ فإذا كانت آلْتكم التي تعبدونها ليس فيها شيء من هذه الآلّت، يسمعون بها فيخبرونكم بما لم تسمعوه
فما وجه عبادتكم إياها، وهي خالية من هذه الأشياء التي بها يتوصل إلى جلب النفع أو دفع الضر؟ قل 
أيها الرسول لْؤلّء المشركين من عبدة الأوثان: ادعوا آلْتكم الذين جعلتموهم لله شركاء في العبادة، ثم 

لوا بذلك، فإني لّ أبالي بِلْتكم؛ لّعتمادي على اجتم عوا على إيقاع السوء والمكروه بي، فلا تؤخروني وعج ِّ
 (1)"حفظ الله وحده
 والنفع، الضر ملك من الإلْية خصائص في وتقدس تعالى بالخالق للمخلوق تشبيه الشرك أن الحاصل

 فمن وحده، بالله كلها العبادة وأنواع التوكل،و  والرجاء والخوف الدعاء، تعلق يوجب الذي والمنع، والعطاء

 نشوراً، ولّ حياةً  ولّ موتاً  ولّ نفعاً  ولّ ضراً  لنفسه يملك لّ من وجعل بالخالق، شبهه فقد بخلوق ذلك علق

 فأزمة ،كله الأمر يرجع وإليه كله، الخير وبيده كله، الملك وله كله، الخلق وله كله، الحمد له بمن شبيهاً 

 لما معطي ولّ أعطى، لما مانع لّ يكن، لم يشأ لم وما كان شاء فما إليه، ومرجعها سبحانه، بيده كلها الأمور
 فأقبح الحكيم، العزيز وهو بعده من له مرسل فلا يمسك وما لْا، ممسك فلا رحَة للناس فتح إذا الذي منع،

 (2) بالذات. الغني بالقادر بالذات الفقير العاجز تشبيه التشبيه،

 
 الملحدون  :السابع النوع

  الإلحاد: تعريف

 الدين في لحد يقال: والمراء، والجدال والجور والظلم الشيئ، عن والعدول الميل هو الأصل: في الإلحاد

 لموضع القبر جانب في يعمل الذي الشق واللحد: ،(3)وظلم وجادل ومارى وعدل ل ما لمن إلحاداً، وألحد لحداً 

 (4)جانبه. إلى القبر وسط عن أميل قد لأنه الميت،

                                                           

 (.1/456) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.1/457)المصدر السابق:  - 2
 (، مادة لحد. 3/288انظر لسان العرب، ) - 3
 40الأجوبة المفيدة لمهمات العقيدة، للشيخ عبد الرحَن بن محمد الدوسري، ص انظر  - 4



84 
 

 والمنحرف الفاسد، والتأويل الّعتقادات، بشتى عنه والّنحراف الحق، عن الميل هو" شرعاً: والإلحاد

اَ " :تعالى الله قال كما "ملحداً  يسمى لحكمه والمعاكس تعالى، الله صراط عن وَللََِِّّّّ الَأسْماَء الْحُسْنَى فاَدْعُوهُ بهِّ
دُونَ فيِّ أَسْماَئِّهِّ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانوُاْ يَ عْمَلُونَ وَذَرُواْ الَّذِّينَ   يجب عما الميل بأنه الإلحاد يعرف أن ويمكن، (1)"يُ لْحِّ

 ولذا الله رحَه الشيخ فقال (2) ،الكفر جهات من جهة لىع القويم والشرع الصالح والعمل الحق الّعتقاد من

 الشرك لىع وإلحاد تعالى، بالله الشرك إلى إلحاد ضربان: والإلحاد ،وأشملها الكفر أنواع أوسع الإلحاد فإن

 (3)يبطله. ولّ عراه يوهن والثاني ويبطله، الإيمان ينافي فالأول بالأسباب،

 وجود وإنكار الدين، عقائد عن والّنحراف العدول أمرين على الأكبر/ويطلق الإلحاد الأول: النوع

 وتم السلام، عليهم الأنبياء دعوة عليها قامت التي الأصول تعطيل هو وهذا الآخر. واليوم والنبوات تعالى الله

نْ يَا نَموُتُ وَقاَلُوا مَا هِّيَ إِّلَّّ حَيَاتُ نَ " تعالى: الله كماقال والفطرية. والعقلية النقلية والبراهين بالأدلة تقريرها ا الدُّ
نْ عِّلْم  إِّنْ هُمْ إِّلَّّ يَظنُُّونَ  هْرُ وَمَا لَْمُ بِّذَلِّكَ مِّ  تعالى الله يخبر" رحَه الشيخ فقال ،(4)"وَنَحْيَا وَمَا يُ هْلِّكُنَا إِّلَّّ الدَّ

 الدنيا حياتنا إلّ هي ما المعاد:وقالو إنكار في العرب مشركين من وافقهم ومن الكفار من الدهرية قول عن

 العرب مشركو يقوله وهذا قيامة، ولّ معاد وماثم آخرون، ويعيش قوم يموت الدار هذه إلّ ثم ما أي ونحيا نموت

 الدربة الدهرية الفلاسفة وتقوله والرجعة، البداءة ينكرون وهم منهم، الإلْيون الفلاسفة وتقوله المعاد، المنكرون

 أن وزعموا عليه كان ما إلى شيئ كل يعود سنة ألف ثلاثينو  ستة كل في أن المعتقدون للصانع، المنكرون

 (5)المنقول. وكذبوا العقول فكابروا تتناهي، لّ مرات تكرر قد هذا

 عن المسلم ميل هي والتي المحرمات، من والسيئات الذنوب به والمرادالأصغر  الإلحاد الثاني: النوع

دِّ الْحرَاَمِّ الَّذِّي إِّنَّ ) تعالى الله كماقال والظلم. الجور إلى القصد الَّذِّينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِّيلِّ اللََِّّّ وَالْمَسْجِّ
 بأمر فيه يهم أي 6(جَعَلْنَاهُ لِّلنَّاسِّ سَوَاء الْعَاكِّفُ فِّيهِّ وَالْبَادِّ وَمَن يرُِّدْ فِّيهِّ بإِِّّلْحاَد  بِّظلُْم  نذُِّقْهُ مِّنْ عَذَاب  ألَِّيم  

 (7).الكبار المعاصي من فظيع

                                                           

 180 الآية، الأعراف سورة - 1
 .329التعريفات: لّبن الكمال، نقلاً عن القاموس الفقهي، لسعدي أبو حبيب، ص  - 2
 (.2/632) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 24 الآية، اثيةالج سورة - 4
 (.3/305) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 5
 25 الآية، الحج سورة - 6
 (. 3/226انظر، تفسير القرآن العظيم، لّبن كثير، ) - 7



85 
 

 في ومبتغ الحرم، في ملحد الله إلى الناس أبغض" صلى الله عليه وسلمالنبي قال قال عنهما الله رضي عباس ابن وعن
 من هو ممن الذنوب أهل أبغض أن أي ،(1)"دمه يهريق حق بغير أمرئ دم ومطلب الجاهلية، سنة الإسلامم

 إلحاداً  تعد فهي صغيرة، أم كبيرة، معصية ارتكب من كل وصف من وهو الحرم، في الملحد الممسلمين، جملة

 (2) .عظمها غلى إشارة

 أنكر من وهم العصر، هذا في عليه المصطلح المعنى وه هنا: بالملحدين المراد الله رحَه الشيخ فقال

 واعتبار وقدرته، بإرادته أحداثه ويجري وحكمته، بعلمه أمره يدبر فيه، متصرف الكون، لْذا خالق رب وجود

 الحياة واعتبار وقوانينها، المادة طبيعة بمقتضى أو بالمصادفة، تتم قد تغيراته واعتبار أزلية، الأولى مادته أو الكون

 إنكار بمعنى والإلحاد (3) ،المادة في الذاتي التطور أثر من الإنسان، قمتها حتى وفكر شعور من تستتبع وما

 مع العبادة، في تعالى الله مع الشرك هو شائعاً  كان وإنماالذي القديم، ازمن في منتشراً  يكن لم تعالى الله وجود

 تعالى الله لوجود إنكار فهو الحديث العصر في الإلحاد أما ،المالك المدبر الرازق الخالق هو الله بأن الإقرار

 تحميه، ودول تحرسه حكومات له وأصبح أوروبا، بلاد في واسعاً  انتشاراً  اليهود أيدي على انتشر وقد أصلًا،

 (4)البحث. من وتأييد العلم، من سند على يقوم بأنه يزعم الحديث دالإلحا أن كما
يجب أن يكون الداعية الإسلامي ذا ثقافة عالية واطلاع واسع فيسهل عليه توجيه  والحاصل:

أنظار الناس إليه ومخاطبة المثقفين من جميع قطاعات المجتمع، ويستطيع كذلك دعم آرائه وأقواله بحجج 
أفكاره ودعوته إلى الجمهور بثقة في نفسه وإرادة قوية في مهمته، وإذا كان الداعي واضحة قوية وتوجيه 

قليل الثقافة وسطحي الوعي سرعان ما ينكشف الناس عنه ويتراجعون عن دعوته وينفضون عنه وعن 
دعوته، وينبغي أن يدرك الداعي ان تعميق حركة الدعوة في قلوب الجمهور يكمن في تقريبهم إليه وصرف 

 (5)لعاتهم نحو هذه الحركة.تط
وأن الداعي المثقف الواعي يدرس المستوى الثقافي والفكري لكل طبقة من المجتمع الذي يعمل في 
وسطه ويضع برنامجا متقنا مدروسا يناسب عقول أفراد وجماعات تلك الطبقة ويلبي حاجاتهم الأساسية 

                                                           

 .6882(، رقم الحديث، 4/56البخاري، صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل، ) - 1
 (.12/262(، وفتح الباري، لّبن حجر، )8/510البخاري، لّبن بطال، )انظر شرح صحيح  - 2
 . 409لعبد الرحَن، حبنكة الميداني، ص  ،كواشف زيوف في المذاهب الفكرية المعاصرة  - 3
 (.3/306) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 (.3/357) ،تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم في ان، وحيد الد ين، خ - 5



86 
 

الأولوية، الترتيب، ولّ بد أن يكون منهجه متنوعا النابعة من واقع حياتهم، ويراعي في ذلك البرنامج 
ومتكاملا بحيث يشمل مختلف طبقات المجتمع الذي اتخذه ميدانا لعمله الشاق ولكنه مفيد، لأنه يجالس 
ويحادث الأدباء والعلماء والساسة والّقتصاديين والعقلاء والبسطاء، فيجب أن يكون منفتحا فكريا وحركيا 

 (1)ن انغلاقيا وضيق الأفق.واسع الإدراك، ولّ يك

ويمكن للداعي المسلم أن يستوعب ثقافته العالية الشاملة بالقراءة الواسعة على مستوى عال فيقرأ 
الأفكار والآراء المختلفة ولّ ينبغي له أن يستكبر أو يستنكف من قراءة أفكار المخالفين أو الأعداء بل لّ 

الداعي تجعله يبدو غريبا في وسط المجتمع المثقف بثقافة عالية  بد أن يمر على جميع الأفكار، وإن انغلاقية
شاملة و إذا بقي الداعي مع أفكاره المحدودة ومعلوماته القليلة التي التقطها من بعض صفحات الكتب 
المقررة في المدارس والمعاهد واكتفى بحفظ بعض النصوص المتداولة في كل المناسبات يعيش مع نفسه فقط 

لقة مفرغة، ويمكن للداعي الواعي أن يستقي ثقافته ومعلوماته الواسعة المتنوعة من الذين ويدور في ح
يجالسهم ويحادثهم فإن الكثيرين منهم يحملون أفكارا واسعة ومعلومات مفيدة فعليه أن يستقي العلم والخبرة 

تاما واسع الأفق من كل شخص يجالسه ويناقشه فينفتح فكره تدريجيا، والمهم أن يكون الداعي واعيا 
 (2)والّطلاع، قادرا على الكلام في المجالس وتوجيه أنظار الناس إليه وصاحب الحجة الواضحة.

 

 المبحث الثالث

من خلال فقه الدعوة المتعلق بواجبات المدعو تجاه الداعي والدعوة،              

 في تفسير القرآن الحكيم،التذكير القويم 

هناك قواعد تتعلق بالشخص المدعو والقواعد ،المتعلقة بالدعوات في هذا الموضوعالقواعد المختلفة 
وللتمسك به،  ،هناك أيضًا العديد من القواعد المتعلقة بهذا الموضوع ،المتعلقة بالدعوة الموجهة إلى المدعو

يتعلق بالعبادة، بما فإنه منتشر في جميع المصادر الإسلامية، بما في ذلك ما يتعلق بالعقيدة، بما في ذلك ما 
يجب أن يكون المتصل على دراية بالدعوة والتوقعات التي  ،في ذلك ما يتعلق بالأخلاق والسلوك وغيرها

رحَه للشيخ وحيد الدين خان  القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير في وقد شمل تفسير ،تأتي معها
المدعو أن يلتزمها مع الداعي وكذلك مع الدعوة  الله الكثير من هذه الآداب الإسلامية، التي ينبغي على

                                                           

 ، بتصريف كبير، مرجع سابق.129-89منهج الدعوة المعاصرة في ضوء الكتاب والسنة، ص،  - 1
 (.2/544) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2



87 
 

والمدعوليس مدللاً ولّ متروكاً لنفسه وهواه، وإنما هو مطالب بالّنقياد للحق، وأن يقوم بتطبيق ، الموجهة إليه
منهج الله تعالى، وهو مطالب كذلك بالتفقه الجاد، والسؤال عما يشكل عليه، وأن يقوم بالدعوة إلى الله 

 وضحه فيما يلي: أوهذا ما س ،على بصيرة
 المطلب الأول: الانقياد إلى الحق والخير إذا تبين له

وذلك أن الله تعالى قد أعطى الإنسان عقلًا يميز به بين ما ينفعه وما يضره، وما هو خير، وما 
. قال هو شر، وقد أرسل الرسل والأنبياء عليهم السلام، وأنزل معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط

لْقِّسْطِّ وَ " الله تعالى: يزاَنَ لِّيَ قُومَ النَّاسُ باِّ لْبَ ي ِّنَاتِّ وَأنَزلَْنَا مَعَهُمُ الْكِّتَابَ وَالْمِّ أنَزلَْنَا الْحدَِّيدَ لَقَدْ أرَْسَلْنَا رُسُلَنَا باِّ
ُ مَن ينَصُرهُُ وَرُسُلَهُ  َ قَوِّيٌّ عَزِّيز  فِّيهِّ بَأْس  شَدِّيد  وَمَنَافِّعُ لِّلنَّاسِّ وَلِّيَ عْلَمَ اللََّّ لْغَيْبِّ إِّنَّ اللََّّ   (1)".باِّ

لأنه يدعوهم لما صلى الله عليه وسلم وطالب الله سبحانه وتعالى أمة الدعوة جميعاً بأن يستجيبوا للرسول محمد 
يبُواْ " يحييهم في الدنيا حياة طيبة، ويحظوا في الآخرة برضوان الله تعالى، فقال لْم: يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُواْ اسْتَجِّ

 (2)". إِّليَْهِّ تُحْشَرُونَ  وَلِّلرَّسُولِّ إِّذَا دَعَاكُم لِّمَا يُحْيِّيكُمْ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَََّّ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِّ وَقَ لْبِّهِّ وَأنََّهُ للََِِّّّّ 

ن الله تعالى يأمر بفعل الخير، ويثيب عليه، أجزل الثواب، في عديد من الآيات البينات، كما ثم أ
وقال  ،(3)"يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا اركَْعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْ عَلُوا الخَْيْرَ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ ":قال الله تعالى

يعًا إِّنَّ اللَََّّ عَلَى كُل ِّ وَلِّكُل   وِّجْهَة  هُوَ مُوَل ِّيهَا فاَسْتَبِّقُواْ الخَْيْراَتِّ أيَْنَ مَا تَكُونوُاْ يَأْتِّ بِّكُمُ اللََُّّ جمِّ :"الله تعالى
 .(4)"شَيْء  قَدِّير  

إن المدعو مطالب بأن يدخل في دين الإسلام، إن كان من غير المسلمين فقال الشيخ رحَه الله "
بمجرد أن يستبين له الحق، ومطالب بأن يكف عن المعصية، ويخرج من ذلْا وإثمها إن كان من المسلممين 

ومطالب بأن يستمر على طاعته، وأن يسبزيد منها، ، عة، وعظيم أجرها عند اللهالعصاة، ليستمتع بعز الطا
مطالب بذلك كله، وهذا هو الّنقياد والّنصياع إلى و ومن فعل الخير، إن كان من المسلمين الطائعين، 

الحق، وهذا هو واجبه الذي لّ محيد عنه إلّ بهمزات الشياطين من الإنس أو الجن، أو بإغلاق القلب 

                                                           

 25سورة الحديد الآية،  - 1
 24سورة الأنفال الآية،  - 2
 
 77سورة الحج الآية،  - 3
 148سورة البقرة الآية،  - 4



88 
 

ومن يفعل ذلك بعد أن تبين له الحق، فإنه يسيئ إلى نفسه، وإلى  ،لعقل عن تقبل الحق عناداً او كبرياءوا
 (1)مجتمعه الذي يعيش فيه، ويسيئ إلى آخرته.

 المطلب الثاني: القيام بالدعوة إلى الله تعالى

الله تعالى، وقام بالتفقه إن المدعو الذي هداه الله تعالى إلى الّنصياع إلى الحق، ثم قام بتطبيق منهج 
في دينه، وتعلم العلوم الشرعية، عليه أن يكون داعية إلى الله تتعالى، يدعو غيره من الناس إلى عبادة الله 

وهذا يكون العمل للإسلام، والدعوة إليه حلقة محكمة البناء، ، صلى الله عليه وسلموحده، وإلى اتباع ما داء به نبينا محمد 
: ع لغيره، ثم يتحول هذا المدعو إلى داع وهكذا قال الله عز وجليتحول المسلم فيها من مدعو إلى دا 

هَوْنَ عَنِّ الْمُنكَرِّ وَأوُلئَِّكَ هُ " لْمَعْرُوفِّ وَيَ ن ْ نكُمْ أمَُّة  يَدْعُونَ إِّلَى الخَْيْرِّ وَيَأْمُرُونَ باِّ  . (2)"مُ الْمُفْلِّحُونَ وَلْتَكُن م ِّ
في الدعوة إلى الله تعالى، والقيام الداعي مساعدة لمدعو من أوجب الواجبات المتعلقة بان إ

الحكيم في الشارع ما تعلمه، محققاً الخيرية منفذاً أمر نشر بمطالب بالمسؤولية الدعوية المنوطة به، فالمدعو 
هَوْنَ عَنِّ  لْمَعْرُوفِّ ٱكُنتُمْ خَيْرَ أمَُّة  أخُْرِّجَتْ لِّلنَّاسِّ تَأْمُرُونَ بِّ الأمر بالتبليغ حيث قال الله تعالى: "  لْمُنكَرِّ ٱوَتَ ن ْ

هُمُ  لْكِّتَ َٰبِّ ٱ وَلَوْ ءَامَنَ أهَْلُ  ۗ للََِّّّ ٱوَتُ ؤْمِّنُونَ بِّ  ن ْ مُ   م ِّ ا لَّْ نُونَ ٱلَكَانَ خَيْرًًۭ قُونَ ٱوَأَكْثَ رُهُمُ  لْمُؤْمِّ يمدح تعالى  ،(3)" لْفَ َٰسِّ
الخلق إلى الله وجهادهم على ذلك  تهمدعو بهذه الأمة ويخبر أنها خير الأمم التي أخرجها الله للناس، وذلك 

 .(4)وبذل المستطاع في ردهم عن ضلالْم وغيهم وعصيانهم، فبهذا كانوا خير أمة أخرجت للناس
لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه، يوم خيبر: انفذ على رسلك حتى تنزل صلى الله عليه وسلم وقد قال النبي 

 فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلًا بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله
نسَانَ *وَالْعَصْرِّ "ودليل ما تقدم من واجبات المدعو قول الله تعالى:(، 5)واجداً خير لك من حَر النعم. إِّنَّ الإِّ

لصَّبْرِّ *لَفِّي خُسْر   لحَْق ِّ وَتَ وَاصَوْا باِّ اَتِّ وَتَ وَاصَوْا باِّ لُوا الصَّالحِّ  . (6)"إِّلَّّ الَّذِّينَ آمَنُوا وَعَمِّ
تعليمه للناس و  ،لى العلم الذي تعلمهإن يدعو أو  ،لى الله سبحانه وتعالىفالمدعو مطالب بالدعوة إ

مقتدياً بالصحابة رضوان الله عليهم بالمبادرة إلى الدعوة إلى ما آمنوا به واعتقدوه كأبي بكر الصديق رضي 

                                                           

 (.2/519) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 104سورة آل عمران الآية،  - 2
 .110سورة آل عمران الآية   3
 .143السعدي، عبدالرحَن بن ناصر، ص  4
 (،.7/476ازي، باب غزوة خيبر،)البخاري: صحيح البخاري مع الفتح، كتاب المغ - 5
 سورة العصر - 6



89 
 

سْلَامِّ سَبْقِّ وَأَسْبَ قَهَا الفَكَانَ حَائِّزَ قَصَبِّ الله عنه  فيِّ دِّينِّ اللََِّّّ، وَدَعَا  النبي صلى الله عليه وسلم فَآزَرَ ، إِّلَى الْإِّ
يرةَ   : عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ، له فاَسْتَجَابَ ، وشمر عن ساعد الجد وأسرع في دعوة الآخرين، مَعَهُ إِّلَى اللََِّّّ عَلَى بَصِّ

 .(1)وَقَّاص  وَطلَْحَةُ بْنُ عُبَ يْدِّ اللََِّّّ، وَسَعْدُ بْنُ أَبيِّ 
والحاصل أن المدعو يقوم بواجب الدعوة إلى الله سبحانه وتعالى قدر استطاعته، فيبلغ دين الّسلام 
للآخرين كما فعل الوفود مع النبي صلى الله عليه وسلم حيث أرسلهم قومهم للتعلم من النبي صلى الله عليه 

وفد عبد القيس عندما قدموا على النبي صلى وسلم وتعليمهم ما تعلموه من النبي صلى الله عليه وسلم، ف
نَكَ هَذَا الحَْيَّ مِّنْ كُفَّارِّ مُضَرَ، وَإِّناَّ لَّ نَصِّ  نَ نَا وَبَ ي ْ لُ إِّليَْكَ إِّلَّّ فيِّ الله عليه وسلم قاَلُوا: يَا رَسُولَ اللََِّّّ! إِّنَّ بَ ي ْ

مَْر  فَصْل  نََْخُذُ بِّهِّ وَنََْمُرُ  ، فَمُرْنَا بأِّ مَْر  (2)بِّهِّ مَنْ وَراَءَنَا، وَندَْخُلُ بِّهِّ الْجنََّةَ شَهْر  حَراَم  ، ففي قولْم "فَمُرْنَا بأِّ
فَصْل  نََْخُذُ بِّهِّ وَنََْمُرُ بِّهِّ مَنْ وَراَءَنَا" دليل واضح على أن المدعوين أرادوا القيام بالدعوة، وتعليم قبيلتهم 

 (3) التعاليم التي سيعلمهم النبي صلى الله عليه وسلم.

 

 
 تعلم المدعو العلم الشرعي والعمل به: ثالثالمطلب ال

في حياته تهمه مور التي الأ ةلى معرفإ هن ذلك يدعو لأ ،ن يتعلم العلم الشرعيالمدعو أ ىيجب عل
 يما هعلى الأوامر والنواهي المتوجهة إليه، و تعرف المدعو السبب هذا العلم الشرعي يستطيع فب ة،اليومي

 ة الإسلامية،عيمور الشر أمن القيام بها، وما هي النواهي التي هو مطالب بالّنتهاء عنها، منه  ةالمطلوبالأمور 
ة الصحيحة السليمة المنجية، الّسلامي ةالعقيدكما يتعلم   ،الحلال والحراممن ليه إ ةحكام الموجهيعرف الأف

وبين المجتمع الذي يعيش فيه، التي تنظم العلاقة بينه المعاملات كما يلم بالعبادات المطالب بالقيام بها، و 
على بصيرة يعبد الله يتخلق بها، والأخلاق المذمومة فيخلي نفسه منها، فالتي الإسلامية الحميدة خلاق والأ

 من أمره، وليس مقلداً لأحد.
إن على المدعو إذا هداه الله تعالى إلى الدين القويم، أن يتبصر في دينه، وأن يقوم بطلب العلم 

ُ "أمر الله بالعلم في كتابه قبل القول والعمل، كما قال الله تعالى:الشرعي، وقد  فاَعْلَمْ أنََّهُ لّ إِّلَهَ إِّلَّّ اللََّّ

                                                           

 (.3/605) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -  1
 (.3/606المرجع السابق )  2
 (.2/586المرجع السابق ) - 3



90 
 

ُ يَ عْلَمُ مُتَ قَلَّبَكُمْ وَمَثْ وَاكُمْ  نَاتِّ وَاللََّّ نِّيَن وَالْمُؤْمِّ وقد أثنى الله تعالى على أهل العلم  (،1)"وَاسْتَ غْفِّرْ لِّذَنبِّكَ وَلِّلْمُؤْمِّ
لْقِّسْطِّ لَّ إِّلَهَ إِّلَّّ "  فضلهم فقال الله تعالى:وبين شَهِّدَ اللََُّّ أنََّهُ لَّ إِّلَهَ إِّلَّّ هُوَ وَالْمَلائِّكَةُ وَأوُْلُواْ الْعِّلْمِّ قاَئِّمًا باِّ

مْ تَ فَسَّحُوا فيِّ الْمَجَالِّسِّ يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا إِّذَا قِّيلَ لَكُ "وقال الله تعالى في آية أخرى ،(2)"هُوَ الْعَزِّيزُ الحَْكِّيمُ 
نكُمْ وَالَّذِّينَ  أوُتوُا الْعِّلْمَ دَرَجَات  فاَفْسَحُوا يَ فْسَحِّ اللََُّّ لَكُمْ وَإِّذَا قِّيلَ انشُزُوا فاَنشُزُوا يَ رْفَعِّ اللََُّّ الَّذِّينَ آمَنُوا مِّ

اَ تَ عْمَلُونَ خَبِّير   ُ بمِّ نَ النَّ :"ثم قال الله عزوجل (،3)"وَاللََّّ اَ يَخْشَى وَمِّ اسِّ وَالدَّوَاب ِّ وَالأنَْ عَامِّ مُخْتَلِّف  ألَْوَانهُُ كَذَلِّكَ إِّنمَّ
نْ عِّبَادِّهِّ الْعُلَمَاء إِّنَّ اللَََّّ عَزِّيز  غَفُور   َ مِّ  (5)/(4)"اللََّّ

ي القلوب، كما يحيي يبعث به بالمطر المفيد، لأنه يحذي الْدى والعلم الصلى الله عليه وسلم وقد شبه الرسول 
من ينتفع به بالأرض الطيبة، وشبه من يحمل العلم ويعلمه ولم ينتفع به بالأرض الصلبة  المطر الأرض، وشبه

الممسكة للماء، فينتفع به الناس، وشبه من لم يتعلم ولم يعمل بالأرض الستوية التي لّ تمسك مآء ولّ تنبت 
صلى الله عليه وسلم قال رسول الله كلا، وهذا شر الناس لّ ينفع ولّ ينتفع. فعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال 

إن مثل ما بعثني الله به من الْدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضا، فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء، "
فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكان منها أجادب أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس، فشربوا منها وسقوا 

سك مآء ولّ تنبت كلأ، فذلك من فقه في دين الله وزرعوا، وأصاب طائفة منها أخرى إنما هي قيعان لّ تم
 (6)". ونفعه وما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به

رُ فقال الله تعالى: " اَ يَ تَذكََّ ، (7)"أوُلُو الْألَْبَابقُلْ هَلْ يَسْتَوِّي الَّذِّينَ يَ عْلَمُونَ وَالَّذِّينَ لّ يَ عْلَمُونَ إِّنمَّ
خُونَ فيِّ الْعِّلْمِّ يَ قُولُونَ آمَنَّا بِّهِّ كُلٌّ مِّنْ عِّنْدِّ رَبِّ نَا"تعالى  الله وقال  وقال ،(8)"وَمَا يَ عْلَمُ تَأْوِّيلَهُ إِّلَّّ اللََُّّ وَ الرَّاسِّ
نْ عِّبَادِّهِّ الْعُلَمَاء: "تعالىالله  َ مِّ اَ يَخْشَى اللََّّ أن المدعو ينبغي عليه أن يجاهد رحَه الله إلى  فأشار الشيخ  (9)"إِّنمَّ

نفسه بتعلم العلم الشرعي لكي يرفع عن نفسه الجهل، لأن السعادة مترتبة على الطمأنينة، وهذه الطمأنينة 
                                                           

 19سورة محمد الآية،  - 1
 18سورة آل عمران  - 2
 11سورة المجادلة  - 3
 28سورة فاطر  - 4
 (.3/786) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 5
 (، كتاب العلم، باب فضل من علم وعلم.1/175صحيح البخاري بشرح الفتح، ) - 6
 .9سورة الزمر الآية،  - 7
 7سورة ال عمران الآية،  - 8
 28سورة فاطر الآية،  - 9



91 
 

لّ يمكن تتحقيقها إلّ إذا فهم الإنسان ما هو مؤمن  به، وأنه إذا لم يتعلم ويتفقه في الدين، فإن ذلك يعود 
والوبال، والشقاء في الدارين لأن الإنسان الغير مستقر لّ المشكك في جميع الأشياء لّ يمكنه  عليه بالخسران

الشعور بالراحة والطمأنينة، حتى يجد لكل إشكالّته أجوبة فيشقى في حياته بسبب التفكير والتشكيك 
لتي تدُ ِّرُ عليه من في كل شيء، وفي الآخرة بالعقاب والعذاب لأنه لم يكن على علم بالأحكام والأعمال ا

الحسنات أمثال الجبال، فالعالم والجاهل بينهما فرق كبير في العبادة وتحصيل الثواب، فالعالم يعلم مباطن 
الأعمال التي تستجلب الخير الكثير والثواب الجزيل، على عكس الجاهل الذي يكون عمله كثير لكن قليل 

 (1) الثواب.
 ،جل اهتمامه، وأن يسعى في طلبه، ليدعو الناس على بصيرة على المدعو أن يولي العلموالحاصل 

لم يورثوا درهماً ولّ ديناراً،  -عليهم الصلاة والسلام-أهمية طلب العلم الشرعي هو ميراث الأنبياء؛ فالأنبياء و 
إذا كنت من أهل العلم و بل ورثوا العلم، ومن يكتسب هذا العلم فقد نال ثروة طيبة من ميراث الأنبياء، 

 .صلى الله عليه وسلم لشرعي، فقد ورثت محمدا
 
 

 المطلب الرابع: حذر المدعو من دعاة الضلال
 ،الحرص عليها عوعلى المديجب مور التي هم الأأالضلال من  ةالمنحرفين ودعا ةالحذر من الدعا

 يه،فهم يؤثرون بشكل كبير عل ه،خلاقأو  ياتهسلوكتوجه المدعو و ثر كبير على ألْم  ةن الدعالأ ؛والحذر منها
حيث أنه يتبع تعليماتهم وتوجيهاتهم، فإن كانت توجيهات الداعي تنبع عن صدق وتدل على الطريق 
السليم تحقق النجاة للمدعو، وإن كان الداعي يدعو ويوجه بتوجيهات غير صادقة وغير سليمة تحقق 

 الْلاك والخسران للمدعو.
مْ فِّعْلَ الخَْيْراَتِّ وَإِّقاَمَ الصَّلاةِّ وَإِّيتَاءَ وَجَعَلْنَا: "الله تعالىفقال  نَا إِّليَْهِّ مَْرِّنَا وَأوَْحَي ْ هُمْ أئَِّمَّةً يَ هْدُونَ بأِّ

، فبين رحَه الله أن شيوخ الضلال قد انحرفوا بالناس عن التوحيد والإيمان، فهم (2)"الزَّكَاةِّ وكََانوُا لنََا عَابِّدِّينَ 
السبب الرئيسي لضلال المدعوين وانحرافهم عن العقيدة السليمة الصحيحة، وأنهم زينوا لْم أعمالًّ وأن 

                                                           

 (.3/766) ،تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم في ان، وحيد الد ين، خ - 1
 .73سورة الأنبياء الآية،  - 2



92 
 

التي لّ تحق  يغالوا في تعظيمهم تعظيماً يخرج بهم المدعوين من الإيمان ويصل بشيوخهم إلى مراتب الربوبية
 (1)إلّ لله تعالى.

فالحاصل أن المدعو يحرص على التحقق ممن يأخذ العلم ولمن يستمع من الدعاة، فالدعاة إما 
مصلحون أو ضالون، يضلون المدعوين عن الدين الصحيح، ويقودونهم إلى النار، فعن حذيفة بن اليمان 

، مَخَافَةَ عَنِّ الَخيْرِّ، وكَُنْتُ أَسْألَهُُ عَنِّ الشَّر ِّ صلى الله عليه وسلم  كَانَ النَّاسُ يَسْألَُونَ رَسُولَ اللََِّّّ رضي الله عنه "
ذََا الَخيْرِّ، ُ بهِّ ، فَ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللََِّّّ، إِّناَّ كُنَّا فيِّ جَاهِّلِّيَّة  وَشَر  ، فَجَاءَنَا اللََّّ فَ هَلْ بَ عْدَ هَذَا الَخيْرِّ مِّنْ  أنَْ يدُْرِّكَنيِّ

نْ خَيْر ؟ قاَلَ: « نَ عَمْ »: شَر  ؟ قاَلَ  قُ لْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قاَلَ: « نَ عَمْ، وَفِّيهِّ دَخَن  »قُ لْتُ: وَهَلْ بَ عْدَ ذَلِّكَ الشَّر ِّ مِّ
هُمْ وَتُ نْكِّرُ » ن ْ نْ شَر  ؟ قاَلَ: « قَ وْم  يَ هْدُونَ بِّغَيْرِّ هَدْيِّي، تَ عْرِّفُ مِّ دُعَاة   نَ عَمْ،»قُ لْتُ: فَ هَلْ بَ عْدَ ذَلِّكَ الَخيْرِّ مِّ

هَا قَذَفُوهُ فِّيهَا فْهُمْ لنََا، قاَلَ: « عَلَى أبَْ وَابِّ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهمُْ إِّليَ ْ لْدَتِّنَا، »قُ لْتُ: يَا رَسُولَ اللََِّّّ صِّ نْ جِّ هُمْ مِّ
نَتِّنَا لَْسِّ سْلِّمِّيَن وَإِّمَامَهُمْ تَ لْزَمُ »قُ لْتُ: فَمَا تَأْمُرُنيِّ إِّنْ أدَْركََنيِّ ذَلِّكَ؟ قاَلَ: « وَيَ تَكَلَّمُونَ بأِّ

ُ
قُ لْتُ: فإَِّنْ «  جَماَعَةَ الم

صْلِّ شَجَرةَ ، حَتىَّ يدُْرِّكَكَ »لمَْ يَكُنْ لَْمُْ جَماَعَة  وَلَّ إِّمَام ؟ قاَلَ:  فاَعْتَزِّلْ تِّلْكَ الفِّرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَ عَضَّ بأَِّ
وْتُ وَأنَْتَ عَلَى ذَلِّكَ 

َ
ربي النبي صلى الله عليه وسلم المدعوين وينبههم للحذر ، ففي هذا الحديث ي(2)"«الم

من أئمة الضلال الذين يضلون المدعوين ويكونون سبباً لْلاكهم يوم القيامة فيدخلون النار بسببهم، كما 
يبين حرص المدعوين على معرفة كل ما من شأنه أن ينجيهم من عذاب الله وعقابه، فحذيفة بن اليمان 

المدعوين، كان يسأل النبي صلى الله عليه وسلم الداعي عن السبيل المنجية من الْلاك رضي الله عنه يمثل 
 (3) والعقاب، فالمدعو مطالب باجتناب أئمة الضلال والحذر منهم ومن شرهم.

 المطلب الخامس: عدم قول المدعو بغير علم
ن يبتعد عنها، فلا يخوض القول على الله بغير علم من أهم الواجبات التي ينبغي على الفرد المسلم أ

فيما ليس له به علم، لأن ذلك يجره للوقوع في الخطأ، لذلك حذر النبي صلى الله عليه وسلم من القول في 
القرآن بغير علم وشدد في ذلك وبين أن الذي يقول في القرآن بغير علم مع إصابته في المعنى والقول فإنه 

، ففي الحديث توجيه للمدعو (4)"آنِّ بِّرأَيِّْهِّ فأََصَابَ فَ قَدْ أَخْطأََ مَنْ قاَلَ فيِّ القُرْ مع ذلك مخطئ، فقال: "

                                                           

 (. 2/450) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.7084(، حديث رقم )9/51البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري )  2
 (. 2/560) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 (، حديث صحيح.2952(، حديث رقم )5/200الترمذي، محمد بن عيسى، السنن )  4



93 
 

والداعي معاً للتحقق من المعلومات التي ينقلونها ويبينونها للناس، وخاصة المعلومات المتعلقة بالدين والدعوة، 
 فيحرص كلاهما على التثبت في النقل وعرض المسائل على الآخرين.

كلاهما مطالبان بعدم القول في المسائل الدينية بغير علم لأن ذلك من أشد فالمدعو والداعي  
َ المحرمات التي حرمها الشارع الحكيم، بقوله تعالى: " اَ حَرَّمَ رَبى ِّ شَ ٱقُلْ إِّنمَّ هَا وَمَا بَطَنَ وَ  لْفَوََٰحِّ ن ْ ثمَْ ٱمَا ظَهَرَ مِّ  لْإِّ

ا وَأَن تَ قُولُوا  عَلَى  ۦمَا لمَْ يُ نَ ز ِّلْ بِّهِّ  للََِّّّ ٱوَأَن تُشْرِّكُوا  بِّ  لحَْق ِّ ٱبِّغَيْرِّ  لْبَ غْىَ ٱوَ  ، فالقول (1)" مَا لَّ تَ عْلَمُونَ  للََِّّّ ٱسُلْطَ َٰنًًۭ
هَا إِّثْماً، فإَِّنَّهُ يَ تَضَمَّنُ الْكَذِّبَ عَلَى اللََِّّّ، وَنِّسْبَ تَهُ إِّلَى على الله بغير علم من   أعَْظَمُ الْمُحَرَّمَاتِّ عِّنْدَ اللََِّّّ وَأَشَدُّ

طلََهُ وَإِّبْطاَلَ مَا حَقَّقَهُ، مَا لَّ يلَِّيقُ بِّهِّ، وَتَ غْيِّيَر دِّينِّهِّ وَتَ بْدِّيلَهُ، وَنَ فْيَ مَا أثَْ بَ تَهُ وَإِّثْ بَاتَ مَا نَ فَاهُ، وَتَحْقِّيقَ مَا أبَْ 
اَ لَّ يلَِّيقُ بِّهِّ فيِّ ذَاتِّهِّ وَعَدَاوَةَ مَنْ وَالَّهُ وَمُوَالَّةَ مَنْ عَادَاهُ، وَحُبَّ مَا أبَْ غَضَهُ وَبُ غْضَ مَا أَحَ  بَّهُ، وَوَصَفَهُ بمِّ

فَاتِّهِّ وَأقَْ وَالِّهِّ وَأفَْ عَالِّهِّ  رْكِّ ، وَصِّ نْهُ، وَلَّ أَشَدُّ إِّثْماً، وَهُوَ أَصْلُ الش ِّ فَ لَيْسَ فيِّ أَجْنَاسِّ الْمُحَرَّمَاتِّ أعَْظَمُ عِّنْدَ اللََِّّّ مِّ
سَتِّ الْبِّدعَُ  لَّة  فيِّ الد ِّينِّ أَسَاسُهَا الْقَوْلُ عَلَى اللََِّّّ بِّلَا عِّلْم  وَالْكُفْرِّ، وَعَلَيْهِّ أسُ ِّ  .(2)وَالضَّلَالَّتُ، فَكُلُّ بِّدْعَة  مُضِّ

فقال الشيخ رحَه الله وقد سار العلماء الأجلاء على هذا المنهج مع سعة علمهم، واتساع مداركهم، 
انوا يبتعدون عن الإفتاء فيما ليس لْم به فإنهم كانوا يحرصون على عدم القول في دين الله بغير علم، فك

علم، ولّ يستحون في قول "لّ أعلم" و "لّ أدري"، إن كان السؤال عن ما ليس لْم به علم، فهذا الإمام 
، فقال: لّ أدري! فقال: سافرت ةسأله عن مسألفرجل جاءه : رحَه الله إمام دار الْجرة مالك بن أنس

، على عكس بعض العلماء (3)بلدك، وقل: سألت مالكًا، فقال: لّ أدريالبلدان إليك! فقال: ارجع إلى 
الذين يستحون من قول كلمة "لّ أدري"، أو "لّ أعلم"، فإنهم يجرون على أنفسهم الويلات؛ لأنهم إن 
أخطأوا في الفتوى، فإنهم يتحملون وزر الكذب على الله، ووزر اضلال المدعوين، ولّ يظن أولئك أنهم ممن 

أخطأ، فيكون له أجران، بل إن ذلك في حق من تتبع أقوال العلماء، واجتهد في البحث عن اجتهد ف
استراح من كلف المسألة، واطمئن بعد بحث عميق إلى قول، أفتى به، فإن ذلك العالم يثاب على ذلك، 

دخل في ، وإلّ من تكلم بغير علم، ولم يجتهد في البحث عن المسألة، وأجاب حياءً فإن ذلك لّ يالتكلف

                                                           

 .33سورة الأعراف الآية   1
 (.2/120) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 .220ابن الجوزي، عبد الرحَن بن علي، صيد الخاطر، ص - 3



94 
 

فإن كثيراً من العلماء يأنفون من قول: لّ أدري، فيحفظون بالفتوى جاههم زمرة هؤلّء العلماء المثابين، 
 .(1)عند الناس، لئلا يقال: جهولًّ الجواب، وإن كانوا على غير يقين مما قالوا، وهذا نهاية الخذلّن

لم بل ينبغي عليه الكلام فيما له والحاصل أن المدعو ينبغي عليه أن لّ يقول في دين الله بغير ع
علم به، ويحرص على رفع الجهل عن نفسه بتحصيل العلوم الشرعية وتعلم الدين الإسلامي ليساعد في 
نشر الدعوة ويفيد المدعوين الآخرين إن احتاجوا إليه ويجيبهم على إشكالّتهم إن سألوه، فتكون دعوته 

 قائمة على علم وبصيرة.
 ار المدعو للأصحاب الأخيارالمطلب السادس: اختي

أحب الصالحين، كما قال الشافعي رحَه الله "العلماء و صحبة ن يختار أن المدعو ينبغي عليه إ
، لأن محبة الصالحين تقتضي مجالستهم والأخذ (2)ة"الصالحين ولست منهم. . . لعلي أن أنال بهم شفاع

بها هنا في الدنيا فإنها تفيده في الآخرة بتحصيل  منهم، فصحبة الصالحين ومحبتهم إن لم ينتفع العبد المسلم
كبير   ثيروكذلك له تأ ،المسلم ةثر كبير على بناء شخصيألْا  ةالصحبالشفاعة والرفعة في الدرجات، ولأن 

خلاق لى الأإفالجليس والصاحب السيء قد يجر المدعو  ،خرالآالفرد من خلاق التي يكتسبها القيم والأعلى 
حال هؤلّء في كتابه: الله سبحانه وتعالى كما بين   ،لخسرانسبباً لكون تالتي السيئة عمال والأ ةالمذموم

تَنىِّ لَمْ أَتخَِّّذْ فُلَانًا خَلِّيلاًًۭ " نسَ َٰنِّ خَذُولًًّۭ  لشَّيْطَ َٰنُ ٱبَ عْدَ إِّذْ جَاءَٓنىِّ ۗ وكََانَ  لذ ِّكْرِّ ٱلَّقَدْ أَضَلَّنىِّ عَنِّ *  يَ َٰوَيْ لَتَىَٰ ليَ ْ ، (3)"لِّلْإِّ
يوم يعض  الظالم نفسه المشرك بربه على يديه ندما وأسفًا على ما فرط في جنب الله، وأوبق نفسه بالكفر و 

 ةله على الطاع الجليس الصالح قد يكون عوناً ، كما أن (4)به في طاعة خليله الذي صد ه عن سبيل ربه
 (5) واتباع أحكامه.وامر الله أ

تكون سبباً في الخلاف يوم القيامة إلّ إذا كانت قائمة ولقد بين الله سبحانه وتعالى أن الصحبة 
لآَّءُ على التقوى فقال الله تعالى: "ٱ ، لذلك أمر النبي صلى (6)"لْمُتَّقِّينَ ٱيَ وْمَئِّذ ًۭ بَ عْضُهُمْ لِّبَ عْض  عَدُوٌّ إِّلَّّ  لْأَخِّ

                                                           

 (.2/239) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.3/264المناوي، زين الدين محمد، فيض القدير ) - 2
 .29-28سورة الفرقان الآية  - 3
 (.19/262الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان ) - 4
 (.3/1689) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 5
 .67لزخرف الآية سورة ا - 6



95 
 

بْ إلّ مُؤْمِّنالله عليه وسلم بالّقتصار على صحبة الأخيار حيث قال ) لأنه يدلك على ، (1)(اً لّ تُصَاحِّ
 (2. )الخير ويقودك إليه، وفيه النهي عن صحبة غير المؤمن؛ لأنه يقودك إلى الشر ويدعوك إليه

ويستفاد هذا الواجب من تأثر أبو بكر الصديق وخديجة رضي الله عنهما بالنبي صلى الله عليه 
عليه وسلم، لأنهما كانا يعلمان صدقه  وسلم حينما دعاهما إلى الإسلام لم يترددا في الإيمان به صلى الله

وأنه لم يكن ليكذب في هذا الأمر لأنه لم يكن من عادته الكذب، فآمنوا من فورهم، دون انتظار وتفكير، 
كما يدل على ذلك التأثير الكبير للصاحب على صاحبه، تأثر زيد بن حارثة رضي الله عنه بالنبي صلى 

صلى الله عليه وسلم على الذهاب مع والده وعمه والرجوع إلى أهله، الله عليه وسلم وتفضيله خدمة النبي 
دَائِّهِّ، فَسَأَلَّ عَنِّ النَّبيِّ ِّ حيث "

دِّ، فَدَخَلَا صلى الله عليه وسلمقَدِّمَ أبَوُهُ وَعَمُّهُ فيِّ فِّ ، فَقِّيلَ: هُوَ فيِّ الْمَسْجِّ
نَاكَ فيِّ ابنِّْنَا ئ ْ نَا فيِّ فِّدَائِّهِّ، قاَلَ: وَمَنْ  عَلَيْهِّ، فَ قَالَّ: يَا ابن عبد المطلب، جِّ نْ إِّليَ ْ نَا وَأَحْسِّ عِّنْدَكَ، فاَمْنُنْ عَلَي ْ

: فَ هَلاَّ غَيْرَ ذَلِّكَ، قاَلُوا: مَا هُوَ؟ قاَلَ: صلى الله عليه وسلمهُوَ؟ قاَلُوا: زَيْدُ بْنُ حَارِّثةََ، فَ قَالَ رَسُولُ اللََِّّّ 
هُُ، فإَِّنِّ  لَّذِّي أَخْتَارُ عَلَى مَنِّ اخْتَارَنيِّ أَحَدً أدَْعُوهُ فأَُخَير ِّ ، (3)"اخْتَاركَُمْ فَ هُوَ لَكُمْ، وَإِّنِّ اخْتَارَنيِّ فَ وَاللََِّّّ مَا أنََا باِّ

فالشاهد من هذا الأثر أن زيد بن حارثة رضي الله عنه تأثر بشدة بالنبي صلى الله عليه وسلم، وتعلق به، 
 رغبته في الرجوع معهم، وآثر صحبة النبي صلى الله عليه وسلم عليهم.وأحبه حباً دفعه إلى ترك أهله، وعدم 

فزيد رضي الله عنه مع ذلك يقوم بأعباء الخدمة، والإنسان إذا وجد سبيلًا للراحة والّبتعاد عن 
الخدمة الآخرين لّستغل تلك الفرصة، وركن إلى الراحة، لكن صحبة النبي صلى الله عليه وسلم والقرب 

يداً بالراحة والطمأنينة، وآثر الخدمة على عدم الرجوع مع أهله لما رآه من أخلاق النبي صلى منه أشعرت ز 
 (4) الله عليه وسلم وتعامله معه، فيدلنا هذا على أن الصحبة والخلة لْا أثر كبير على المدعو.

دعو، والحاصل أن المدعو يجب عليه أن يختار الصالحين لصحبتهم لأن لْم تأثير مباشر على الم
نكف بسببه عن السيئات والمعاصي، ي ه يساعده على أنأنمن أعظم فوائده على المدعو الجليس الصالح ف

محبته ودعاؤه في  ه، وتنفعهومغيب هفي حضرت هعن الشر، ويحفظ رعاية للصحبة، ومنافسة في الخير، وترفعاً 
مصاحبة الأشرار فإنها بضد جميع ما  وأماه، ، ومحبته لهبسبب اتصاله ب ه، ويدافع عنهوبعد ممات هحال حيات

                                                           

 (، حديث حسن.4832(، حديث رقم )7/203أبو داود، سليمان بن الأشعث، السنن ) -  1
 (.3/682) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 (.3/683) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 (.2/427المرجع السابق، ) - 4



96 
 

فكم هلك  ،، وشر على من خالطهممن المدعوين ذكر، وهم مضرة من جميع الوجوه على من صَاحَبَ هُمْ 
 .(1)وكم قادوا أصحابهم إلى المهالك من حيث يشعرون، ومن حيث لّ يشعرون ،بسببهم أقوام
 

 المطلب السابع: ترك العادات والتقاليد المتوارثة
ة إلى الله، الدعو انتشار مام أهم العوائق التي تقف أكانت ولّ تزال من   ةالعادات والتقاليد الموروث

ة لأحكام الدعوة الإسلامية، حيث المخالف ةينبغي على المدعو الّبتعاد عن العادات والتقاليد المتوارثوأنه 
والنفس تميل إليه وتحن له، وتمثل عامل الناس تألفه وتعتاده،  على دين الله؛ لأناً كبيراً خطر تشكل  أنها

 ابتعادهم عنها بسبب حبهم لْا وتعلقهم بها. ويصعبجذب للناس يجتمعون عليها ويتفرقون عليها، 
ت جميع الشعوب وكان ة،سلاميالإ ةالدعو جاءت بها تقف في وجه جميع الحقائق التي كما أنها 

لِّكَ مَآ أرَْسَلْنَا مِّن قَ بْلِّكَ فىِّ الله تعالى عنهم: "والأقوام يواجهون أنبياءهم ورسلهم بهذه الحجج، قال  وكََذََٰ
 وَإِّناَّ عَلَىَٰٓ ءَاثَ َٰرِّ 

 م ِّن نَّذِّير  إِّلَّّ قاَلَ مُتْرفَُوهَآ إِّناَّ وَجَدْنآَ ءَابَاءَٓنَا عَلَىَٰٓ أمَُّة ًۢ
إنا على ، أي: ف(2)" هِّم مُّقْتَدُونَ قَ رْيةَ ًۢ

 .(3)نفعل كالذي فعلوا، ونعبد ما كانوا يعبدونمنهاجهم وطريقتهم مقتدون بفعلهم 
، ولّ يعتمد فهذا سندهم الوحيد، وهو دليلهم الفريد، إنه التقليد الجامد الذي لّ يقوم على علم  

ا هو استجابة لدعوة إبليسأو روية   ، بل ولّ حتى على تفكير  على برهان   السابقة ، والآية ، إن هذا الموقف إنم 
من عهود الأنبياء السابقين، وإلى )المدعوين( عقول الناس  د الوراثية قد استحكمت فيتبين لنا أن التقالي

عهد محمد صلى الله عليه وسلم، ولّ شك أن  تلك المقالة قد قيلت، وستقال كلما عدل الناس عن منهج 
ا نظروا وتبين الآيات كذلك أنَّ القوم المعارضين لم ينظروا إلى الدعوة بعين الإنصاف والت، الإسلام دبر، وإنم 

فالمدعو  (،4)إليها بالجحود والجمود، والّستسلام المطلق لتلك التقاليد والعادات الموروثة عن الآباء والأجداد
مطالب بنبذ عادات وتقاليد الآباء والأجداد والّنصياع لدعوة الإسلام، فالمدعو يجب عليه أن يدخل في 

اصة له ولقومه، بل يترك جميع ما كان يعتقده وآباءه من دين الله بشكل كامل ولّ يطلب امتيازات الخ
 (5) .الأمور المخالف للشرع

                                                           

 ، بتصرف.140السعدي، عبدالرحَن بن ناصر، بهجة قلوب الأبرار وقرة عيون الأخيار، ص  1
 .23سورة الزخرف الآية  - 2
 (.21/586الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان ) - 3
 (.1/438)الرحيلي، حَود بن أحَد، منهج القرآن الكريم في دعوة المشركين إلى الإسلام  - 4
 (.3/1674) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 5



97 
 

؛ من عادات وتقاليد فيخلي نفسه منها ما يخالف الشريعة الإسلاميةوالحاصل أن المدعو يترك كل 
فيدعو غيره إلّ تركها، والتحلي بأخلاق الإسلام  بل ويجب عليه أن يقوم بدور فعال في تغيير مجتمعه

 تعالى. ، لتوافق عادتهُ وتقاليده شرعَ اللهوعاداته
 المطلب الثامن: استغلال المدعو للفرص المتاحة له

المدعو مطالب بالّستفادة من جميع الفرص المتاحة أمامه، واستغلالْا الّستغلال الأمثل، فيحاول 
ة يمكنه أن يستغلها، وتعود عليه بالنفع في الدنيا والآخرة، وقد أشار الله تعالى الّستفادة من كل فرصة ولمح

إلى أهمية استغلال الفرص في كتابه العزيز وأمر نبيه صلى الله عليه وسلم باستغلال فرصة عدم انشغاله 
وَإِّلَىَٰ  * نصَبْ ٱرَغْتَ فَ فإَِّذَا ف َ وفراغه في التقرب إليه وعدم تضيع هذه الفرصة السانحة أمامه، قال الله تعالى: "

أمر نبيه أن يجعل فراغه من كل  ما كان به مشتغلا من أمر دنياه وآخرته،  هُ رُ كْ الله تعالى ذِّ ، ف(1)"رْغَبٱرَب ِّكَ فَ 
مما أد ى له الشغل به، وأمره بالشغل به إلى النصب في عبادته، والّشتغال فيما قر به إليه، ومسألته حاجاته، 
أو ولم يخصص بذلك حالّ من أحوال فراغه دون حال، فسواء كل  أحوال فراغه، من صلاة كان فراغه، 

جهاد، أو أمر دنيا كان به مشتغلا لعموم الشرط في ذلك، من غير خصوص حال فراا، دون حال 
 .(2)أخرى

والنبي صلى الله عليه وسلم أمر أمته بالّستفادة من جميع الفرص التي قد تسنح لْم وأمرهم بمحاولة 
رَمِّكَ، وَصِّحَّتَكَ قَ بْلَ اغْتَنِّمْ خَمْسًا قَ بْلَ خَمْس  الّستفادة منها فقال صلى الله عليه وسلم " : شَبَابَكَ قَ بْلَ هِّ

، فالنبي صلى الله عليه وسلم (3)"سَقَمِّكَ، وَغِّنَاءَكَ قَ بْلَ فَ قْرِّكَ، وَفَ راَغَكَ قَ بْلَ شُغْلِّكَ، وَحَيَاتَكَ قَ بْلَ مَوْتِّكَ 
رض، والغنى والمال أمر أمته بالمسارعة إلى استغلال قوة الشباب ووقته قبل الضعف والْرم، والصحة قبل الم

قبل الفقر، ووقت الفراا قبل الّنشغال، والحياة قبل الموت، فكان من هديه صلى الله عليه وسلم المبادرة 
 (4) إلى فعل ما أمر به دون تأخير قد يسبب عدم امتثال ذلك الأمر.

                                                           

 .8-7سورة الشرح الآية  - 1
 (.3/590) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -  2
 يث صحيح.(، حد7846(، حديث رقم )4/341الحاكم، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين ) - 3
 (.2/454) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -  4



98 
 

القيم رحَه  كما أنه صلى الله عليه وسلم لم يؤخر الحج بعد فرضه بل بادر إلى القيام به، قال ابن
ُّ الله " رِّ النَّبيِّ مْتِّثاَلِّ فيِّ الْعَامِّ الَّذِّي صلى الله عليه وسلم فَ لَمْ يُ ؤَخ ِّ دًا، بَلْ بَادَرَ إِّلَى الِّّ هِّ عَامًا وَاحِّ الحَْجَّ بَ عْدَ فَ رْضِّ

دَْيِّهِّ وَحَالِّهِّ  ئِّقُ بهِّ  .(1)صلى الله عليه وسلم"فرُِّضَ فِّيهِّ، وَهَذَا هُوَ اللاَّ
ب بالّستفادة من جميع هذه الفرص فيما يعود عليه بالنفع في الدنيا بتعلم ما ينفعه فالمدعو مطال

فيها، والآخرة بالّستزادة من العبادة والأعمال الصالحة ليتحصل على المراتب العلى في الجنة يوم القيامة، 
يكون على بصيرة كما يحرص على الّستفادة من وقت فراغه بالذهاب للعلماء والدعاة فيتفقه في الدين، ف

 وعلم.
وكان من عادة الصحابة رضوان الله عليه العمل على مبدأ استغلال الفرص، والسيرة النبوية العطرة 

صلى الله عليه قاَلَ: سمِّعْتُ رَسُولَ اللََِّّّ رضي الله عنه هُرَيْ رةََ  أَبيمليئة بالأحداث التي تدلنا على هذا، فعن 
يءُ وُجُوهُهُمْ إِّضَاءَةَ القَمَرِّ يَدْخُلُ الجنََّ »يَ قُولُ: وسلم  عُونَ ألَْفًا، تُضِّ يَ سَب ْ نْ أمَُّتيِّ زمُْرَة  هِّ فَ قَامَ عُكَاشَةُ « ةَ مِّ

هُمْ  ن ْ اجْعَلْهُ اللَّهُمَّ »، فَ قَالَ: بْنُ محِّْصَن  الَأسَدِّيُّ، يَ رْفَعُ نمِّرةًَ عَلَيْهِّ، قاَلَ: ادعُْ اللَََّّ ليِّ يَا رَسُولَ اللََِّّّ أَنْ يَجْعَلَنيِّ مِّ
هُمْ  ن ْ هُمْ، فَ قَالَ رَسُولُ اللََِّّّ « مِّ ن ْ سَبَ قَكَ »: ثُمَّ قاَمَ رَجُل  مِّنَ الأنَْصَارِّ فَ قَالَ: يَا رَسُولَ اللََِّّّ، ادعُْ اللَََّّ أَنْ يَجْعَلَنيِّ مِّ

فطلب ، فعكاشة رضي الله عنه عندما وجد هذه الفرصة سانحة أمامه بادر إلى الّستفادة منها، (2)«عُكَاشَةُ 
من النبي صلى الله عليه وسلم أن يجعله الله من الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولّ عذاب، ومعلوم أن 
دعاء الأنبياء مستجاب، حرص على أن يستفيد من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم له، فكان حائز السبق 

ى بهم في الّسراع إلى استغلال لذلك، ، فعلى المدعو أن يقتدي بالصحابة رضوان الله عليهم، وأن يتأس
 (3) كل ما من شأنه أن يعود عليهم بالفائدة في الدنيا والآخرة.

رضي الله عنه التي نقلها الشيخ في تفسيره، والتي  زرارة بن عمروفيستفاد هذا الواجب من قصة 
رَسُولَ اللََِّّّ وَمَا يَا كان فيها أن النبي صلى الله عليه وسلم حدثه عن فتنة تحدث في آخر الزمان، فسأله 

" رُونَ اشْتِّجَارَ أَطْبَاقِّ الرَّأْسِّ نَةُ؟ قاَلَ: "يَ قْتُلُ النَّاسُ إِّمَامَهُمْ وَيَشْتَجِّ صلى الله عليه وَخَالَفَ رَسُولُ اللََِّّّ ، الْفِّت ْ
نَةَ  ،بِّ الْمَاءِّ بَيْنَ أَصَابِّعِّهِّ"وَيَكُونُ دَمُ الْمُؤْمِّنِّ عِّنْدَ الْمُؤْمِّنِّ فِّيهَا أَحْلَى مِّنْ شُرْ وسلم  إِّنْ مَاتَ ابْ نُكَ أدَْركَْتَ الْفِّت ْ

صلى الله عليه  اللََِّّّ وَإِّنْ مُتَّ أنَْتَ أدَْركََهَا ابْ نُكَ" فَ قَالَ: يَا رَسُولَ اللََِّّّ ادعُْ اللَََّّ أَنْ لَّ أدُْرِّكَهَا، فَ قَالَ لَهُ رَسُولُ 

                                                           

 (.3/520المرجع السابق ) - 1
 (.5811(، حديث رقم )7/146البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 2
 (.1/324) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -  3



99 
 

رضي  زرارة بن عمرو، فتبين من قول (1)«بْ نُهُ وكََانَ ممَِّّنْ خَلَعَ عثمان"اللَّهُمَّ لَّ يدُْرِّكْهَا" فَمَاتَ وَبقَِّيَ اوسلم 
" حسن استغلال الصحابة رضوان الله عليهم للفرص التي تسنح لْم، ادعُْ اللَََّّ أَنْ لَّ أدُْرِّكَهَاالله عنه "

أن تصيبه أو تصيب ابنه والّستفادة منها لما يعود عليهم بالنفع فزرارة رضي الله عنه لما علم أن الفتنة إما 
وأهله، استغل فرصة وجوده مع النبي صلى الله عليه وسلم فطلب منه الدعاء له بالنجاة من هذه الفتنة، 

 (2) فتحقق له ما أراد وتوفي رضي الله عنه دون أن يلطخ يده في هذه الفتنة.
ه وقوته قبل هرمه فالحاصل أن المدعو ينبغي عليه أن يستغل الفرص التي تسنح له، فيستغل شباب

وضعفه، ووقت فراغه قبل الّنشغال، والصحة قبل السقم، والحياة قبل الوفاة، فإن الإنسان إذا فارق الحياة 
 لْمَوْتُ ٱحَتىََّٰٓ إِّذَا جَاءَٓ أَحَدَهُمُ " تمنى أن يرجع إليها ولكن لّ يمكنه ذلك، فيكون حاله كما أخبر الله تعالى:

عُونِّ ٱقاَلَ رَب ِّ  اَ كَلِّمَة  هُوَ قاَئِّٓلُهَاۖ  وَمِّن وَراَئِّٓهِّم بَ رْزخَ  إِّلَىَٰ *رْجِّ ا فِّيمَا تَ ركَْتُ   كَلآَّ   إِّنهَّ  يَ وْمِّ لَعَل ِّىٓ أعَْمَلُ صَ َٰلِّحًًۭ
عَثوُنَ   .(3)" يُ ب ْ

 
 المطلب التاسع: احسان المدعو الظن بالله 

فالمدعو ينبغي عليه أن يحسن احسان الظن بالله من أوجب الواجبات المترتبة في حق المدعو، 
 الظن بالله تعالى، ولّ يقتط من رحَته، وإن عظمت ذنوبه وخطاياه.

فالله تعالى أمر المدعوين في الكثير من الآيات في كتابه العزيز بإحسان الظن به، وعدم القنوط من 
قُلْ جوع إليه، قال الله تعالى: "رحَته ومغفرته، فالله تعالى يغفر الذنوب جميعاً بالتوبة الصادقة، والإنابة والر 

 مِّن رَّحََْةِّ  لَّذِّينَ ٱيَ َٰعِّبَادِّىَ 
مْ لَّ تَ قْنَطوُا  هِّ  عَلَىَٰٓ أنَفُسِّ

 لْغَفُورُ ٱهُوَ  ۥجمِّيعًا   إِّنَّهُ  لذُّنوُبَ ٱيَ غْفِّرُ  للَََّّ ٱ إِّنَّ    للََِّّّ ٱأَسْرَفُوا 
يمُ ٱ الصلاح إلى الفساد، ومن الفساد إلى الصلاح  ، وأنه تعالى قادر على تحويل حال المدعوين من(4)" لرَّحِّ

، فالقلوب بين إصبعين من أصابع الرحَن يقلبها حيث يشاء، لذلك كان من دعاء النبي صلى الله عليه 
 (.5)"اللهُمَّ مُصَر ِّفَ الْقُلُوبِّ صَر ِّفْ قُ لُوبَ نَا عَلَى طاَعَتِّكَ وسلم "

                                                           

 (.3/600ابن القيم، محمد بن أبي بكر، زاد المعاد ) - 1
 (.2/404) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -  2
 .100-99سورة المؤمنون الآية  - 3
 .53سورة الزمر الآية  - 4
 (.2654(، حديث رقم )4/2045مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 5



100 
 

 سْتَ يْ َ سَ ٱحَتىََّٰٓ إِّذَا تي منها، قول الله تعالى: "فيستفاد من الآيات التي نقلها الشيخ في كتابه وال
ىَ مَن نَّشَاءُٓۖ  وَلَّ يُ رَدُّ بَأْسُنَا عَنِّ  لرُّسُلُ ٱ  جَآءَهُمْ نَصْرُنَا فَ نُج ِّ

مُْ قَدْ كُذِّبوُا  ، وقول (1)"لْمُجْرِّمِّينَ ٱ لْقَوْمِّ ٱوَظنَ ُّوٓا  أَنهَّ
ىَ إِّلَىَٰ نوُح  أنََّهُ الله تعالى: " اَ كَانوُا  يَ فْعَلُونَ  ۥوَأوُحِّ تَئِّسْ بمِّ ، (2)" لَن يُ ؤْمِّنَ مِّن قَ وْمِّكَ إِّلَّّ مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا تَ ب ْ

 (3) فالآيتان تدلّن على عدم اليأس من رحَة الله ونصره.
َّ  رضي الله عنهماحبة بن خالد وسواء بن خالدوذكر أيضاً أن  قاَلَّ: صلى الله عليه وسلم أتََ يَا النَّبيِّ

ئًا، ثُمَّ قاَلَ عَ  لَّ تَ يْأَسَا مِّنَ الخَْيْرِّ مَا تَهزَْهَزَتْ رُءُوسُكُمَا، فإَِّنَّ كُلَّ عَبْد  يوُلَدُ أَحََْرَ ليَْسَ عَلَيْهِّ قِّشْرةَ ، " :ل ِّمْنَا شَي ْ
ُ وَيُ عْطِّيهِّ  يه اليأس والقنوط ، يظهر من قول النبي صلى الله عليه وسلم أن المدعو لّ ينبغي عل(4)"ثُمَّ يَ رْزقُهُُ اللََّّ

من رحَة الله تعالى، فالله تعالى يغير الحال على حسب حال العبد، كما بين ذلك في قول الله تعالى عزوجل: 
نْ خَلْفِّهِّ  ۥلَهُ " نْ أمَْرِّ  ۥيَحْفَظوُنهَُ  ۦمُعَق ِّبَ َٰت ًۭ م ِّنًۢ بَيْنِّ يدََيْهِّ وَمِّ ُ مَا بِّقَوْم  حَ  للَََّّ ٱ إِّنَّ  ۗ للََِّّّ ٱمِّ مْۗ  لَّ يُ غَير ِّ هِّ نَفُسِّ وُا  مَا بأِّ تىََّٰ يُ غَير ِّ

ا فَلَا مَرَدَّ لَهُ  للََُّّ ٱوَإِّذَآ أرَاَدَ  ، فإذا كان المدعو صادقاً في التغير (5)"مِّن وَال   ۦ وَمَا لَْمُ م ِّن دُونِّهِّ   ۥبِّقَوْم ًۢ سُوٓءًًۭ
هذا الباب، والرجل والبحث عن الحق والتوبة وفقه الله تعالى لذلك وقصة سلمان الفارسي خير دليل على 

نفساً وأراد التوبة فتقبلها الله منه، مع أنه لم يبلغ القرية التي فيها الأناس الصالحين الذين  99الذي قتل 
 .(6)دلْم العالم عليه وأمره أن يعبد الله معهم، فإن أرضه أرض سوء  

على طاعة الله  والحاصل أن المدعو يحرص على احسان الظن بربه، وأنه لن يخيب أمله به، فيعزم
تعالى واللجوء إليه في كل حال، ولّ يقنط من رحَته مهما فرط في جنب الله وارتكب المحرمات، بل يرجع 
إلى الله في أقرب وقت ويعزم على ذلك، ولن يخذله الله تعالى بل يسهل له الطريق إليه، كما قال على لسان 

، فإن ظن المدعو به خيراً فخير، (7)(نْدَ ظَن ِّ عَبْدِّي بيِّ أنََا عِّ نبيه صلى الله عليه وسلم في الحديث القدسي )
 وإن ظن به شراً فشر.

 

                                                           

 .110الآية سورة يوسف -  1
 .36سورة هود الآية  - 2
 (.2/756) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -  3
 (.7405(، حديث رقم )9/121البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري )  -4
 .11سورة الرعد الآية  - 5
 (.2/152) ،يمالتذكير القويم في تفسير القرآن الحكان، وحيد الد ين، خ - 6
 (.2/675المرجع السابق، ) - 7



101 
 

 عدم الاستهانة بأي إنسان المطلب العاشر:

أن يستهين بأي إنسان، أو يستصغر شأنه، أو يحتقره فلا يدعوه،  فالمدعو يدعوا جميعاً بتلطف ولّ
لأن الذي لّ تقيم له وزنًا في أول الأمر، ربما يكون له في المستقبل وزن كبير في خدمة الإسلام والدعوة 

لأن من حق المدعو أن يبلغه دعوة ربه جل وعلا وينشله ن برائن الكفر والغواية، لعل الله سبحانه إليه. 
الى يقبله ويهديه فيكون من الدعاة إليه المنافحين عن دين الله الذي ارتضاه للناس جميعاً، كما قال الله وتع

لِّكُمْ فِّسْق  ۗ الْيَ وْمَ يئَِّسَ الَّذِّينَ كَفَرُوا مِّن دِّينِّكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِّ   الْيَ وْمَ تعالى في القرآن الكريم: " ذََٰ
سْلَامَ دِّينًا   فَمَنِّ اضْطرَُّ فيِّ مَخْمَصَة  غَيْرَ مُتَجَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِّ  يتُ لَكُمُ الْإِّ انِّف  ينَكُمْ وَأتَْممَْتُ عَلَيْكُمْ نِّعْمَتيِّ وَرَضِّ

يم   َ غَفُور  رَّحِّ ثمْ  َۙ فإَِّنَّ اللََّّ يدع كل إنسان يلقاه أو يذهب إليه، ولم يستصغر صلى الله عليه وسلم وهكذا كان رسول الله  (1)"لإ ِِّّ
 (2)شأن أحد.

هُمْ وَلّ نِّسَاء : "تعالى الله قالو  ن ْ يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لّ يَسْخَرْ قَوم  م ِّن قَ وْم  عَسَى أَن يَكُونوُا خَيْراً م ِّ
سْمُ  لألَْقَابِّ بِّئْسَ الِّّ زُوا أنَفُسَكُمْ وَلّ تَ نَابَ زُوا باِّ ن ْهُنَّ وَلّ تَ لْمِّ الْفُسُوقُ بَ عْدَ  م ِّن ن ِّسَاء عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْراً م ِّ

يماَنِّ وَمَن لمَّْ يَ تُبْ فأَُوْلئَِّكَ هُمُ الظَّالِّمُونَ   (3)"الإِّ
تعالى عن السخرية بالناس، وهو احتقارهم والاستهزاء بهم،  الله ينهىفقال الشيخ رحمه الله 

وَلّ تَ لْمِّزُوا ، "وقوله ،فإنه قد يكون المحتقر أعظم قدراً عند الله، وأحب إليه من الساخر منه المحتقر له
لألَْقَابِّ " وقوله أي: لا تلمزوا الناس، والهماز اللماز من الرجال مذموم ملعون "أنَفُسَكُمْ  " وَلّ تَ نَابَ زُوا باِّ

 (4) .أي: لا تتداعوا بالألقاب، وهي التي يسوء الشخص سماعها
بعد أن عرض نفسه على قبائل العرب التي وافت الموسم صلى الله عليه وسلمجاء في السيرة النبوية أن رسول الله و 

في مكة، وكان ذلك قبل الْجرة بنحو ثلاث سنوات، ولم يستجب له منهم أحد، لقي ستة نفر من الخزرج 
وقرأ عليهم فدعاهم إلى الإسلام، صلى الله عليه وسلم عند العقبة من منى، وهم يحلقون رؤوسهم، فجلس إليهم رسول الله 

، ودعوهم صلى الله عليه وسلمالقرآن، فاستجابوا لله ورسوله، وآمنوا ثم رجعوا إلى قومهم بالمدينة، وذكروا لْم نبأ رسول الله 

                                                           

 ،3سورة المائدة الآية  - 1
 (.2/478) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 .11سورة الحجرات الآية،  - 3
 (.3/356) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4



102 
 

صلى الله عليه وسلم إلى الإسلام، فانتشر فيهم خبره حتى لم يبق دار من دور الأنصارفي المدينة إلّ فيها ذكر رسو ل الله 
 (1)ودعوته.

أن كان أولئك السنة نواة الدعوة صلى الله عليه وسلم اتبعها إمام الدعاة وكانت نتيجة هذه الوسيلة الحليمة التي 
الإسلامية في المدينة النبوية، وطلييعة الدعاة إلى الإسلام في خارج مكة المكرمة، وفاتحة مستقبل ميمون 

ولّ يستهين بأحد فيزهد صلى الله عليه وسلم لتاريخ الإسلام والمسلمين. فعلى الداعي إلى الله أن يقتدي بهدي رسول الله 
 (2)قد يكون الخير الكثير على يد هذا الذي لّ يرى فيه خيرا في تلك اللحظة.في دعوته، ف

والحاصل لذا ينبغي على المدعو أن يتمثل الحكمة والتعقل في دعوته فلا يستهين بأي إنسان  
مهما كان وضعه، لأن الدعوة أمانة، فيجب أن تؤدي الأمانة على أحسن وأكمل وجه، ورسولنا الكريم 

صلاة وأزكى التسليم كان لّ يقلل من قيمة أولئك الكرام من أصحاب العقبة الذين كانوا عليه أفضل ال
فاتسحة خير على الدعوة، حيث انطلقت من خلالْم إلى آفاق جديدة هناك في مجتمع الأوس والخزرج في 

د الداعية الخير المدينة المنورة، المهجر الجديد للإسلام والمسلمين، والقصة معروفة في كتب السيرة. لذا سيج
الكثير من امتثاله أثر الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم في دعوته وخطواته في مراحل الدعوة المختلفة، 
سواء ما كان منها في مكة أو المدينة المنورة حتى لقي ربه عليه الصلاة والسلام، وقد أدى الأمانة وبلغ 

 (3)الرسالة ونصح الأمة وجاهد في الله حق الجهاد.

 

 

 

 

 

 
 
 

                                                           

 (.1/458)المرجع السابق:  - 1
 .74-72، منهاج الدعاة، لمحيي الدين الألوائي، 361أصول الدعوة: لعبد الكريم زيدان، ص  - 2
 (.1/453) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3



103 
 

 المبحث الرابع

 في تفسير القرآن الحكيم،التذكير القويم  فقه الدعوة المتعلق بحقوق المدعو، من خلال
من أهم خصائص الشريعة الإسلامية أنها جاءت بشكل عام وشامل لجميع البشر بغض النظر 

الإسلامية القوانين والحقوق  عن أجناسهم  وألوانهم ولغاتهم التي يتمتع بها الفرد في المجتمع، وضعت الشريعة
المتعلقة بالداعي والمدعى والرسالة، ولكل منهم حقوق يجب على الطرف الآخر مراعاتها وعدم الّعتداء 
عليها، للمدعوين حقوق يجب على المتصل مراعاتها والحفاظ عليها وعدم إساءة استخدامها، حتى يتمكن 

ل قلب المدعو إليه يتم شرحه وطمأنته بما دعو إليها، وماشدة الدعوة التي يمن التأثير على المدعو، ومنا
 يحقق الْدف الأساسي لدعوته وهو إرشاد المدعوين وإصلاح أوضاعهم.

القويم في تفسير القرآن الحكيم الكثير من النصوص والوقائع التي يمكن استنباط  التذكير وقد حوى تفسير
حقوق المدعوين منها، والتي لّ يمكن حصرها في هذا المبحث، ولكن سيكتفي الباحثة بذكر جملة من 

 أهم هذه الحقوق المتعلقة بالمدعوين، وهي كالآتي: 

 المطلب الأول: دعوة المدعو قبل الحرب والقتل
ن الحقوق الْامة التي يجب على الدعي أن يراعيها مع المدعو أن يناديه بأفضل طريقة قبل قتاله، وم

فمقصد الدعوة الإسلامية الأسمى هداية الناس وليس استباحة دمائهم وأعراضهم، فيجب على الداعي أن 
أمرهم، لأنه ربما  يعرف المدعو بالإسلام والدعوة التي يدعو إليها، حتى يكون المدعوين على بصيرة من

 يكون منهم أحد يستجيب للدعوة من دون قتال، فإن لم يدع وقتل كان وزره على الداعي.
رَتْ صُدُورُهُ  يثاَق  أوَْ جَاؤُوكُمْ حَصِّ نَ هُمْ مِّ نَكُمْ وَبَ ي ْ لُونَ إِّلَى قَ وْم  بَ ي ْ مْ أَنْ قال الله تعالى:  "إِّلَّّ الَّذِّينَ يَصِّ

ُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَ لَقَاتَ لُوكُمْ فإَِّنِّ اعْتَ زلَُوكُمْ فَ لَمْ يُ قَاتِّلُوكُمْ وَ يُ قَاتِّلُوكُمْ أوَْ يُ قَاتِّ  ألَْقَوْا إِّليَْكُمُ لُوا قَ وْمَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللََّّ
مْ سَبِّيلًا  دُونَ آخَرِّينَ يرُِّيدُونَ أَنْ يَأْمَنُوكُمْ  * السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللََُّّ لَكُمْ عَلَيْهِّ وَيَأْمَنُوا قَ وْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّوا  سَتَجِّ

نَةِّ أرُكِّْسُوا فِّيهَا فإَِّنْ لَمْ يَ عْتَزِّلُوكُمْ وَيُ لْقُوا إِّليَْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُّوا أيَْدِّيَ هُمْ فَخُ  ذُوهُمْ وَاقْ تُ لُوهُمْ حَيْثُ ثقَِّفْتُمُوهُمْ إِّلَى الْفِّت ْ
مْ   (1)سُلْطاَنًا مُبِّينًا"وَأوُلئَِّكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِّ

                                                           

 .91-90سورة النسآء الآية،  - 1
 



104 
 

السَّليم في دعوة كل ِّ صنف مِّن لقواعد إنَّ على الدَّاعية أن يتُقن اختيارَ اقال الشيخ رحَه الله 
ا تتعدَّد المناهج الدَّعوية  ،أصناف المدعو ِّين د لّ يصلُح منهجًا دعوياًّ لكل ِّ الناس، وإنمَّ ذلك أنَّ المنهج الواحِّ

، بحسب الناس وطبائعهم، وخضوعهم للحق ِّ أو عدمه، وغير ذلك مما له أثرَ في اختيار المنهج الدعوي
لمنهج الذي بيَّنه القرآنُ الكريم للتعامل فا ،ويكفي للدلّلة على ذلك تنوُّعُ المناهِّج الدَّعوية في القرآن الكريم

ليس هو نفسه الذي بيَّنه وفصَّله للتعامل مع المحاربين للدَّعوة،  ،مع المسالِّمين مِّن أهل الكتاب والمشركين
ا فصَّل لكل ِّ صنف من الناس منهجًا خاصًّا به يُ تَعامل به معه  (1) .المعترضين سبيلَها، وإنمَّ

التعرف على الدعوة قبل القتال فإن رفضوا الّستجابة للدعوة وأصروا على فالمدعوين لْم الحق في 
كفرهم، وعزموا على التصدي للداعي ودعوته، حل للداعي قتالْم آن ذاك، فالنبي صلى الله عليه وسلم 
حينما أراد دعوة المدعوين من أهل الكتاب في اليمن، أرسل إليهم معاذ بن جبل رضي الله عنه وقال له: 

، فاَدْعُهُمْ إِّلَى شَهَادَةِّ أَنَّ لَّ إِّلَهَ إِّلَّّ اُلله وَأَني ِّ رَسُولُ اللهِّ إِّنَّ " ، فإَِّنْ هُمْ أَطاَعُوا كَ تَأْتيِّ قَ وْمًا مِّنْ أهَْلِّ الْكِّتَابِّ
لَة ، فإَِّ  مْ خَمْسَ صَلَوَات  فيِّ كُل ِّ يَ وْم  وَليَ ْ نْ هُمْ أَطاَعُوا لِّذَلِّكَ، فأََعْلِّمْهُمْ لِّذَلِّكَ، فأََعْلِّمْهُمْ أَنَّ اَلله افْتَرَضَ عَلَيْهِّ

مْ، فإَِّنْ هُمْ أَطاَعُوا لِّ  مْ فَتُردَُّ فيِّ فُ قَرَائِّهِّ نْ أغَْنِّيَائِّهِّ مْ صَدَقَةً تُ ؤْخَذُ مِّ كَ وكََراَئِّمَ أَنَّ اَلله افْتَرَضَ عَلَيْهِّ ذَلِّكَ، فإَِّياَّ
، فإَِّنَّهُ  " أمَْوَالِِّّْمْ، وَاتَّقِّ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِّ جَاب  نَ هَا وَبَيْنَ اللهِّ حِّ ، فدل أن الأصل في الدعوة التبليغ (2)ليَْسَ بَ ي ْ

والبيان قبل الشروع في القتال، فلو كان القتال دون التبليغ لأرسل النبي صلى الله عليه وسلم جيشاً جراراً 
 لّ بعد أن بين لْم.لحرب أهل اليمن، كما كان يفعل في غزواته صلى الله عليه وسلم، فإنه لم يغز أحداً إ

(3) 
مما يستخلص من كلام الشيخ رحَه الله فلو كان قتال المدعوين الغير مسلمين مقدم على التبليغ 
والدعوة، لأجاز النبي صلى الله عليه وسلم الشروع في القتال لعلي رضي الله عنه، ولكن التبليغ والبيان 

أن يراعي حق المدعو في البيان والتوضيح، فيبين  والتوضيح يسبق القتال، فالداعي إلى الله ينبغي عليه
للمدعو الأوامر والنواهي، حتى يكون على بصيرة فإن وقع في الذنب بعد ذلك عوقب، وإلّ فإنه غير 

 (4) مآخذ على ذنبه وهذا أصل قرره الشارع الحكيم في غير ما موضع في شريعته.

                                                           

 (.1/86) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.19(، حديث رقم )1/50مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم )  2
 (.1/90)  ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 (.1/119) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4



105 
 

مراعاتها وعدم التعدي عليها، الدعوة قبل  فمن الحقوق المهمة للمدعوين والتي ينبغي على الداعي
القتال والبيان والتوضيح قبل انزال العقاب عليه، فلا يجوز قتال المدعوين ما لم يدعوهم الداعي، ولّ معاقبة 

 المدعو بجهله.
 المطلب الثاني: دعوته في مكانه والسير إليه

اتعابه وتكليفه بالحضور لمجلس إن أول حق من حقوق المدعوين إتيانه في مكانه دعوته، وعدم 
الداعي، والداعي المسلم يقتدي بالأنبياء سلام الله عليهم فيقصد أماكن تواجد المدعوين فيبدأ دعوتهم من 
هناك، فالأنبياء عليهم السلام جميعهم كانوا يقصون أقوامهم في أعيادهم ومناسباتهم العامة فيدعوهم إلى الله 

السلام قال لفرعون عندما طلب منه المناظرة، أن يحشر الناس ضحى يوم تعالى، فنبي الله موسى عليه 
" فعلى الداعي أن يقوم بهذا العمل حسب طاقته وعلمه، ، (1)عيدهم، "فَ تَ وَلىََّٰ فِّرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُۥ ثُمَّ أتََىَٰ

لمنكر غيره فإنه يجب عليه وقد يتعين عليه إذا لم يكن في البلد أو في القبيلة أو في المكان الذي وقع فيه ا
عينا أن يقول الحق وأن يدعو إليه، وعند وجود غيره يكون فرض كفاية إذا قام به البعض كفى وإن سكتوا 
عنه أثموا جميعا، فالمهم على الداعي أن ينصح لله ولعباده، وأن يقوم بواجب الدعوة في بيوتهم ومع أهليهم 

قريتهم وبلادهم وفي مراكبهم من طائرة أو سيارة أو قطار أو غير  وفي مساجدهم وفي طرقاتهم وفي بقية أنحاء
 (2) .ذلك

فالدعوة مطلوبة في كل مكان أينما كنت، والحاجة ماسة إليها أينما كنت، فالناس في الطائرة 
محتاجون، وفي السيارة محتاجون، وفي القطار محتاجون، وفي السفينة محتاجون، إلى غير ذلك، وأهلك كذلك 

يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا قُوا أنَْ فُسَكُمْ وَأهَْلِّيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا أن تعنى بهم أولّ كما قال الله سبحانه وتعالى:"يلزمك 
ْ وقال عز وجل لنبيه وخليله محمد عليه الصلاة والسلام: "(، 3)النَّاسُ وَالحِّجَارةَُ" لصَّلاةِّ وَاصْطَبرِّ وَأْمُرْ أهَْلَكَ باِّ

هَ  وَاذكُْرْ فيِّ الْكِّتَابِّ إِّسْماَعِّيلَ إِّنَّهُ كَانَ صَادِّقَ الْوَعْدِّ وكََانَ رَسُولًّ نبَِّيًّا وكََانَ يَأْمُرُ ، وقال سبحانه: "(4) ا"عَلَي ْ
يًّا لصَّلاةِّ وَالزَّكَاةِّ وكََانَ عِّنْدَ رَب ِّهِّ مَرْضِّ  (، 5) "أهَْلَهُ باِّ

                                                           

 60سورة طه الآية  - 1
 (.2/432) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 .6سورة التحريم الآية،  - 3
 .132سورة طه الآية  - 4
 .55-54سورة مريم الآية  - 5



106 
 

عليه أن يتردد على المدعوين في أماكنهم  فيستفاد من الآيات السابقة على أن الداعي ينبغي
العامة، ويمر عليهم في أعيادهم ومناسباتهم، فيدعوهم إلى الله، ولّ يجلس في بيته بانتظار اقبال المدعوين 
إليه، فالداعي إلى الله يحرص كل الحرص على هداية المدعوين، فيخرج إليهم ليدعوهم، ويوافيهم في أعيادهم 

فعل النبي صلى الله عليه وسلم في دعوة كل من يأتي إلى مكة في الحج، حيث كان وأماكن تجمعهم، كما 
 (1) يتتبع كل قبيلة في منازلْا يدعوهم إلى الإسلام.

بل إن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكتف بدعوة أهل مكة فقط، فَخَرجََ رَسُولُ اللََِّّّ صلى الله عليه 
نَ هُمْ وسلم إِّلَى الطَّائِّفِّ رَجَاءَ أَنْ ي ُ  هُمْ، وَدَعَاهُمْ إِّلَى اللََِّّّ عَزَّ وَجَلَّ، فأَقَاَمَ بَ ي ْ ن ْ ؤْوُوهُ وَيَ نْصُرُوهُ عَلَى قَ وْمِّهِّ وَيَمنَْ عُوهُ مِّ

مْ إِّلَّّ جَاءَهُ وكََلَّمَهُ  نْ أَشْراَفِّهِّ م  لَّ يَدعَُ أَحَدًا مِّ  .(2)عَشَرةََ أياَّ
عملياً فيأتي المدعوين في أماكنهم التي هم فيها، والحاصل أن الداعي مطالب بتطبيق هذا الحق 

فيدعوهم إلى الله تعالى، فكما أن المدعو من حقه أن لّ يتكلف بالذهاب للداعي، لكنه مطالب في الجانب 
الآخر عن رفع الجهل عن نفسه، وعن الآخرين إن استطاع، فبالتالي ينبغي الموازنة بين ذلك، فلا يلتزم 

ه، ويترك الخروج للمدعوين ومقابلتهم ومخالطتهم، كما لّ ينبغي على المدعو أن يجلس الداعي الدعوة من بيت
في انتظار الداعي حتى يأتيه ويدعوه، بل يخرج إلى الداعي ويطلب العلم والفهم منه، فينبغي على الداعي 

قدم، ولّ تقف والمدعو أن يوازنوا بين ذلك في العملية الدعوية حتى تستمر عجلة الدعوة الإسلامية بالت
 بسبب تكاسل أحد الطرفين.

 المطلب الثالث: إنزال المدعو إلى الرتبة الصحيحة
إن من أهم حقوق المدعوين عدم الّستهزاء بهم والّستهانة بهم، مهما كان شأنه ومنزلته، فالكل 

غير جائز، سواسية في نظر الإسلام إن كان المدعوون مسلمون، وإن كانوا غير مسلمين فإن الّستهزاء بهم 
فالإسلام لم يفرق في عرض الدعوة على المدعوين بين أحد منهم، فالعرض والبيان حق عام يشترك فيه كافة 

 المدعوين على اختلاف أطيافهم.
لذلك حرمت الشريعة الإسلامية الّستهزاء والسخرية وحذرت المدعوين من الوقوع فيها والتخلق 

ا م ِّ   خَيْرًًۭ
 لَّ يَسْخَرْ قَ وْم ًۭ م ِّن قَ وْم  عَسَىَٰٓ أَن يَكُونوُا 

هُمْ وَلَّ نِّسَاءٓ ًۭ م ِّن بها، فقال الله تعالى: "يَ َٰأٓيَ ُّهَا ٱلَّذِّينَ ءَامَنُوا  ن ْ
زُوٓا  أنَفُسَكُمْ وَلَّ تَ نَابَ زُوا  بِّٱلْألَْقَ َٰبِّ ۖ بِّئْسَ ٱلِّٱسْمُ ٱلْفُسُ  ن ِّسَاءٓ  عَسَىَٰٓ  هُنَّ ۖ وَلَّ تَ لْمِّ ن ْ ا م ِّ يمَ َٰنِّ   أَن يَكُنَّ خَيْرًًۭ وقُ بَ عْدَ ٱلْإِّ

                                                           

 (.2/344) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.3/28المرجع السابق ) - 2



107 
 

لَ َٰئِّٓكَ هُمُ ٱلظَّ َٰلِّمُونَ" الله يحفظ حق  ، فالإسلام حرم السخرية من الآخرين، فالداعي إلى(1)وَمَن لمَّْ يَ تُبْ فأَُو 
المدعو في عدم الّستهزاء به أو النظر إليه نظرة ازدراء، فالإسلام حفظ كرامة الإنسان مهما كان شأنه 

نَ  لْنَ َٰهُمْ عَلَىَٰ ٱلطَّي ِّبَ َٰتِّ وَفَضَّ ومنزلته، قال الله تعالى: "وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنىِّٓ ءَادَمَ وَحََلَْنَ َٰهُمْ فىِّ ٱلْبَر ِّ وَٱلْبَحْرِّ وَرَزَقْ نَ َٰهُم م ِّ
 " يلاًًۭ  ، (2)كَثِّير ًۢ مم َِّّنْ خَلَقْنَا تَ فْضِّ

فيستخلص منها أن من حقوق المدعو الحفاظ على حقوقه والتي منها عدم الّستهزاء به والشماتة 
به، وتعليمه صلى الله عليه وسلم للمدعوين هذا الدعاء وإلزامهم به دليل على أن المدعوين ينبغي عليهم 

هذا الحق فيما بينهم وأن لّ يبغي بعضهم على بعض، ويستهزئ بعضهم ببعض، ولكن ينبغي  الحفاظ على
 (3)أن تقوم علاقتهم على الّحترام المتبادل وعدم الّستهزاء بعضهم ببعض.

فالداعي إلى الله أن لّ يستهين بالمدعوين ولّ يستحقرهم ويقلل من شأنهم بل يكون مقتدياً بالنبي 
في معاملته للمدعوين واحترامه لْم، فالنبي صلى الله عليه وسلم حفظ لكل مدعو  صلى الله عليه وسلم

حقه وحرم الّستهزاء به والتنقيص من شأنه، والمدعو يحرص على أن يعرف حقه فإن اعتدى عليه الداعي 
يحرص على أن يبين له أن من حقه أن لّ يستهان به، ولّ ينتقص من شأنه، فيؤدي بذلك دور الداعي، 

 ذي قد يكون غافلاً عن هذا الخلق أو ناسياً له، فيذكره به.ال
 المطلب الرابع:  إزالة جميع اشكالاته وشبهاته

إن من حقوق المدعو على الداعي أن يجيب على الأسئلة التي ترد في خاطرهم، وافهاهم الأمور 
نبغي للمدعو أن يتحرج التي تشكل عليهم، والتي يصعب عليهم فهمها، من أمور الدعوة الإسلامية، ولّ ي

من سؤال الداعي حول أي موضوع لم يفهمه، وكان متعلقاً بالدعوة التي يدعو إليها الداعي، بل إنه مطالب 
بإزالة الشكوك والشبهات عن نفسه، حيث أمره الله تعالى عن سؤال أهل العلم إذا لم يفهم شيئاً، قال 

لَكَ إِّلَّّ رِّجَ  لَُوٓا  أهَْلَ ٱلذ ِّكْرِّ إِّن كُنتُمْ لَّ تَ عْلَمُونَ" تعالى: "وَمَآ أرَْسَلْنَا قَ ب ْ مْ ۖ فَسْ   ىٓ إِّليَْهِّ ، فإنها عامة في (4)الًًّۭ نُّوحِّ
كل مسألة من مسائل الدين أصوله وفروعه إذا لم يكن عند الإنسان علم منها أن يسأل من يعلمها ففيه 

 .(5)نه يجب عليهم التعليم والإجابة عما علموهالأمر بالتعلم والسؤال لأهل العلم ولم يؤمر بسؤالْم إلّ لأ
                                                           

 .11سورة الحجرات الآية  -  1
 .70ة الإسراء الآية سور  - 2
 (.2/564) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 .7سورة الأنبياء الآية  - 4
 .519السعدي، عبدالرحَن بن ناصر، تيسير الكريم الرحَن، ص  - 5



108 
 

وكان من هدي الصحابة رضوان الله عليهم السؤال عن كل ما يشكل عليهم فعندما نزل قوله: 
لَ َٰئِّٓكَ لَْمُُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ"   لقُْمَ َٰنُ لِّٱبْنِّهِّۦ وَهُوَ يعَِّظهُُۥ ،"وَإِّذْ قاَلَ (1)"ٱلَّذِّينَ ءَامَنُوا  وَلَمْ يَ لْبِّسُوٓا  إِّيمَ َٰنَ هُم بِّظلُْم  أوُ 

" رْكَ لَظلُْم  عَظِّيم ًۭ رْكُ  (2) يَ َٰبُنَىَّ لَّ تُشْرِّكْ بِّٱللََِّّّ ۖ إِّنَّ ٱلش ِّ اَ هُوَ الش ِّ ، فالصحابة )المدعوين( سألوا النبي صلى (3)إِّنمَّ
لنبي صلى الله عليه الله عليه وسلم )الداعي( عن الإشكال والشبهة التي كانت في ذهنهم، والتي سارع ا

وسلم لإزالتها، لما تبعثه من المشقة في نفس المدعوين، مما يؤثر سلباً على سير العملية الدعوية، فالمدعو لن 
يستطيع أن يتحمل هذا الضغط الذي يولده التفكير فيه، وأنه لّ يستطيع أن يحمي نفسه من الوقوع في 

 (4)الظلم الذي كان في ذهنهم.

لّ بد لمدعو أن يسأل أهل العلم، (، 5)فاَسْألَُواْ أهَْلَ الذ ِّكْرِّ إِّن كُنتُمْ لَّ تَ عْلَمُونَ"تعالى: "وقال الله 
لأن هذا فريضة قد أمر الله بها، لأن في حياته لمواقف كثيرة يحتاج إلى السؤال عنها، وإلى حوادث وحالّت 

 (6) عرف من أمور الدينية أو أي شيئ.لّ يعلم حكمها فعلى المدعو أن لّ يستحي من السؤال عما لّ ي
فالحاصل أن المدعو مطالب بالسؤال عن كل ما يشكل عليه ولّ يتحرج في سؤال الداعي عن 
الشبه والّشكالّت التي ترد عليه، حتى تطمئن نفسه، وينشرح صدره، فتنفتح نفسه للاستجابة للدعوة 

 والداعي.
 
 

 حوالهمالمطلب الخامس: الاهتمام بالمدعوين وتفقد أ
إن الّهتمام بالمدعوين من أوجب الواجبات التي ينبغي عليه على الداعي المسلم الحرص عليها، 
حتى يكون على اتصال دائم بالمدعوين، فيعود ذلك بالنفع عليه وعلى دعوته، فإن هذا يؤثر على نفسية 

 المدعو ويجعله يطمئن للداعي ويعمل على إيجاد حلقة وصل بينه وبينهما.

                                                           

 .82سورة الأنعام الآية  - 1
 .13سورة لقمان الآية  - 2
(، والحديث أخرجه البخاري، محمد بن إسماعيل، 3/294ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم ) - 3

 (.6937(، حديث رقم )9/18صحيح البخاري )
 (.1/314) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 .7سورة الأنبياء الآية،  - 5
 (.2/654) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 6



109 
 

فتفقد أحوال المدعوين من عادة الأنبياء عليهم السلام مع ما على عاتقهم من المسؤولية الكبيرة، 
فنبي الله سليمان عليه السلام يتفقد رعيته ومن جعلهم الله تحت ملكه، قال تعالى: "وَتَ فَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَ قَالَ مَا 

َ لَّٓ أرََى ٱلْْدُْهُدَ أمَْ كَانَ مِّنَ ٱلْغَائِّٓبِّ  مَامِّ أَحْوَالَ رَعِّيَّتِّهِّ (1)يَن" لىِّ ، وَفيِّ قَ وْلِّهِّ }وَتَ فَقَّدَ الطَّيْرَ{ دَلَّلَة  عَلَى تَ فَقُّدِّ الْإِّ
 .(2)وَالْمُحَافَظةَِّ عَلَيْهِّمْ 

بل إن الّهتمام بالمدعوين والسؤال عنهم وعن أحوالْم، له أثر بالغ على هداية المدعوين، فعَنْ 
ُّ صلى الله أنََس  رضي الله عنه، قاَلَ  َّ صلى الله عليه وسلم، فَمَرِّضَ، فأََتَاهُ النَّبيِّ : كَانَ غُلَام  يَ هُودِّيٌّ يَخْدُمُ النَّبيِّ

هِّ، فَ قَالَ لَهُ:  مِّ «أَسْلِّمْ »عليه وسلم يَ عُودُهُ، فَ قَعَدَ عِّنْدَ رَأْسِّ ، فَ نَظَرَ إِّلَى أبَِّيهِّ وَهُوَ عِّنْدَهُ فَ قَالَ لَهُ: أَطِّعْ أَبَا القَاسِّ
ُّ صلى الله عليه وسلم وَهُوَ يَ قُولُ:  الحمَْدُ للََِِّّّّ الَّذِّي أنَْ قَذَهُ مِّنَ »صلى الله عليه وسلم، فأََسْلَمَ، فَخَرجََ النَّبيِّ

، فسؤال النبي صلى الله عليه وسلم عن حال الغلام الذي يخدمه خير دليل على أن الداعي المسلم (3)«النَّارِّ 
ن، مما أثر ذلك على والد الغلام فكان له أثر إيجابي باستجابة المدعو يحرص على تفقد أحوال المدعوي

للدعوة والّنقياد لْا، فتحقق هدف الداعي من هداية المدعو، وتحقق الخير للمدعو بسبب هذا العمل 
 (4) البسيط.

فيستفاد هذا الواجب من الآية السابقة حين تدل على أن أفضل من راعى هذا الحق هم الصحابة 
ن الله عليهم حيث كان ديدنهم تفقد أحوال إخوانهم، حيث كان عمر رضي الله عنه يتعاهد الأرامل رضوا

فيستقي لْم الماء في الليل، ورآه طلحة داخلاً ليلاً بيت امرأة فدخل لْا نهاراً، فإذا هي عجوز عمياء مقعدة، 
م بي من البر  وما يصلح لي شأني فقال: ما يصنع هذا الرجل عندك؟ قالت: منذ كذا وكذا يتعاهدني بما يقو 

 .(5)ويخرج عني الأذى ويقم  لي بيتي، فقال طلحة لنفسه: ثكلتك أمك يا طلحة أعثرات عمر تتبع؟
ومن مظاهر الّهتمام بالمدعوين قضاء حوائجهم، لما فيه ممن تأليف لقلوبهم وتحبيبهم بالداعي، 

على خدمة المدعوين وقضاء حوائجهم، ففي  ويستنبط ذلك من أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يحرص
قصة إيمان عدي بن حاتم رضي الله عنه، أنه أخذ بيده يمشي به إلى منزله صلى الله عليه وسلم، فَ لَقِّيَ تْهُ 

                                                           

 .20سورة النمل الآية  - 1
 (.8/223أبو حيان، محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير ) - 2
(، ابن القيم، محمد بن أبي بكر، 1356(، حديث رقم )2/94البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 3

 (.1/475زاد المعاد )
 (.2/689) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 (.3/38البكري، محمد علي، دليل الفالحين لطريق رياض الصالحين ) - 5



110 
 

ٌّ فَ قَالَّ: إِّنَّ لنََا إِّليَْكَ حَاجَةً، فَ قَامَ مَعَهُمَا حَتىَّ قَضَى حَاجَتَ هُمَا، ثُمَّ  أَخَذَ بِّيَدِّي حَتىَّ أتََى  امْرأَةَ  وَمَعَهَا صَبيِّ
دَارهَُ، ففي هذا الموقف دليل واضح على أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يحرص على خدمة من هم في 

 (1)حاجة إليه، ويمكنه قضاء حاجاتهم.
فإتيان المدعوين وتفقد أحوالْم يدخل عليهم السرور والأنس، ويبعد عن صدورهم الغل والحقد 

بسبب إعراض الداعي عن المدعو، فيظنون أنه يتكبر عليهم، وفيه جلب للتودد والمحبة الذي قد يتولد، 
والمجالسة في الخير، فالكلام المتبادل بين الداعي والمدعو يرقق قلوبهم، ويجعلها تتعلق بالداعي والدعوة التي 

 يدعو إليها.
  ةلسادس: الشفقة على المدعوين ورحمالمطلب ا

من الأمور المهمة التي يحرص الداعي المسلم بالتحلي بها، لما تولده من روابط بينه الشفقة على المدعوين 
فبَِّمَا وبين المدعوين، مما يؤثر بشكل إيجابي على الدعوة، وتحمل المدعو على الّستجابة، فقال الله تعالى: "

قَلْبِّ لَّنْ فَضُّوْا مِّنْ حَوْلِّكَ ۖ فاَعْفُ عَنْ هُ مْ وَاسْتَ غْفِّرْ لَ هُ مْ رَحْ مَة  م ِّنَ الل  َٰهِّ لِّنْتَ لَ هُ مْۖ  وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيْظَ الْ 
  (2)" وَشَاوِّرْهُ مْ فىِّ الَّْمْرِّ ۖ فاَِّذَا عَزَمْتَ فَ تَ وكََّلْ عَلَى الل  َٰهِّ   اِّنَّ الل  َٰهَ يحِّبُّ الْمُتَ وكَ ِّلِّيْنَ 

ها، لأنهم لّ يؤمنون بحساب ولّ ثواب يطلب الذين لّ يؤمنون بها تعجيلفقال الشيخ رحَه الله "
ولّ عقاب، والذين آمنوا بالله خائفون منها لخوفهم من مصيرهم فيها، ويعلمون علم اليقين أنها الحق الذي 
رْية فيه، ألّ إن الذين يجادلون في الساعة ويخاصمون فيها، ويشككون في وقوعها، لفي ضلال بعيد  لّ مِّ

لل ِّينِّ وَالت َّوَدُّدِّ وَلَّ يَكُونُ فَظًّا غَلِّيظاً؛ فاَلَّذِّي يَأْمُرُ باِّ عن الحق،  لْمَعْرُوفِّ يَحْتَاجُ إِّلَى الشَّفَقَةُ عَلَى مَنْ يَأْمُرُ باِّ
يَن بَ عَثَ هُمَا إِّلَى فِّرْعَوْنَ "ف َ  َنَّ اللَََّّ تَ عَالَى قاَلَ لِّمُوسَى وَهَارُونَ عَلَيْهِّمَا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: حِّ ا قُولَّ لَهُ لأِّ ۥ قَ وْلًًّۭ لَّي ِّنًًۭ

 "  .(4)"(3)لَّعَلَّهُۥ يَ تَذكََّرُ أوَْ يَخْشَىَٰ
فالشفقة تنقل العلاقة بين المدعو والداعي إلى درجة أعلى من علاقة المحبة التي تربطهما، فتنتقل 
 بسببها إلى مرتبة الأخوة في الدين، كما كان حال الصحابة رضوان الله عليهم، المهاجرين والأنصار، حيث
أشفق الأنصار على المهاجرين الذين هاجروا إلى المدينة تاركين أموالْم وأهليهم ووطنهم، فأشفقوا عليهم 

                                                           

 (.2/320) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 159سورة آل عمران:  - 2
 .44سورة طه الآية  - 3
 .99السمرقندي، نصر بن محمد، تنبيه الغافلين بأحاديث سيد الأنبياء والمرسلين، ص - 4



111 
 

وقاسموهم بكل ما يملكون حتى كان الأنصاري يعرض على المهاجري أن يأخذ نصف ماله ونصف أهله، 
 .(1)فأخا النبي صلى الله عليه وسلم بينهم

يترك الكثير من الأمور المباحة خوفاً من المشقة على المدعوين،  وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم
، (2)فترك الخروج لصلاة التراويح مخافة أن تفرض على الناس فلا يستطيعون أداءها أو يشق عليهم أداؤها

ولم يكن يترك شيئاً من الفرائض ولّ السنن، ولكنه كان يعفي الصحابة من الأمور المباحة فقط ومما ترفع به 
لَة  حَتىَّ  ُّ صلى الله عليه وسلم ذَاتَ ليَ ْ الدرجات شفقة بهم، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: أعَْتَمَ النَّبيِّ

، وَحَتىَّ نَامَ أَهْ  دِّ، ثُمَّ خَرجََ فَصَلَّى، فَ قَالَ: ذَهَبَ عَامَّةُ اللَّيْلِّ ، (3)إِّنَّهُ لَوَقْ تُ هَا لَوْلَّ أنَْ أَشُقَّ عَلَى أمَُّتيِّ لُ الْمَسْجِّ
مْ  نَ الشَّفَقَةِّ عَلَى أمَُّتِّهِّ وَمُراَعَاةِّ مَصَالحِِّّهِّ ُّ صلى الله عليه وسلم عَلَيْهِّ مِّ بَغِّي لِّوُ وَفِّيهِّ بَ يَانُ مَا كَانَ النَّبيِّ لَّةِّ وَأنََّهُ يَ ن ْ

قْتِّدَاءُ بِّهِّ صلى الله عليه وسلم فيِّ ذَلِّكَ  بُوعِّيَن فيِّ عِّلْم  وَغَيْرِّهِّ الِّّ ، فالداعي إلى الله (4)الْأمُُورِّ وكَِّبَارِّ النَّاسِّ وَالْمَت ْ
ينبغي عليه احترام حق المدعو في الشفقة عليه ورحَته، وعدم الّعتداء على هذا الحق الذي يؤثر بشكل 

 و، فيعود بالخير والنفع على الدعوة التي يدعو إليها.إيجابي على المدع
لْمُؤْمِّنِّينَ  كُمْ عَزِّيز  عَلَيْهِّ مَا عَنِّتُّمْ حَرِّيص  عَلَيْكُم باِّ  وقال الله تعالى: "لَقَدْ جَاءكَُمْ رَسُول  م ِّنْ أنَفُسِّ

يم "  (، 5)رَؤُوف  رَّحِّ
اس، مشفقاً عليهم، كما يجب عليه فعلى الداعي إلى الله تعالى أن يكون حريصاً على هداية الن

أيضاً أن يقتصد في الوعظ والإرشاد، ويختار الأوقات المناسبة لْم، حتى يكونوا مهيئين للتعلم والموعظة، 
 (6) لأن من طبيعة النفوس الملل مما يداوم عليه من الأعمال أو الأقوال، وإن كان محبوباً لْا.

صفات النبي صلى الله عليه وسلم الرحَة والشفقة على  ففي قوله رحَه الله دليل صريح على أن من
المدعوين، فجميع أصناف المدعوين تعامل معهم النبي صلى الله عليه وسلم وفق مبدأ الرحَة، فالمؤمنون 

                                                           

 (.2/562) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -1
 (.729(، حديث رقم )1/146البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 2
 (.638(، حديث رقم )1/442مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم )  -3
 (.6/69النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ) - 4
 128سورة التوبة  - 5
 (.1/432) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -6



112 
 

وأهل الكتاب رحَهم النبي صلى الله عليه وسلم ولم يشق عليهم، والداعي إلى الله يقتدي بالنبي صلى الله 
 (1) ة المدعوين والشفقة عليهم.عليه وسلم في رحَ

كما أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يفرح بكل ما من شأنه أن يدخل السرور على قلوب 
المدعوين، ففي واقعة الصحابة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك، وأمر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه 

قبول توبتهم، فرح النبي صلى الله عليه وسلم بذلك بمقاطعتهم، وتابوا إلى الله عز وجل، فأوحى الله لنبيه ب
هِّ بِّهِّ وَاسْتِّنَارةَِّ وَجْهِّهِّ دَلِّ  يل  وأمر الصحابة بتبشيرهم، وَفيِّ سُرُورِّ رَسُولِّ اللََِّّّ صلى الله عليه وسلم بِّذَلِّكَ وَفَ رَحِّ

ُ فِّيهِّ مِّنْ كَمَالِّ الشَّفَقَةِّ عَلَى الْأمَُّةِّ وَالرَّ  نْ فَ رحَِّ عَلَى مَا جَعَلَ اللََّّ حََْةِّ بهِِّّمْ وَالرَّأفَْةِّ، حَتىَّ لَعَلَّ فَ رَحَهُ كَانَ أعَْظَمَ مِّ
بَ يْهِّ   .(2)كعب وَصَاحِّ

والحاصل أن الشفقة والرحَة من أهم حقوق المدعوين والتي ينبغي على الداعي إلى الله أن يلتزم بها 
ذلك جهداً، وعلى الداعي إلى  ويحفظها، فيحرص على هدايتهم بكل ما أوتي من قوة فلا يدخر في سبيل

الله أن لّ يترك الرحَة والشفقة على المدعوين بسبب جفائهم واعراضهم وإلحاقهم الأذى بالداعي، فإن كثيراً 
من المدعوين قد يأخذه العزة بالإثم فيلجأ لإلحاق الأذى بالداعي أو يعرض عن الدعوة، فالداعي الحصيف 

 ك شفقة المدعوين ورحَة حالْم.يحرص على عدم التأثر بذلك، فلا يتر 
 

 المطلب السابع: الوفاء بالعهد مع المدعوين 
الوفاء بالعهد من أهم الحقوق التي يحرص الداعي المسلم من الوفاء بها للمدعو، فالمدعو مهما 

 كان مذهبه، ودياته ولونه وعرقه إلّ أن الداعي مطالب بإيفاء العهد له.
نَ ٱلْمُشْرِّكِّيَن ولأهميته أمر الشارع الحكيم  بالوفاء به وإن كان مع الأعداء، قال تعالى: "إِّلَّّ ٱلَّذِّينَ عَ َٰهَدتمُّ م ِّ

مْ عَهْدَهُمْ إِّلَىَٰ مُدَّتهِِّّ   إِّليَْهِّ
ا فأََتمُِّّوٓا  رُوا  عَلَيْكُمْ أَحَدًًۭ ، (3)يَن"مْ   إِّنَّ ٱللَََّّ يحِّبُّ ٱلْمُتَّقِّ ثُمَّ لمَْ ينَقُصُوكُمْ شَيْ  ًًۭا وَلَمْ يظَُ َٰهِّ

مْ عَهْدَهُمْ  نْ هَذَيْنِّ الْوَجْهَيْنِّ، فأََتمُِّّوا إِّليَْهِّ مْ عَهْدَهُمْ{ والمعنى أن الذين ما غادروا مِّ ، وَلَّ تَجْعَلُوا }فأََتمُِّّوا إِّليَْهِّ
لًا  مْ تَامًّا كَامِّ ذا العالم الراهن، التي إن فرصة السكنى والعيش في رحاب ه، (4)الْوَافِّيَن كَالْغَادِّرِّينَ، وأدَُّوهُ إِّليَْهِّ

                                                           

 (.1/580)المرجع السابق:  -1
 (.1/476)المرجع السابق:  - 2
 .4سورة التوبة الآية  - 3
 (.15/527الرازي، محمد بن عمر، مفاتيح الغيب ) - 4



113 
 

سبحانه وتعالى  -أتيحت للإنسان ليست بناءً على أي حق ذاتي، بل هي لمجرد الّبتلاء والّمتحان فالله 
يبقى كل أحد على ظهر هذه الأرض ما شاء، ثم إذا انقضت مدة امتحانه، تبعاً لعلمه تعالى، رفعه  -

ا بصورة أخرى مع المخاطبين المباشرين للرسول، من هنا بإحلال الموت عليه ، وتظهر هذه المعاملة ذاته
فإن الرسول يبذل قصارى جهده في تبليغ رسالته إلى الذين بعث فيهم، ويقيم عليهم شهادة الحق إلى 

رغم انتهائه من أداء واجبه الدعوي على أكمل وجه،  -الحد الأقصى، والذين لّ يؤمنون بالرسول، حتى 
ياة على أرض الله هذه، حيث إنهم لم يخلقوا هنا إلّ من أجل حق الح -بطبيعة الحال  -يفقدون 

بتمام إقامة الحجة، فعلام سيكون حق الحياة بعدئذ ؟! ولْذا  -الآن  -الّبتلاء، وقد اكتمل الّبتلاء 
السبب فعندما ينتهى الرسل من أداء واجبهم المنوط بهم، تنزل على المكذبين أية آفة مجحفة تقطع دابرهم 

 . أفتهموتستأصل ش

أو كارثة سماوية ..  إلّ أنهم لم تحل عليهم أية آفةصلى الله عليه وسلم وقد جرت هذه المعاملة ذاتها مع مخاطبي رسول الله 
إيصال الدعوة إليهم من خلال  وإنما تم تنفيذ سنة الله عليهم في إطار الأسباب ، ففي المقام الأول تم

أقيمت الحجة على أهل الشرك بتمكين الأسمى ، ثم  أسلوب القرآن الرفيع، وسلوك الرسول الأخلاقي
عليهم ، وبالرغم من ذلك ما زال هؤلّء مصرين على كفرهم وجحودهم،  أهل التوحيد من الظفر والغلبة

إليهم الإنذار النهائي، باعتبارهم مرتكبي الخيانة والغدر باستمرار، بأن أصلحواأنفسكم في . فقد وجه
ثم إن هذه المعاملة كلها قد أجريت !! م بسيوف المسلمينغضون أربعة أشهر، وإلّ فسيتم القضاء عليك

على مبدأ التقوى وليس على مبدأ السياسةالقومية، حيث تم إفحام المشركين أولًّ في ميدان الدليل، كما 
والتدبر في أمرهم لعدة أشهر من خلال إنذار مسبق، وما زال الباب مفتوحاً  أتيحت لْم فرصة النظر

ملة كلها قد أجريت على مبدأ التقوى وليس على مبدأ السياسة القومية، حيث تم ثم إن هذه المعا على
إفحام المشركين أولًّ في ميدان الدليل، كما أتيحت لْم فرصة النظر والتدبر في أمرهم لعدة أشهر من 

خلال إنذار مسبق، وما زال الباب مفتوحاً على مصراعيه حتى الساعة الأخيرة، لكي يتوب منهم من 
، فينضم إلى عباد الله المنعم عليهم، وبعض القبائل التي لم تكن نقضت العهد، قد استثنى أمرها من شاء
 (1).للعهد الناقضين   حكم

                                                           

 (.1/585) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -1



114 
 

ويستفاد هذا الحق من تفسير آية السابقة من قول الشيح رحَه الله حين قال أن المسلمين على 
مسلمين أو غيرهم، وجب عليهم الإيفاء بما شروطهم، فإذا اشترطوا مع أحد من المدعوين سواء كانوا 

بشروطهم، وعهودهم، لما له من أثر إيجابي في نفوس المدعوين، الذي يبعثهم على محبة الداعي والّستماع 
 (1) له ولدعوته.

وكان من هدي النبي صلى الله عليه وسلم الوفاء بالعهود التي عهدها على نفسه، فقال صلى الله 
مْ، فَ قَالَ: إِّني ِّ عليه وسلم عن نفسه ح عُ إِّليَْهِّ ين أرسلت قريش أبا رافع إليه، فأََراَدَ الْمَقَامَ عِّنْدَهُ، وَأنََّهُ لَّ يَ رْجِّ

كَ الَّذِّي فِّيهَا  عْ إِّلَى قَ وْمِّكَ، فإَِّنْ كَانَ فيِّ نَ فْسِّ لْعَهْدِّ، وَلَّ أَحْبِّسُ الْبُردَُ، وَلَكِّنِّ ارْجِّ يسُ باِّ عْ لَّ أَخِّ  ،(2)الْآنَ فاَرْجِّ
فالنبي صلى الله عليه وسلم بين أنه لّ ينقض العهد الذي عاهد به الآخرين حتى ولو كان العهد مع أعدائه، 
وكذلك فإن في لحاق أبي رافع بالنبي صلى الله عليه وسلم تقوية لجانب المسلمين، لكن النبي صلى الله عليه 

افع بالمسلمين ولكن نظر للمصلحة المتأخرة وسلم لم ينظر إلى هذه المصلحة الحالية والمتحققة بلحاق أبي ر 
والتي تتمثل في وفائه صلى الله عليه وسلم بالعهد وما يتركه من أثر على نفس المدعوين المشركين، فيتأثروا 

 (3)بهذا الخلق الرفيع الذي لو كان لأحد منهم ذلك لرضوا بلحاقه بهم، وعدم ارجاعه لقومه.
 عاهد بها أصحابه غيرهم بغير رضاه وعلمه، فثبت أنَّ أَعْدَاءَهُ بل إن من هديه الوفاء بالعهود التي

لْمُسْلِّمِّيَن مِّنْ غَيْرِّ رِّضَاهُ، أمَْضَاهُ لَْمُْ، فلَ  نْ أَصْحَابِّهِّ عَلَى عَهْد  لَّ يَضُرُّ باِّ دًا مِّ ا أَسَرَتْ قُ رَيْش  إِّذَا عَاهَدُوا وَاحِّ مَّ
وهُماَ، وَعَاهَدُوهُماَ أَنْ لَّ يُ قَاتِّلَاهُمْ مَعَ رَسُولِّ اللََِّّّ صلى الله عليه وسلم، وكََانوُا حُذَيْ فَةَ بْنَ الْيَمَانِّ وَأبََاهُ أَطْلَقُ 

مْ، وَنَسْتَعِّيُن اللَََّّ  يَن إِّلَى بَدْر ، فَ قَالَ رَسُولُ اللََِّّّ صلى الله عليه وسلم: انْصَرِّفاَ، نفَِّيَ لَْمُْ بِّعَهْدِّهِّ ، (4) عَلَيْهِّمْ خَارِّجِّ
صلى الله عليه وسلم عهدهم خير دليل على أهمية الوفاء بالعهد للمدعوين وما يتركه من أثر على فإمضاؤه 

 (5) المدعو، ويستميل قلبه للدعوة التي ربت الداعي على مثل هذا الخلق العظيم.
والحاصل أن الداعي إلى الله يستفيد من هذه  المواقف أهمية الوفاء بالعهد مع المدعوين، وأن الوفاء 
بالعهد يرفع من قدر الداعي إلى الله في نفوس المدعوين، ويجعله محبوبًا عندهم فينشرح صدر المدعوين 

                                                           

 (.1/586)المرجع السابق:  -1
 (.5/80) :المرجع السابق - 2
 (.2/543)المرجع السابق:  -3
 (.12/727الرازي، محمد بن عمر، مفاتيح الغيب ) - 4
 (.2/469) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ -5



115 
 

للدعوة التي يدعو إليها، ويكون ذلك أدعى إلى استجابتهم للدعوة الإسلامية والخضوع لْا، واتباع سبيل 
 الحق والرشد.
 

 : الانصات وحسن الاستماع لهم الثامنالمطلب 
لحقوق التي تتعلق بالمدعو الّنصات لما يقول وحسن الّستماع له، لأنه يبعث المحبة إن من أهم ا

في نفوسه للداعي، مع ازالته للشك من قلبه، وابعاد ما يحيره ويشغل باله، فالإنصات وحسن الّستماع له 
لم يكن الداعي  تأثر كبير على الداعي والمدعو، لأنه بحسن استماعه يعلم المدعو ما يريد السؤال عنه، فإذا

منصتاً للمدعو مقبلًا عليه بقلبه، فإنه لن يستطيع الإجابة على سؤاله وإشكالّته، مما يؤثر سلباً على 
العملية الدعوية، وكان رأس الأدب والتأدب الّنصات وحسن الّستماع "رأس الأدب كل ه حسن الفهم 

 .(1)والتفه م، والإصغاء للمتكل م"
ن الّنصات في الدعوة إلى الله، ألزم الشارع الحكيم نفسه به فقال ولعظم تأثير الّستماع وحس

يبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِّ إِّذَا دَعَانِّ ۖ فَ لْ  يبُوا  للنبي صلى الله عليه وسلم: "وَإِّذَا سَألََكَ عِّبَادِّى عَنى ِّ فإَِّنى ِّ قَرِّيب  ۖ أُجِّ يَسْتَجِّ
نُوا  بىِّ لَعَلَّهُمْ يَ رْشُدُونَ" ، وَلَّ يَشْغَلُهُ عَنْهُ شَيْء ، ، وَ (2)لىِّ وَلْيُ ؤْمِّ الْمُراَدُ مِّنْ هَذَا: أنََّهُ تَ عَالَى لَّ يخِّيبُ دُعَاءَ دَاع 

بَلْ هُوَ سمِّيعُ الدُّعَاءِّ، فالله تعالى لّ يشغله شاغل عن عبده وعن سماع دعائه، ومعلوم أن الّستجابة لّ تأتي 
ابة، والقرب كذلك يستلزم أن يكون المستجيب إلّ إذا أنصت المستجيب، لأن ذلك أدعى إلى حسن الإج

نَ الْمُتَكَل ِّمِّ يَسْمَعُ كَلَامَهُ   .(3)حَسَنَ الّستماع، فالْقَرِّيبَ مِّ
: "إذَا (4)خالد بن صفوانومن حسن الّستماع والّنصات عدم مقاطعة المتكلم أثناء كلامه، قال 

رْصًا عَلَى أَنْ يَ عْلَمَ مَنْ حَضَرَك رأَيَْت مُحَد ِّثًا يُحَد ِّثُ حَدِّيثاً قَدْ سمِّعْته أَوْ  َبَر  قَدْ عَلِّمْتُهُ، فَلَا تُشَارِّكْهُ فِّيهِّ حِّ ُ بخِّ يُخْبرِّ
" فَّة  فِّيك وَسُوءُ أدََب  ، فقوله رحَه الله يبين أن من سوء الأدب مقاطعة (5)أنََّك قَدْ عَلِّمْته، فإَِّنَّ ذَلِّكَ خِّ

يخبرك به، لأن ذلك قد يبعث في نفسه غلاً بسبب شعوره  المتكلم حتى وإن تكلم بشيء تعرفه أنت قبل أن

                                                           

 (.2/264ابن عبد ربه، أحَد بن محمد، العقد الفريد )  -1
 .186سورة البقرة الآية  - 2
 (.1/109) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
زمانه، وقد وفد على عمر بن عبد العزيز، ولم أظفر له بوفاة، إلّ أنه كان خالد بن صفوان، العلامة، البليغ، فصيح  - 4

 (.6/266في أيام التابعين، الذهبي، محمد بن أحَد، سير أعلام النبلاء )
 (.2/170ابن مفلح، محمد بن مفلح، الآداب الشرعية والمنح المرعية ) - 5



116 
 

بالإحراج وخاصة إذا كان هذا الموقف أمام جمع من الناس، فإن ذلك يبعث في نفسه أن الداعي قصد 
الّستهزاء به أمام الناس، فيكون ذلك سبباً في بعد الشقة بين الداعي والمدعو، فيبتعد عنه وعن دعوته، 

 (1) صغي إليها.ولّ يستجيب لْا، ولّ ي
أن هدي النبي صلى الله عليه وسلم الّنصات وحسن  تفسير الآية السابقة ومنويستنبط هذا من 

الّستماع للمدعو، إذا أراد الّستفسار عما يشغل باله ويعكر صفوه، فكان يترك الفرصة للمدعو بأن 
يقول ما في خاطره فإن كان له إجابة أجابه عليه، وإلّ وجهه لما هو خير منه، فثبت أن ضمام بن ثعلبة 

دِّ فَ عَقَلَهُ ثُمَّ دَخَلَ عَلَى وَفِّد إِّلَى رَسُولِّ اللََِّّّ   صلى الله عليه وسلم، فَ قَدِّمَ عَلَيْهِّ فأََنَاخَ بعَِّيرهَُ عَلَى بَابِّ الْمَسْجِّ
دِّ جَالِّس  فيِّ أَصْحَابِّهِّ، فَ قَالَ: أيَُّكُمُ ابْنُ عبد المطلب؟ فَ قَا لَ رَسُولِّ اللََِّّّ صلى الله عليه وسلم وَهُوَ فيِّ الْمَسْجِّ

 صلى الله عليه وسلم: أنََا ابْنُ عبد المطلب " فَ قَالَ: مُحَمَّد ؟ فَ قَالَ: " نَ عَمْ " فَ قَالَ: يَا ابْنَ عبد رَسُولُ اللََِّّّ 
دُ فيِّ نَ فْسِّ  كَ، فَ قَالَ: " لَّ أَجِّ ي، فَسَلْ المطلب إِّني ِّ سَائِّلُكَ وَمُغْلِّظ  عَلَيْكَ فيِّ الْمَسْألََةِّ، فَلَا تجِّدَنَّ فيِّ نَ فْسِّ

، فتعامله مع ضمام رضي الله عنه حيث أنه لم يقاطعه، وإنما وجهه بالسؤال عما بدا له، بل (2)ا لَكَ عَمَّا بَدَ 
تركه حتى أنهى كلامه والنبي صلى الله عليه وسلم مستمع له متوجه إليه، وهو خير دليل على أن الداعي 

الخلق العظيم في العملية  مطالب بحسن الّستماع للمدعو، وإرشاد منه للدعاة إلى الله أن يتخلقوا هذا
 الدعوية.

والحاصل أن للمدعو على الداعية حق الّنصات وحسن الّستماع لكلامه حتى يبين له ما يشكل 
عليه ويجاوبه على كل ما يعكر صفو تفكيره، ويشغل باله، فيستطيع المدعو أن يعمل على إصلاح حاله 

صواب، ويزيل الشكوك عن نفسه، فتصفو إن كان على خطأ، أو يثبت على ما هو عليه إن كان على 
 روحه، ويرتاح باله، فيعود ذلك بالنفع عليه، وعلى علاقته بالداعي، وانتشار الدعوة الإسلامية.

 
 
 
 

                                                           

 (.2/671) ،لحكيمالتذكير القويم في تفسير القرآن اان، وحيد الد ين، خ -1
 (.3/565ابن القيم، محمد بن أبي بكر، زاد المعاد ) - 2



117 
 

 
 المبحث الخامس

القويم في تفسير القرآن التذكير  من فقه الدعوة المتعلق بمراعاة حال وحاجات المدعوين

 الحكيم

بالمدعو ما أشار إليه سابقاً فألتفت أن أقدم أحوال وحاجات المدعوين من أهم الأمور التي تتعلق 
حتى يتمكن الداعي من دعوتهم بالطريقة المناسبة لحالْم ملبياً حاجتهم، فكما أن لكل مقام مقال، فإن 
لكل حال طريقة مناسبة ينبغي التعامل بها فيه، فينبغي على الداعي إلى الله أن يكون على بصيرة بأحوال 

لمدعوين حتى يستطيع التأثير عليهم، فالداعي إلى كالطبيب في المجتمع فكما أن الطبيب يحتاج إلى فحص ا
المريض والتعرف على موضع الألم والتعرف على البيئة المحيطة به، فإن الداعي إلى الله كذلك يحرص على 

تصيبهم، حيث أنه لّ يمكنه  معرفة أحوال المدعوين وحاجاتهم حتى يسهل عليه التعامل مع الأمراض التي
التعامل مع أخطائهم إلّ إذا علم حالْم، فيختار الطريقة المناسبة لعلاجها، فيحقق بذلك أهداف الدعوة 

 التي يدعو الناس إليها.
فالمدعوون كما تختلف أصنافهم تختلف أحوالْم ويعود هذا الّختلاف إلى عدة أسباب كالبيئة التي 

و الحضري حاله مختلف عن حال المدعو الأعرابي، وقد يكون الّختلاف نابع يعيش فيها المدعو، فالمدع
عن العلم والجهل الذي يتربى عليه المدعو، فالمدعو المتعلم حاله مغاير لحال المدعو الجاهل، ، فكل صنف 
 من هذه الأصناف لْا حال خاص ينبغي التعامل معه بالطريقة التي تلائمه، فالمدعو المتعلم يحتاج إلى
أسلوب معين في الخطاب، على خلاف المدعو الجاهل الذي قد يحتاج إلى طريقة أخرى مغايرة تناسب 
مستواه، وهكذا هم جميع أصناف المدعوين، فالنبي صلى الله عليه وسلم كان يراعي أحوال المدعوين في 

 عليه وسلم، فجاء شاب كنا عند النبي صلى اللهعبد الله بن عمرو رضي الله عنه قال:  الدعوة إلى الله، فعن 
قال: «. نعم»فجاء شيخ فقال: أقَُ ب ِّل وأنا صائم؟ قال: . «لّ»فقال: يا رسول الله! أقَُ ب ِّل وأنا صائم؟ قال: 

؟ إِّنَّ »فنظر بعضنا إلى بعض، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم:  َ نَظَرَ بَ عْضُكُمْ إِّلَى بَ عْض  قَدْ عَلِّمْتُ لمِّ
 .(1)« نَ فْسَهُ الشَّيْخَ يَملِّْكُ 

                                                           

 (.6739(، حديث رقم )6/283حنبل، أحَد، المسند ) - 1



118 
 

يلاحظ هنا أن النبي صلى الله عليه وسلم راعى أحوال المدعوين فكل واحد منهم له وضع خاص، 
فالشاب لّ يمكنه السيطرة على مشاعره فإن قبل ربما وقع في المحظور وجامع خلال صومه، أما الشيخ فإنه 

بي صلى الله عليه وسلم يستطيع السيطرة على مشاعره بشكل أفضل من الشاب، لذلك رخص له الن
بالتقبيل، وهنا أيضاً راعى النبي صلى الله عليه وسلم أحوال الصحابة وتعجبهم، الذي بعثهم على الحيرة 
والتفكير في سبب إجازة النبي صلى الله عليه وسلم للشيخ بالتقبيل ومنعه للشاب، فأزال عنهم الحيرة 

 حتى لّ يقعوا في المشقة والحرج.والشك، فبين لْم سبب منعه للشاب وتجويزه للشيخ 
وقد أشار الشيخ وحيد الدين خان رحَه الله إلى بعض الأحوال التي يكون عليها المدعو، والحاجات التي 

يحتاج إليها المدعو في حياته، والتي يجب على الداعي إلى الله مراعاتها وتحقيقها حتى ينجح في القيام 
بإذن  –الباحثة في هذا المبحث  بمهمته الدعوية، فيقوم بهداية المدعو إلى الطريق السوي السليم، وسيقف

 القويم، وهي كالآتي: التذكيرعلى من أهم هذه الأحوال والحاجيات التي تتعلق بالمدعو في تفسير  –الله 

 التذكير القويم في تفسير المطلب الأول: فقه الدعوة المتعلق بمراعاة أحوال المدعوين

 مراعاة أحوال المدعوين العلميةأولًا: 
مور التي يحرص الداعي المسلم على مراعاتها مع المدعوين، مراعاة أحوال المدعوين إن من أهم الأ

العلمية، فيخاطب كل واحد منهم بما يناسب حاله العلمي، فمن الفقه الدعوي أن يخاطب الداعي المدعو 
علمي، الجاهل بما يناسبه، بسبب قلة علمه وما يتبع ذلك من الوسائل والأساليب التي تناسب مستواهم ال

ويساعدهم على الفهم، ويطلب منهم ما يستطيعون القيام به، ويخاطب المدعو المتعلم بالوسائل والأساليب 
 التي تناسب مستواهم العلمي، ويطالبهم بما هم أهله.

درك الداعية مستويات المدعوين العلمية، ومخاطبتهم بما يناسبهم، وبما يحتاجون إليه. فلا يخاطبهم في
فليس من الحكمة: أن يكلم الداعية جمهور المسلمين في ، سماعه، ولّ بما لّ يحتاجون إليه بما يملون من

تفاصيل علمية، لعلم أصول الفقه، أو مصطلح الحديث، أو أنواع كلام الله عند الفرق، أو في خلافات 
مقام الدعوة، وغير العلماء، أو في دقائق لغوية، أوو كرح شبه الفرق الضالة، فإن لْذه المسائل مقاماً غير 

مقام جمهور الناس، كما ينبغي أن يهتم بما يلقى في الإذاعات، والقنوات، وتوظيف برامج علمية وفقهية 
خاصة بالعامة، وأن يقلل من الدروس التخصصية، لأنها ليسف من باب الدعوة إلّ قليلًا، فإن مقامها 

من العوام الذين سينصرفون عن هذه  طلبة العلم في الجامعة والمسجد، ومعظم مشاهدي الفضائيات



119 
 

الدروس، ولّ يستفيد منها إلّ قلة قليلة من الناس، إلّ إذا استطاع المحاضر بأسلوبه أن يبسط المعلومة، 
 (1) ويجذب بعباراته العامة.

والداعية الحكيم هو الذي يكلم المدعوين بما ينفعهم، مما يناسب مستواهم العلمي، وعلامة الحكمة 
ن ينصت معظم المدعوين، وأن ينتفعوا بما يسمعون. فإذا كان الناس لّ يعرفون أحكام الأركان في ذلك، أ

الخمسة، فهل من الحكمة أن يجول الداعية بالمعوين في تفصيلات عقدية أو فقهية، لّ يفهمونها، وإن 
اً وللعالم بالأمر ومما لّ يخفى: أن للجاهل فيي الشريبعة حكم، فهموها فهي لّ تنفعهم فيي حياتهم العامة
يراعي أحوال المدعوين العلمية ومن ذلك الأعرابي الذي بال صلى الله عليه وسلم وهو يخالفه حكماً آخر. وكان رسول الله 

ليقعوا فيه، لّ شك أن تصرفهم هذا ليس صلى الله عليه وسلم وكشف عورته فيه، وقام أصحاب رسول الله(2)في المسجد،
 (3)، وحاله وقتئذ وهو حاقن، ييد أن يبول.من الحكمة، لأنهم لم يقدروا حالته من جهتين، حال كونه جاهلاً 

ولكن خير الدعاة وسيد الحكماء عليه الصلاة والسلام، أدرك الجهل، أما الجهل: فدواؤه التعليم. 
وأما الحالة الخاصة التي كان عليها فعلاجها التأخير حتى يفرا من بوله، ولو كان في المسجد، ولو كان 

بوله أعظم من مفسدة ما يفعل، فضلا عن أنه لن يستوعب ما كاشف العورة، لأن مفسدة قطعه من 
بمعالجة حاله، ونهى الصحابة أن يتعرضوا له، بل منعهم من أن يقطعوا صلى الله عليه وسلم سيقال له، لذلك بدأ رسول الله 

بمعالجة حاله الأصلية، صلى الله عليه وسلم عليه بوله، فقال: )لّ تزرموه( ثم ما إن انتهت حاله هذه، إلّ وبدأ رسول الله
بدأ يعلمه بكل رفق، وبكل سهولة، حتى قال الأعرابي قولته المشهورة التي أضحكت رسول وهي الجهل، ف

فعلى الداعية الحكيم ألّ يتكلم إلّ بعد أن يعلم ، (4) اللهم ارحَني ومحمداً ولّ ترحم معنا أحداً(صلى الله عليه وسلم) الله 
 الحكمة والسداد.  مستوى المدعوين العلمي، وحاجتهم الدينية، وأن يكلمهم بما يناسبهم، والله الْادي

هَادِّهِّۦ   هُوَ ٱجْتَ بَىَٰكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فىِّ " ويستنبط هذا من تفسير الآية: وَجَ َٰهِّدُوا  فىِّ ٱللََِّّّ حَقَّ جِّ
يمَ   هُوَ سَمَّىَٰكُمُ ٱلْمُسْلِّمِّيَن مِّن قَ بْلُ وَفىِّ هَ َٰذَا لِّيَكُونَ  لَّةَ أبَِّيكُمْ إِّبْ رََٰهِّ يدًا عَلَيْكُمْ ٱلد ِّينِّ مِّنْ حَرجَ ًۢ   م ِّ ٱلرَّسُولُ شَهِّ

                                                           

 (.1/138) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (. 1/236صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب: وجوب غسل البول وغيره من النجاسات،) - 2
 (.2/480) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 (.2/482)المرجع السابق:  - 4



120 
 

مُوا  بِّٱللََِّّّ هُوَ مَوْلىََٰكُمْ ۖ وَتَكُونُ  ةَ وَٱعْتَصِّ  ٱلزَّكَوَٰ
ةَ وَءَاتوُا   ٱلصَّلَوَٰ

فنَِّعْمَ ٱلْمَوْلَىَٰ وَنِّعْمَ  وا  شُهَدَاءَٓ عَلَى ٱلنَّاسِّ   فأَقَِّيمُوا 
يرُ  عًا يَسَعُ كُلَّ أَحَد   ،(1) "ٱلنَّصِّ يقُ، بَلْ جَعَلَهُ وَاسِّ  .(2)"وَالْحرَجَُ: الض ِّ

 أن المدعو الضعيف الجاهل، والمدعو المتعلم والقوي، يختلف الخطاب الموجه لكل فبين رحَه الله
واحد منهما بسبب اختلاف أحوالْما، لذلك فرق في التعامل معهما حال عدم استطاعة المدعو الضعيف 

د، فإنه على القيام بالأمر، فلم يجعل عليه حرجاً، ولم يشدد عليه ويضيق عليه بمطالبته بالخروج إلى الجها
بسبب ضعفه قد يلقي نفسه إلى التهلكة التي قد تودي بحياته، لذلك راعى الشارع حاله ولم يكلفه ما لّ 
يطيق، فعلى الداعي إلى الله أن يعمل على التعامل مع المدعوين وفق المنهج الرباني الذي دعا إلى مراعاة 

 (3) حالة المدعو العلمية.
قَالُوا مر إلى أن سألوه عن عيسى عليه السلام ما يقول فيه فثم بعد أن سألوه فأجابهم وصل الأ

نَا وَنَحْنُ نَصَارَى، فَ يَسُرُّنَا إِّنْ كُنْتَ نبَِّ لَهُ:  عُ إِّلَى قَ وْمِّ يًّا أنَْ نَ عْلَمَ مَا مَا تَ قُولُ فيِّ عِّيسَى عَلَيْهِّ السَّلَامُ؟ فإَِّناَّ نَ رْجِّ
: مَا عِّنْدِّي فِّيهِّ شَيْء  يَ وْمِّي هَذَا، فأَقَِّيمُوا حَتىَّ أُخْبرِّكَُمْ صلى الله عليه وسلم فَ قَالَ رَسُولُ اللََِّّّ ، تَ قُولُ فِّيهِّ؟

اَ يُ قَالُ ليِّ فيِّ  ُ عَزَّ وَجَلَّ   عِّيسَى عَلَيْهِّ السَّلَامُ بمِّ كَمَثَلِّ   للََِّّّ ٱإِّنَّ مَثَلَ عِّيسَىَٰ عِّندَ " :فأََصْبَحَ الْغَدُ، وَقَدْ أنَْ زَلَ اللََّّ
فَمَنْ حَآجَّكَ فِّيهِّ مِّنًۢ *لْمُمْتَرِّينَ ٱمِّن رَّب ِّكَ فَلَا تَكُن م ِّنَ  لحَْقُّ ٱ*كُن فَ يَكُونُ   ۥمِّن تُ راَب ًۢ ثُمَّ قاَلَ لَهُ  ۥخَلَقَهُ ءَادَمَ ۖ 

نَ  تَهِّلْ فَ قُلْ تَ عَالَوْا  نَدعُْ أبَْ نَاءَٓنَا وَأبَْ نَاءٓكَُمْ وَنِّسَاءَٓنَا وَنِّسَاءٓكَُ  لْعِّلْمِّ ٱبَ عْدِّ مَا جَاءَٓكَ مِّ مْ وَأنَفُسَنَا وَأنَفُسَكُمْ ثُمَّ نَ ب ْ
 .(4) "لْكَ َٰذِّبِّينَ ٱعَلَى  للََِّّّ ٱفَ نَجْعَل لَّعْنَتَ 

ا أَصْبَحَ رَسُولُ اللََِّّّ بَ وْا أَنْ يقُِّرُّوا بِّذَلِّكَ فأََ  الْغَدَ بَ عْدَمَا أَخْبَرهَُمُ الخَْبَرَ، أقَْ بَلَ صلى الله عليه وسلم ، فَ لَمَّ
ي عِّنْدَ ظَهْرِّهِّ رضي الله عنها فيِّ خمِّيل  لَهُ، وفاطمة رضي الله عنهما مُشْتَمِّلًا عَلَى الحسن والحسين  تَمْشِّ
ةُ نِّسْوَة   سلوب آخر لدعوتهم لأنهم ، لجأ النبي صلى الله عليه وسلم إلى استخدام ألِّلْمُبَاهَلَةِّ، وَلَهُ يَ وْمَئِّذ  عِّدَّ

أهل علم، وهو أسلوب المباهلة في الدعوة إلى الله، حيث كانوا يعلمون في قرارة أنفسهم أن عيسى عليه 
السلام هو نبي الله، وليس ابنه، وكذلك يعلمون أن النبي صلى الله عليه وسلم نبي أرسله الله إلى الناس 

م أنكروا ذلك، فاستخدم النبي صلى الله عليه وسلم معهم كافة؛ لأنه ذكر عندهم في الكتاب المقدس لكنه

                                                           

 .78سورة الحج الآية  - 1
 (.3/242ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم ) -2
 (.2/186) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 .61-59سورة آل عمران الآية  - 4



121 
 

هذا الأسلوب حتى يدفعهم إلى الّقرار بنبوته، فالداعي إلى الله يراعي حال المدعوين العلمية كما كان النبي 
صلى الله عليه وسلم يراعي حالْم أثناء دعوتهم، فكان يستخدم مع أهل الكتاب أسلوباً مختلفاً عن أسلوب 

مع غيرهم، فهم أهل علم يمكن دعوتهم باستخدام الأدلة والبراهين ومحاولة اقناعهم، بإقامة الحجة تعامله 
 (1) عليهم، واستخدام الحوار معهم.

يلاحظ من الموقفين السابقين استخدام النبي صلى الله عليه وسلم لطرق مختلفة وأساليب مختلفة 
قشة والمباهلة مع الفريق الثاني، وذلك لجهلهم، فحفظ لدعوة الفريقين، فلم يستخدم أسلوب الحوار والمنا

لْم النبي صلى الله عليه وسلم حقهم وعذرهم بسبب جهلهم، بخلاف أهل الكتاب الذين هم على بينة 
وعلم بصدق النبي صلى الله عليه وسلم ومع ذلك يصرون على التكذيب والّعراض، فاستخدم معهم 

اهلة، وهكذا ينبغي على الداعي المسلم أن يستخدم الأسلوب والوسيلة أسلوباً أشد من السابق ألّ وهو المب
 (2)المناسبة في الوقت المناسب.

والحاصل أن الداعي المسلم يجب عليه مراعاة هذا الجانب في الدعوة إلى الله تعالى، فيدعو كل فرد 
ي، حتى يترك ذلك على حسب حاله وقدرته على الفهم، فيخاطبهم بما يناسبهم ويلائم مستواهم العلم

تأثيراً إيجابياً على الدعوة والمدعوين، ويحقق أهدافه الدعوية التي يرمي إليها، مساعداً في انتشار الدعوة التي 
 يدعو إليها.

 : مراعاة أحوال المدعوين الشخصية ثانياً 
ينبغي إن العادات الشخصية والصفات التي يتميز بها كل فرد عن الآخر، تعد من أهم الأمور التي 

للداعي المسلم التنبه لْا في دعوته، فكل مدعو يختلف عن المدعو الآخر في الصفات الشخصية التي يتخلق 
بها، فنجد أن هناك مدعوين سريعي الّنفعال، يؤثر عليه الموقف الذي هو فيه، فلا يتحكم في انفعالّته 

عة التأثر بالموقف الذي هو فيه، بالشكل السليم، مما يوقعه في الحرج، وتكون عنده عاطفة جياشة سري
فالداعي إلى الله يراعي هذا الجانب في المدعوين، فيراعي انفعالّتهم وعاطفتهم الجياشة، ويدعوهم إلى 
ضبطها ومحاولة السيطرة عليها، فيستخدم الأسلوب الأمثل لمعالجة مشكلة المدعوين مع هذه العواطف 

 ام الوسيلة والأسلوب المناسب لْم في الدعوة والتوجيه والإرشاد.وكيفية السيطرة عليها، كما يلجأ إلى استخد

                                                           

 (.1/187) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.1/189)المرجع السابق:  - 2



122 
 

لعمل على إكساب المدعوين الْدوء النفسي قبل أمرهم بالإسلام، وتهيئة نفوسهم لقبول الدين ا
وَإِّنْ " :عن طواعية وطمأنينة، فالإسلام دين أمن وأمان، والقرآن الكريم نزل مؤكداً على هذا في قوله تعالى

مُْ ق َ أَحَد   نهَّ رْهُ حَتىَّ يَسْمَعَ كَلَامَ اللََِّّّ ثُمَّ أبَْلِّغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلِّكَ بأَِّ نَ الْمُشْرِّكِّيَن اسْتَجَارَكَ فأََجِّ ، في (1)"وْم  لَّ يَ عْلَمُونَ مِّ
هذه الآية الكريمة يأمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم إذا جاءه أحد من المشركين، لّ عهد بينه وبين 

حَتىَّ يَسْمَعَ " لمسلمين ولّ ميثاق، ليسمع ما يدعو إليه من التوحيد والقرآن، ويتبين ما بعُث له، أن يؤمنها
، ويتدبره ويطلع على حقيقة الأمر، ثم يبلغه بعد ذلك داره التي يأمن فيها، وإن لم يسلم، ثم "كَلَامَ اللََِّّّ 

ت في كل وقت، وعن الحسن رضي الله عنه قال: يقاتله إن شاء من غير غدر ولّ خيانة، وهذا الحكم ثاب
  (2) .هي محكمة إلى يوم القيامة

وقد يطلق على ذلك )التفريغ النفسي(، وذلك بأن تفرا نفوس المخاطبين مما يثقلها فيما يتعلق 
بالموقف، وذلك بموافقة المدعوين في أهم ما يثير نفوسهم، فالداعية إذا اعتمد على تخطئة المدعوين أو 

يه تصرفاتهم، لما وجد طريقا واحدا إلى قلوبهم، وإنما الحكمة أن يكسب عواطفهم، ثم يقودهم إلى تسف
وذلك بإكسابهم الْدوء والطمأنينة النفسية، لأن شعور المدعو بالأمن يكسبه ، الفكرة والّتجاه الذي يريد

 .(3)الطمأنينة والأمان، ويدفعه إلى النظر بعين القبول للدعوة الإسلامية
من ذلك إعلان النبي صلى الله عليه وسلم الأمان لأهل مكة، رغم ما حصل منهم طوال سنوات و 

الدعوة، إلى تلك الساعة، كما دعا المسلمين جميعا إلى نشر هذا الأمان، فيكفي أن ينادي به أحد أفراد 
من " عليه وسلم: المسلمين ليؤمن خائفا من أعداء الله، فيكف المسلمون عن قتله وإيذائه، فقال صلى الله

، وقال في (4)"دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق عليه بابه فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن
ثم قبل جوار أم هانئ رضي الله عنها لّثنين من  (5)،"ذمة المسلمين واحدة يسعى بها أدناهم"خطبته: 

فبين رحَه الله أن الغضب هو السبب الرئيسي  ،(6)"قد أجرنا من أجرت، وآمنَّا من آمنت"المشركين، وقال: 
للمعاصي، وأن الله تعالى أرشد المدعوين إلى ضبط انفعالّتهم، ومحاولة السيطرة عليها قدر استطاعتهم بأي 

                                                           

 .6سورة التوبة الآية،  - 1
 (.1/455) ،القويم في تفسير القرآن الحكيمالتذكير ان، وحيد الد ين، خ - 2
 (.2/492)المرجع السابق:  - 3
 (.961(، حديث رقم )2/18البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 4
 (.6/69النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ) - 5
 (.2/763المرجع السابق: ) - 6



123 
 

أنَْ يطُْفِّئَ صلى الله عليه وسلم أَمَرهَُ وسيلة أو أسلوب متاح يمكن للمدعو القيام به، والتي تناسب حاله "ف
للََِّّّ عَنْهُ جَمْرَ  سْتِّعَاذَةِّ باِّ ضْطِّجَاعِّ إِّنْ كَانَ قاَعِّدًا، وَالِّّ لْوُضُوءِّ، وَالْقُعُودِّ إِّنْ كَانَ قاَئِّمًا، وَالِّّ نَ  ةَ الْغَضَبِّ باِّ مِّ

يمِّ   .(1)"الشَّيْطاَنِّ الرَّجِّ
 

ولم يرفض أمانا طلبه أحد من الخائفين، بل بذله دون استثناء، كأمانه لعكرمة فقال الشيخ رحَه الله 
أبي جهل، وعبد الله بن أبي السرح، وسهيل بن عمرو رضي الله عنهم، كما أعطى عمامته التي دخل  بن

ولّ شك ،  بها مكة لعمير بن وهب رضي الله عنه علامة على أمانه لصفوان بن أمية حين هرب من مكة
بتعاد به عما أن محاولة إحداث التوازن النفسي لدى المدعو، بمحاولة جعل نفسيته هادئة مطمئنة، والّ

يمكن أن يثير قلقه أو خوفه، هو من عوامل الجذب والّستمالة، التي تدعوه إلى تكييف أفكاره ومنهجه 
والنظر والتأمل بعين الإنصاف لما يلقى عليه بعيدا عن الخوف والقلق، فتكون نفسه ، مع ما يعرض عليه

 (2) .كالأرض المهيأة لما يلقى فيها من خير
ي إلى الله يحرص على أن يراعي أحوال المدعو الشخصية وانفعالّته ويرشده إلى والحاصل أن الداع

ما يصلح حاله، ويساعده في السيطرة والتحكم بها، حتى لّ يقع في الحرج، ويتعامل الداعي مع المدعو 
 بالأسلوب المناسب له في تلك الحالة، مستخدما الوسيلة المناسبة لذلك الموقف.

 ل المدعوين العسكرية: مراعاة أحواثالثاً 
إن اختلاف الأحوال والمواقف التي يكون الإنسان فيها من سنن الله الكونية، فالّختلاف أمر 
مسلم به في الطبيعة الإنسانية، فالمدعو أحياناً يكون في حال السلم، وأحياناً أخرى في حال الحرب، ولكل 

لتي تخصه، لذلك حرصت الشريعة الإسلامية حال أحكامه الخاصة، وطريقة مناسبة للتعامل مع الأحداث ا
على وضع الضوابط والأحكام التي تخص كل حال، فالأحكام التي تخص المدعو في حال السلم والأمن 
تختلف عن تلك الأحكام التي تخصه حال الحرب، لذلك ينبغي على الداعي المسلم مراعاة تلك الأحكام 

 أفة بهم ورحَة.التي وضعها الإسلام للمدعو في حال الحرب، ر 
هُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُوا يستفاد هذا من  الآية" ن ْ مْ فأَقََمْتَ لَْمُُ الصَّلَاةَ فَ لْتَ قُمْ طاَئِّفَة  م ِّ إِّذَا كُنتَ فِّيهِّ

ذْرَهُمْ أَسْلِّحَتَ هُمْ فإَِّذَا سَجَدُوا فَ لْيَكُونوُا مِّن وَراَئِّكُمْ وَلْتَأْتِّ طاَئِّفَة  أُخْرَىَٰ لمَْ يُصَلُّوا فَ لْيُصَلُّوا مَعَ  كَ وَلْيَأْخُذُوا حِّ

                                                           

 (.3/588) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 (.2/489)المرجع السابق:  - 2



124 
 

يلُونَ عَلَيْكُم مَّي ْ  دَةً   وَلَّ جُنَاحَ وَأَسْلِّحَتَ هُمْ ۗ وَدَّ الَّذِّينَ كَفَرُوا لَوْ تَ غْفُلُونَ عَنْ أَسْلِّحَتِّكُمْ وَأمَْتِّعَتِّكُمْ فَ يَمِّ لَةً وَاحِّ
ذْركَُمْ ۗ إِّنَّ اللَََّّ أَعَدَّ عَلَيْكُمْ إِّن كَانَ بِّكُمْ أذًَى م ِّن مَّطَر  أوَْ كُنتُم مَّرْضَىَٰ أَن تَضَعُوا أَسْلِّحَتَكُمْۖ   وَخُذُوا حِّ

ينًا" في ساحة القتال، فأردت أن تصلي بهم، فلتقم جماعة  -أيها النبي-إذا كنت و  ،(1) لِّلْكَافِّرِّينَ عَذَابًا مُّهِّ
منهم معك للصلاة، وليأخذوا سلاحهم، فإذا سجد هؤلّء فلتكن الجماعة الأخرى من خلفكم في مواجهة 

ماعة الأولى ركعتهم الثانية ويُسل ِّمون، ثم تأتي الجماعة الأخرى التي لم تبدأ الصلاة فليأتموا عدوكم، وتتم الج
بك في ركعتهم الأولى، ثم يكملوا بأنفسهم ركعتهم الثانية، وليحذروا مِّن عدوهم وليأخذوا أسلحتهم. ودَّ 

واحدة فيقضوا عليكم، ولّ إثم الجاحدون لدين الله أن تغفُلوا عن سلاحكم وزادكم؛ ليحملوا عليكم حَلة 
عليكم حينئذ إن كان بكم أذى من مطر، أو كنتم في حال مرض، أن تتركوا أسلحتكم، مع أخذ الحذر. 

 (2).إن الله تعالى أعدَّ للجاحدين لدينه عذابًا يهينهم، ويخزيهم
يصاحبه من فالشارع الحكيم راعى حال المدعوين المحاربين، لأنهم مشغولون بقتال العدو، وما 

تأخير في أداء الفرائض أحياناً، أو تعب يصيب الإنسان حال النزال والمبارزة والّنشغال بالقتال أغلب 
الوقت، فيحرص الداعي المسلم أن يبين للمدعو هذا الحق الذي يخصه، ويراعي ظروفه القاهرة التي تمنعه 

 أحياناً من أداء الفرائض بوقتها حال الضرورة.
نبي صلى الله عليه وسلم لْذا المبدأ خير دليل يقوي هذا الحرص الذي يجب على وكان تطبيق ال

الداعي أن يتبناه مع المدعوين حيث أن الصحابة رضوان الله عليهم اجتهدوا في العمل بقول النبي صلى الله 
 ،(3)( إِّلَّّ فيِّ بَنيِّ قُ رَيْظةََ لَّ يُصَل ِّيَنَّ أَحَدكُُمُ الْعَصْرَ عليه وسلم حينما وجههم لقتال بني قريظة فقال لْم: ")

فأقرهم النبي صلى الله عليه وسلم على اجتهادهم ولم يعنفهم أو يوبخهم على اجتهادهم، بل إنه صلى الله 
عليه وسلم أقر كلا الفرقين على فعله، مع أن أحد الفرقين على خطأ فلا يمكن أن يتصور أن كلاهما على 

  ،(4)راعى حال المدعوين العسكرية الصواب، لكنه صلى الله عليه وسلم

                                                           

 .102سورة النسآء الآية  - 1
 (.1/589) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 (.4119(، حديث رقم )5/112البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 3
 (.3/118محمد بن أبي بكر، زاد المعاد ) ابن القيم، - 4



125 
 

فالداعي إلى الله يحرص على أن يقتدي بالداعي الأول النبي صلى الله عليه وسلم في مراعاة أحوال 
المدعوين العسكرية والحربية، فلا يشدد عليهم ويأمرهم بالإتيان بالفرائض حال انشغالْم بحرب العدو حتى 

 لّ يقعوا في الحرج.
 التذكيرالقويمالمطلب الثاني: فقه الدعوة المتعلق بمراعاة حاجات المدعوين في تفسير 

ينبغي على الداعي إلى الله أن يكون على قدر كاف من الفقه الدعوي المتعلق بمراعاة حاجات 
أنها تلبي المدعوين، لأنه يعد سبباً من أسباب نجاحه في الدعوة، فالمدعو لّ يمكنه قبول الدعوة إلّ إذا رأى 

كافة احتياجاته ورغباته، فالداعي إلى الله يحاول جاهداً تلبية كافة حاجات المدعوين، حتى يؤثر في نفوسهم 
اَ  يَخْطُبمن هديه صلى الله عليه وسلم أن كَانَ ويستميلهم للدعوة التي يدعوهم إليها، "فَ  فيِّ كُل ِّ وَقْت  بمِّ

يهِّ حَاجَةُ الْمُخَاطبَِّيَن وَمَ   فيكونون أقرب إلى الّتباع من التكذيب والّنكار. ،(1)"صْلَحَتُ هُمْ تَ قْتَضِّ
وكان من كمال رحَة الله ومراعاته لأحوال وحاجات الناس أن أرسل إليهم رسولًّ من أنفسهم، 
حتى لّ يصعب عليهم اتباعه، فلو كانت الرسل من الملائكة لصعب على الناس أن يقوموا بمثل ما يقومون 

لأنهم لّ يعتريهم التعب على خلاف الإنسان، الذي يصيبه التعب والكل والملل، قال الله به من العبادات 
ىَ ٱلْأَمْرُ ثُمَّ لَّ ينُظَرُونَ " تعالى: ا لَّقُضِّ عََلْنَ َٰهُ  *وَقاَلُوا  لَوْلَّٓ أنُزِّلَ عَلَيْهِّ مَلَك ًۭ ۖ وَلَوْ أنَزلَْنَا مَلَكًًۭ ا لجَّ وَلَوْ جَعَلْنَ َٰهُ مَلَكًًۭ
، لأنه لو لم يكن من أنفسهم لم يستطع أن يفهمهم دعوته، ولم يستجيبوا (2)" وَللََبَسْنَا عَلَيْهِّم مَّا يَ لْبِّسُونَ رَجُلاًًۭ 

له، لأن الداعي لّ يمكنه إيصال الدعوة إليهم كما هو مطلوب منه، ولّ يمكنه إزالة اللبس والشكوك التي 
 (3)في الدعوة التي وجهت إليهم.تعتريهم، والمدعوين لّ يفهمون ما هم مطالبون به 

القويم يجد الكثير من المواقف والأمثلة التي يمكن الّستئناس بها في هذا  التذكيروالمتأمل لتفسير 
الجانب والذي يدل على اتباع الّمام ابن القيم لمنهج تلبية حاجات المدعوين وتحقيق رغباتهم، وسيحاول 

اجات التي ينبغي على الداعي مراعاتها أثناء قيامه بواجب الدعوة إبراز أهم هذه الح –بإذن الله  –الباحث 
 إلى الله، والتي من أهمها ما يلي:

 
    

                                                           

 (.1/181ابن القيم، محمد بن أبي بكر، زاد المعاد ) - 1
 .9-8سورة الأنعام الآية  - 2
 (.2/156) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3



126 
 

 أولًا: مراعاة حاجة المدعو للعلم الشرعي
إن من أهم الحاجات التي تهم المدعو هو الحاجة إلى تعلم العلم الشرعي حتى يكون على بصيرة 

يمكنهم فهم الدعوة الإسلامية إلّ إذا تعلموا العلم الشرعي وخاصوا غماره، بالدعوة التي وجهت إليه، ولّ 
حيث لّ يمكنهم الفلاح والسعادة في الدنيا والآخرة إلّ به، حيث أشار رحَه الله إلى أن السعادة في الدارين 

مَنْ تعالى: "تحتاج إلى أن يجاهد المدعو نفسه على تعلم الْدي ودين الحق الذي لّ فلاح لْاكما قال الله 
ا م ِّن ذكََر  أوَْ أنُثَىَٰ وَهُوَ مُؤْمِّن ًۭ فَ لَنُحْيِّيَ نَّهُ  حْسَنِّ مَا كَانوُا  يَ عْمَلُونَ  ۥعَمِّلَ صَ َٰلِّحًًۭ ةًًۭ طيَ ِّبَةًًۭ ۖ وَلنََجْزِّيَ ن َّهُمْ أَجْرَهُم بأَِّ  "حَيَ وَٰ

(1) 
ُ الَّذِّينَ آَمَنُواكما ذكر رحَه الله تحت تفسير الآية " ُ  يَ رْفَعِّ اللََّّ نْكُمْ وَالَّذِّينَ أوُتوُا الْعِّلْمَ دَرَجَات  وَاللََّّ مِّ

اَ تَ عْمَلُونَ خَبِّير   (2)"بمِّ
إلّ أن العلم الشرعي هو من أهم أسباب انشراح الصدر، والمدعو المسلم إذا أراد أن ، 

ينشرح صدره أن يحرص على تعلم العلم الشرعي، بل إن العلم الشرعي له تأثير عجيب على صاحبه، 
فالمدعوون جميعاً مطالبون بالتفقه والتعلم حتى يكونوا على قدر عال من الأخلاق، التي تورث المدعو الحياة 

 (3)الطيبة والعيش الْني.
فمن الفقه الدعوي الذي ينبغي على الداعي المسلم أن يتعلمه قبل قيامه بواجبه الدعوي أن يعرف 

ن المدعو يحتاج إلى من يعلمه ويبصره بأمور الدعوة، حيث المدعو بحاجته إلى العلم الشرعي، وكذلك يعلم أ
لّ يمكن للمدعو أن يزيل الشك والغموض عن نفسه إلّ بسؤال الداعي إلى الله، فيعمل على اتاحة الفرصة 
له للسؤال، ويقبل عليه بجوارحه فيجيبه على كل ما يريد معرفته بشأن الدعوة التي يدعوه إليها، فيبذل كل 

لرفع الجهل عن المدعو معتمداً على بيان نصوص الكتاب والسنة النبوية المطهرة وفهم السلف ما في وسعه 
الصالح رضوان الله عليهم، ويستخدم في سبيل ذلك كافة الوسائل والأساليب الشرعية المناسبة لإيصال 

 الدعوة الإسلامية للمدعو.
 ثانياً: مراعاة حاجة المدعو للسعادة

حال المدعوين تتقلب بين حالين إما السعادة وإما الشقاء، وكلا الحالين  لقد بين رحَه الله أن
ملازمان للإنسان منذ آدم عليه السلام إلى يوم الناس هذا، لذلك بين للمدعو أهمية اتباع النبي صلى الله 

                                                           

 .97سورة النحل الآية،  - 1
 11سورة المجادلة الآية،  - 2
 (.3/436) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3



127 
 

خواتم فمنذ أن هبط آدم وابليس من الجنة كما تقص علينا عليه وسلم إن رام تحقيق حاجته والوصول إليها، 
قاَلَ اهْبِّطاَ قال الله تعالى: "سورة طه ، انقسم الناس فريقين ، السعداء وهم الذين آمنوا واتبعوا هدى الله 

لُّ وَلَّ  هَا جمِّيعًا بَ عْضُكُمْ لِّبَ عْض  عَدُوٌّ فإَِّمَّا يَأتِّْيَ نَّكُمْ مِّنيِّ  هُدًى فَمَنِّ ات َّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِّ ن ْ والصنف  (1)" يَشْقَىمِّ
وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِّكْرِّي فإَِّنَّ لَهُ مَعِّيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرهُُ "الثاني وهم الأشقياء الذين كفروا وأعرضوا عن ذكر الله 

والضنك كما فسره ابن عباس هو الشقاء ، وتأمل كيف ات سق أول السورة مع آخرها  (2)"يَ وْمَ الْقِّيَامَةِّ أَعْمَى
فذكر رحَه الله  ،ليؤكدا ذات المعنى وهو أن الشقاء يكون بالإعراض عن القرآن وما فيه من الْدى والخير

ه، ليستقي حاجة المدعو إلى السعادة فأرشده إلى ضرورة التعرف على هدي النبي صلى الله عليه وسلم وسيرت
 (3) منها المدعو ما يحتاج إلى معرفته لتتحقق له السعادة في الدارين.

كما بين رحَه الله أن المدعوين أصناف في هذا، فمنهم من اهتم بهذا الأمر وأخذ يتعرف على 
م سيرة النبي صلى الله عليه وسلم ويكثر من قراءتها فيأخذ منها ما يفيده لتحقيق حاجته من السعادة، ومنه

من يأخذ قدراً يسيراً من السيرة النبوية المطهرة فيتحقق له من السعادة الشيء القليل، لكنه لّ يصل إلى 
حال الإكثار والّرتواء من السعادة والرضا بها، ومنهم من حرم نفسه من السعادة في الدنيا والآخرة فلا 

ينفعه في تحقيق مبدأ السعادة لنفسه؛  يتعلم سيرة النبي صلى الله عليه وسلم فلا يستطيع الوقوف على ما
لأن الجاهل بسيرة النبي صلى الله عليه وسلم لّ يمكنه التعرف على الأمور التي تحقق له السعادة فيحرم 

 (4) نفسه منها في الدنيا والآخرة.
فعلى الداعي المسلم أن يرشد المدعو إلى ما يجعله من أهل السعادة فيحقق له حاجته ورغبته التي 

عى إليها في الدنيا والآخرة، فيرشده إلى جميع الأعمال التي تساعده للوصول إلى تلك المرتبة التي يسعى يس
 لْا، فيدعوه إلى التوحيد الذي يفتح للعبد باب الخير والسرور.

 ثالثاً: مراعاة حاجة المدعو للتعامل الحسن
إن من الحاجات المهمة للمدعوين والتي يجب على الداعي المسلم مراعاتها وتحقيقها التعامل الحسن 
مع المدعوين، إذ أن التعامل لحسن له أثر كبير على المدعوين فيدعوهم إلى الّستجابة، وتأثير على الدعوة 

                                                           

 .123سورة طه الآية  - 1
 .124سورة طه الآية  - 2
 (.2/427) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 3
 (.2/428)المرجع السابق:  - 4



128 
 

يعة الإسلامية بالتعامل الحسن إذا يعمل على انتشارها ودخول الكثير من المدعوين فيها، لْذا اهتمت الشر 
فُونَ "أشد اهتمام،كما قال الله تعالى:  اَ يَصِّ يَ أَحْسَنُ السَّي ِّئَةَ   نَحْنُ أَعْلَمُ بمِّ لَّتيِّ هِّ إذا أساء إليك ، (1)"ادْفَعْ باِّ

بالقول أو الفعل فلا تقابلهم بالإساءة، ولكن ادفع إساءتهم بالإحسان منك  -أيها الرسول  -أعداؤك 
 (2) .، نحن أعلم بما يصفه هؤلّء المشركون من الشرك والتكذيب، وسنجازيهم عليه أسوأ الجزاءإليهم

، ومما لّ (3)(إن  خياركَم أحاسنُكم أخلاقاً فقد رتب النبي صلى الله عليه وسلم الخيرية على : ) 
المحمدية إتمام شك فيه أن الداعي المسلم يجب عليه أن يكون من أشد الناس خيرية، وكان غاية البعثة 

ُتَم ِّمَ صَالِّحَ الْأَخْلَاقِّ مكارم الأخلاق كما قال صلى الله عليه وسلم : ) اَ بعُِّثْتُ لأِّ ، فغاية الداعي المسلم (4)(إِّنمَّ
 أن يصلح حال المدعوين ويرشدهم لما يصلح حالْم.

دعوته، فيجب  فتعامل الداعي بالحسنى مع المدعوين من أهم الوسائل التي تؤثر في المدعوين وقبول
أن يكون ناصحاً لْم محباً الخير لْم، ويقابلهم بالأخلاق الحسنة المستميلة لْم لقبول الدعوة، فالتعامل 
الحسن مع المدعو المعاند المخالف له تأثير كبير على انصياعه وقبوله الحق واتباعه الدعوة، فكيف إذا كان 

 فإنه يزداد اتباعاً وتمسكاً بالدعوة ويثبت قلبه عليها.التعامل مع المدعو المسلم المطيع المتبع للدعوة 
 رابعاً: مراعاة حاجة المدعو للمال

إن من الضروري في حق الداعي إلى الله أن يراعي حاجة المدعوين للمال، فلا يمنعهم من تكسب 
رين يأمر الآخ لقمة العيش، بحجة التوكل على الله، كما ينبغي عليه أن يكون كريماً باذلًّ للمال وليس فقط

قُل ل ِّعِّبَادِّيَ الَّذِّينَ آمَنُوا يقُِّيمُوا الصَّلَاةَ وَينُفِّقُوا ممَِّّا رَزَقْ نَاهُمْ "بالإنفاق ولّ ينفق هو بنفسه،كما قال الله تعالى: 
لَال   َ يَ وْم  لَّّ بَ يْع  فِّيهِّ وَلَّ خِّ رًّا وَعَلَانِّيَةً م ِّن قَ بْلِّ أنَ يَأْتيِّ لعبادي  صلى الله عليه وسلم، أيها الرسول قل، (5)"سِّ

الذين آمنوا: يؤدوا الصلاة بحدودها، ويخرجوا بعض ما أعطيناهم من المال في وجوه الخير الواجبة والمستحبة 
بل يقتدي بالنبي  ،مسر ِّين ذلك ومعلنين، من قبل أن يأتي يوم القيامة الذي لّ ينفع فيه فداء ولّ صداقة

                                                           

 .96سورة المؤمنون الآية  - 1
 (.2/528) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 2
 (.6818(، حديث رقم )6/323حنبل، أحَد، المسند ) - 3
 (.8952(، حديث رقم )14/513المرجع السابق ) - 4
 .31سورة إبراهيم الآية  -5



129 
 

حيث كان أحب الأعمال إليه صلى الله عليه وسلم الإنفاق في أوجه  صلى الله عليه وسلم الداعي الأول
 (1)الخير، وكان يفرح إذا سئل ويعطي عطاء من لّ يخشى الفقر.

بل إن العطاء والبذل والكرم من الصفات التي يحبها الله تعالى في الفرد المسلم، حيث قال صلى 
َ طيَ ِّب  يحِّبُّ الالله عليه وسلم : " ، (2)"ط ِّيبَ، نَظِّيف  يحِّبُّ النَّظاَفَةَ، كَرِّيم  يحِّبُّ الْكَرَمَ، جَوَاد  يحِّبُّ الْجوُدَ إِّنَّ اللََّّ

فالداعي إلى الله والمدعو على حد سواء موجه له الخطاب، بالتزام هذه الصفات الحميدة التي ينبغي عليهم 
بكرمه على المدعو ويستميله للدعوة، الحرص عليها، والتخلق بمثلها لما له من عظيم الأثر، فالداعي يؤثر 

والمدعو يلبي حاجاته الضرورية بهذا المال، ويزداد رفعة في الدرجات بسبب انفاقه، وهذا الّكثار من الإنفاق 
يبعث الطمأنينة في قلبه لحصوله على ثواب الإنفاق، فيزداد سعادةً وثباتاً على الدعوة، ويكون عوناً للداعي 

 لدعوية.إلى الله في عمليته ا
وقد كان من هدي النبي صلى الله عليه وسلم مراعاة حاجة المدعوين للمال، فكان كثير الإنفاق 

ُّ عليهم وعلى رؤسائهم، يستميلهم للدعوة التي يدعوهم لْا، "ف بِّهِّ رُءُوسَ صلى الله عليه وسلم نَ فَّلَ النَّبيِّ
سْلَامِّ الْقَبَائِّلِّ وَالْعَشَائِّرِّ، لِّيَ تَألََّفَهُمْ بِّهِّ وَق َ  سْلَامِّ وَشَوكَْتِّهِّ وَأَهْلِّهِّ، وَاسْتِّجْلَابِّ ، وْمَهُمْ عَلَى الْإِّ نْ تَ قْوِّيةَِّ الْإِّ لِّمَا فِّيهِّ مِّ

، وكان لْذه المراعاة والعطاء أثر كبير على المدعوين بالّستجابة والدعوة بالّنتشار، حيث قال (3)"عَدُو ِّهِّ إِّليَْهِّ 
، وَإِّنَّهُ لَأبَْ غَضُ الْخلَْقِّ إِّلَيَّ، صلى الله عليه وسلمدْ أعَْطاَنيِّ رَسُولُ اللََِّّّ لَقَ أحد هؤلّء الرؤساء )المدعوين( : "

 .(4)"فَمَا زاَلَ يُ عْطِّينيِّ حَتىَّ إِّنَّهُ لَأَحَبُّ الْخلَْقِّ إِّلَيَّ 
والخلاصة أن الداعي يجب عليه أن يراعي حاجة المدعوين للمال فلا يمنعهم من مزاولة أعمالْم 

ة العيش، والّعتماد على أنفسهم حتى لّ يكونوا عالة على المجتمع المسلم، وكما يحرص على لكسب لقم
 التخلق بصفة الكرم والبذل، مقتدياً أثر النبي صلى الله عليه وسلم في جود والكرم.

 للمشورةخامساً: مراعاة حاجة المدعو 
إن مما يجب مراعاته في الدعوة إلى الله تعالى إعطاء المشورة الصحيحة السليمة للمدعوين، فإذا 
سئل الداعي عن شيء، فإنه يصدق الداعي ويعطيه المشورة التي تساعده، فالمستشار مؤتمن كما دل عليه 

                                                           

 (.2/657) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 .99السمرقندي، نصر بن محمد، تنبيه الغافلين بأحاديث سيد الأنبياء والمرسلين، ص - 2
 (.3/424المرجع السابق )  -3
 (.3/424المرجع السابق )  -4



130 
 

نَ هُمْ وَممَِّّا رَزَقْ نَاهُمْ ينُفِّقُونَ وَٱلَّذِّينَ ٱسْتَجَابوُاْ لِّرَبه ِِّّمْ وَأقَاَمُواْ ٱلصَّلَاةَ وَأمَْ "الآية:  ، حيث أن (1)"رُهُمْ شُورَىَٰ بَ ي ْ
 يجوز بيان ما في الرجل إذا كان على وجه النصيحة العلماء ذكروا أن الإنسان إذا سئل عن أحد ما، فإنه

(2). 
يُر النبي صلى الله عليه وسلم وكََانَ  يرُ إذا سأله أحد عن شيء، وكان يُشِّ به إذا أراد أصحا يَسْتَشِّ

 .(3)الْمََّ بأمر معين، فكان كثير المشاورة لْم
فاستشارة الرجل خير دليل على أن المدعو إذا حزبه أمر يكون شاكاً فيه، كيف يفعل فإنه يرد 
الأمر إلى الداعي الذي قد يكون عنده علم شرعي يجد من خلاله الحل للمعضلة التي تواجهه، وكما أن 

بطلب المشورة منه حيث أنه يكون ذا علم وأمانة، فيكون صادقاً في المشورة مع  الداعي يكون أولى الناس
المدعو محباً للخير له فيصدقه، بخلاف من لّ علم له، ولّ أخلاق تحثه على إعطاء مشورة صادقة للمدعو، 

دعاة فيعطيه مشورة خاطئة توقعه في الحرج، ففعل النبي صلى الله عليه وسلم مع الرجل دليل على أن ال
 (4) يجب عليهم الحرص على إعطاء المشورة الصادقة للمدعو حال سؤاله لْم عند الحاجة.

 سادساً: مراعاة حاجة المدعو لإزالة الشكوك عنه
وزرع الشكوك في نفوسهم، حتى يصدهم ، يجتهد في إضلال الناس أن الشيطانفيه لّ شك مما 

مما يوقعهم في الحرج والمشقة وعدم الشعور بالراحة، عن الّستجابة للدعوة، ويجعلهم في حيرة من أمرهم، 
إلى الشك في دين الله ويلقي المدعو فالشيطان يدعو حيث يكون عقل الفرد في شك دائم وتفكير مستمر، 

 ،؟كذاذا؟ وما الدليل على هيقول له: ما الدليل على التي تجعله في حيرة من أمره، فعليهم الشبه والوساوس 
لَّ يَ زاَلُ النَّاسُ يَ تَسَاءَلُونَ حَتىَّ يُ قَالَ: هَذَا خَلَقَ اللهُ )أنه قال:  صلى الله عليه وسلمفقد صح عن رسول الله 
للهِّ  الْخلَْقَ، فَمَنْ خَلَقَ اَلله؟ ئًا، فَ لْيَ قُلْ: آمَنْتُ باِّ نْ ذَلِّكَ شَي ْ ، فإزالة الشك من قبل النبي صلى (5)(فَمَنْ وَجَدَ مِّ

ليه وسلم عن المدعوين، في هذا الحديث خير دليل على أن الداعي إلى الله يحرص على إزالة الشكوك الله ع
عن المدعوين متى لزم الأمر واحتاج الموقف إليه، كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم مع الشكوك التي قد 

 تراود الصحابة وتعليمه لْم كيفية التعامل معه.
                                                           

 (، حديث صحيح.5128(، حديث رقم )7/447أبو داود، سليمان بن الأشعث، السنن ) - 1
 (.2/761) ،القرآن الحكيمالتذكير القويم في تفسير ان، وحيد الد ين، خ - 2
 (، بتصرف.1/157المرجع السابق ) - 3
 (.2/423) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 4
 (.134(، حديث رقم )1/119مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 5



131 
 

َ لَكُمُ الْخيَْطُ الْأَبْ يَضُ "ية حيث قال الله تعالى: ويستفاد هذا  من تفسير الآ وكَُلُوا وَاشْرَبوُا حَتىََّٰ يَ تَ بَينَّ
يَامَ إِّلَى اللَّيْلِّ  نَ الْفَجْرِّۖ  ثُمَّ أتمُِّّوا الص ِّ كلوا واشربوا حتى يتبَينَّ ضياء الصباح من ، (1) "ۚ   مِّنَ الْخيَْطِّ الْأَسْوَدِّ مِّ

الصادق، ثم أتموا الصيام بالإمساك عن المفطرات إلى دخول الليل بغروب سواد الليل، بظهور الفجر 
 (2) .الشمس

فقال النبي صلى الله عليه وسلم في استقبال المدعوين لرمضان والّستعداد لّستقباله، إن راودهم 
لِّرُؤْيتَِّهِّ صُومُوا الشك في دخوله من عدمه أن يلجؤوا إلى التأكد ولّ يعتمدوا على الشك، فقال لْم : "

لَهُ يَ وْمً  نَهُ وَأفَْطِّرُوا لِّرُؤْيتَِّهِّ، فإَِّنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَ عُدُّوا ثَلَاثِّيَن يَ وْمًا ثُمَّ صُومُوا، وَلَّ تَصُومُوا قَ ب ْ نَكُمْ وَبَ ي ْ ا، فإَِّنْ حَالَ بَ ي ْ
ةَ شَعْبَانَ  ةَ عِّدَّ لُوا الْعِّدَّ صلى الله عليه وسلم عن المدعوين خير  ، فإزالة الشك من قبل النبي(3)"سَحَاب  فأََكْمِّ

 دليل على أهمية إزالة الشك عنهم، وأن هذا من أعظم الوظائف المترتبة في حق الداعي إلى الله.
فالنبي صلى الله عليه وسلم لم يترك أمراً إلّ وأزال الشك عنه؛ لأن الشك يبعث على التفكير الذي 

الّطمئنان له، فإن المدعو إذا لم يعلم يقيناً أن رمضان يستلزم عدم الراحة، والشك في كل شيء، وعدم 
دخل فإنه لن يستطيع أداء العبادة بالطريقة السليمة الصحيحة، لأنه سيكون في شك دائم هل يقبل عمله 
أم لّ يقبل، وهل صومه صحيح أو غير صحيح، وهذا داخل في جميع العبادات، حتى أن العلماء الأجلاء 

، وما هذا إلّ ليعلم المدعو علماً (4)"اليقين لّ يزول بالشك هذا الجانب والتي هي "وضعوا قاعدة أصولية في
يقيناً أن الوقت ملائم للعمل والدخول فيه حتى يكون في راحة بعيداً عن الشكوك التي تعكر صفو العبادة 

 فيقوم بها على الوجه المطلوب منه شرعاً.
ة جميع الشكوك الواردة في نفوس المدعوين والمتعلقة والخلاصة أن الداعي إلى الله يسعى إلى إزال

بالدعوة التي يدعوهم إليها، لأن ذلك يساعدهم على الّطمئنان للدعوة، ويحثهم على الّستجابة لْا، 
فيتحقق هدف الداعي الرئيسي بهداية المدعو، لأن المدعو لّ يمكنه الّستجابة إذا كانت الشكوك تحوم في 

 في حيرة من أمره.رأسه، حيث أنها تجعله 
 

                                                           

 .187سورة البقرة الآية  - 1
 (.1/133) ،تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم في ان، وحيد الد ين، خ - 2
 (.1/72القاري، علي بن محمد، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ) - 3
 (.1/527البغدادي، أحَد بن علي الخطيب، الفقيه والمتفقه )  -4



132 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 لفصل الأولا !

التذكير القويم في في  المتعلق بموضوع الدعوة، يفقه الدعوال

 تفسير القرآن الكريم،

 ! الفصل الثاني

التذكير في الفقه الدعوي المتعلق بالوسائل والأساليب الدعوية، 

 القويم في تفسير القرآن الكريم،

 

 

 

 

 

 

 

 

 الباب الثاني

الفقه الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة، والوسائل 

في التذكير القويم في تفسير  والأساليب الدعوية،

 القرآن الحكيم،



133 
 

 

 

 

 

 

 

  

 

، في الإسلامية! المبحث الأول: الفقه الدعوي المتعلق بمجال العقيدة 

 التذكير القويم في تفسير القرآن الكريم،

التذكير القويم ، في ةالعباد! المبحث الثاني: الفقه الدعوي المتعلق بجانب 

 في تفسير القرآن الكريم،

التذكير ، في الفقه الدعوي المتعلق بجانب المعاملات! المبحث الثالث: 

 القويم في تفسير القرآن الكريم،

التذكير القويم ، في الفقه الدعوي المتعلق بجانب الأخلاق! المبحث الرابع: 

 في تفسير القرآن الكريم،

 

 

 

 

 الفصل الأول 
التذكير القويم في تفسير الفقه الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة، في 

 القرآن الكريم،



134 
 

 المبحث الأول 

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم الفقه الدعوي المتعلق بمجال العقيدة الإسلامية في

 : واصطلاحاً  العقيدة لغةً المطلب الأول 
 أولًا: العقيدة لغةً:

والأصل استعماله في ، مأخوذة من العقد، وهو الجمع بين أطراف الشيء مع الشد و التوثيق
 (1).الأشياء المادية كالحبل والبناء ثم استعمل في الأشياء المعنوية كعقد اليمين و البيع

 ثانياً: العقيدة اصطلاحاً: 
كما قال الله تعالى في القرآن   (2)،هي الّيمان الجازم ومايعقد علية المرء قلبة ويتخذه ديناً يدين

ذكُُمُ الكريم: " اَ عَقَّدتمُُّ  للَّغْوِّ ٱبِّ  للََُّّ ٱلَّ يُ ؤَاخِّ ذكُُم بمِّ  (.3) "لْأَيْمَ َٰنَ ٱفىِّٓ أيَْمَ َٰنِّكُمْ وَلَ َٰكِّن يُ ؤَاخِّ
 ثالثاً: العقيدة الإسلامية اصطلاحاً: 

هي الّيمان الجازم بالله تعالى وبما يجب له من التوحيد والّيمان بملائكته وكتبه ورسله واليوم الّخر  
  (4) .خيره وشره وبما يتفرع عن هذه الأصول ويلحق بها مما هو من أصول الدينو 

 
ً
 المطلب الثاني: الإسلام والإيمان مفصلا

 العقيدة أن إلى تشير عنه، الحديث سبق الذي" الإيمان" لفظ ترادف التي للعقيدة التحليلية والدراسة
 ولكنها. والعقلية والإرادية، الوجدانية، النفسية: الحياة جوانب من واحد جانب على تعتمد لّ" الدينية
 النفسية، ونواحيه شخصيته تضامنت إذا إلّ الفرد شخصية تكمل ولّ وثيقا، اتصالّ جميعا بها تتصل

 المتعددة، قواه بين صراع أو تضارب كل  وبين بينه بذلك وباعدت عقيدته تكوين على كلها  وعملت
 .(5)واطمئنان النفس ورضا العقل قبول وتم والّنسجام، الوئام ذلك مكان وحل

 

                                                           

 (، مادة )قعد(3/361ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب ) - 1
 (.1/70والدين )الماوردي، علي بن محمد، أدب الدنيا  - 2
 .89سورة المائدة الأية  - 3
 (.3/264المناوي، زين الدين محمد، فيض القدير ) - 4
 121عثمان جمعة ضميرية، مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية، ص  - 5
 



135 
 

 

 :
ً
 الإسلامأولا

قال الشيخ وحيد الدين خان رحَه الله، إن جميع ما في الأرض من مختلف الديانات، قد سميت 
إلى رجل خاص، أو أمة معينة ظهرت وترعرعت بين ظهرانيها، فالمسحية، مثلاً أخذت بأسمائها، إما نسبة 

اسمها من السيد المسيح، وتسمت البوذية على اسم بانيها بوذا، واشتهرت الزردشتية باسمها لأن مؤسسها 
ة، وحامل لوائها كان زردشت. وكذلك ظهرت اليهودية بين ظهراني قبيلة تعرف بيهودا، قسميت باليهودي

وهلم جرا، إلّ الإسلام، فإنه لّ ينتسب إلى رجل خاص، ولّ إلى أمة بعينها، وإنما يدل اسمه على صفة 
خاصة يتضمنها معنى كلمة الإسلام، ومما يظهر من هذا الّسم أنه ما عني بإيجاد هذا الدين وتأسيسه رجل 

لي أهل الأرض جميعاً بصفة الإسلام، من البشر، وليس خاصاً بأمة معينة دون سائر الأمم، وإنما غايته أن يح
فكل من اتصف بهذه الصفة، من غابر الناس وحاضرهم هو مسلم، ويكون مسلماً كل من سيتحلى بها 

 (1) في المستقبل.
 وليتنا، لتخلفوا دلجموا ضد رةثوأن   فيستخلص من كلام الشيخ وحيد الدين خان رحَه الله:

 لمجتمعا قامةإ في دوره وليتناو ،يزكيهاو فيقيمها بيته في حياته وليتناو ،يقومهاو لخاصةا لمسلما ةحيا
 .   مةالكروا بالحرية سلناا جميع ظله في يتمتعو للعدوا لحقا يقيم يلذا لإسلاميا

 تلك ايفهمو أن هي لمسلمينا لىإ سالتير إن :الشيخ وحيد الدين خان رحَه الله ليقو
 سلهور كتبهو ملائكتهو بالله نلإيماا فقط ليس ت؟لياولمسؤا ههذ هي بها فما ايطلعوو تلياولمسؤا
 ملإسلاا لصوأ تقيم أن ،لشعائرا ديتؤو نمضار متصوو ةلصلاا تقيم أن فقط هي ليست، ولآخرا مليووا

، عاتقك على ةملقا ضخمة ليةومسؤ اهذ كل قفو كهنا بل اث،لميروا قلطلاوا واجبالز يتعلق فيما
ا ل ِّتَكُونوُا  شُهَدَاءَٓ فقال الله تعالى:  كلها لدنياا مماأ حق شاهد تقف أن هيو لِّكَ جَعَلْنَ َٰكُمْ أمَُّةًًۭ وَسَطًًۭ "وكََذََٰ

ا لرَّسُولُ ٱوَيَكُونَ  لنَّاسِّ ٱعَلَى  يدًًۭ نَ  ۥوَمَنْ أظَْلَمُ ممَِّّن كَتَمَ شَهَ َٰدَةً عِّندَهُ وقال الله تعالى: " (2) "عَلَيْكُمْ شَهِّ   ۗ للََِّّّ ٱمِّ
 (3)"  َٰفِّل  عَمَّا تَ عْمَلُونَ بِّغَ  للََُّّ ٱوَمَا 

                                                           

 (.2/451، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .143سورة البقرة الأية،  - 2
 .140سورة البقرة الأية،  - 3



136 
 

 لحقا حبإيضا نلمسلموا ميقو أن فهي لقوليةا دةلشهاا مافالشهادة قسمان القولية والعملية، أ
 (1).بلقلوا في لحقا اهذ تثبيت جلأ من لوسائلا كافة لستعماوا

توافقنا الدنيا  وأما الشهادة العملية فهي أن نطبق عملياً في حياتنا الأصول التي أمرنا الحق بها. فلن
على الحق لو ذكرنا بألسنتنا. بل يريدون أن يروا محاسن وبركات هذا الحق داخل حياتنا يريدون أن يروا هذا 
بأعينهم، يريدون أن يتذوقوا حلاوة الإيمان التي تظهر في سلوكنا الأخلاص، يريدون أن يروا كيف أن هداية 

اً وحضارة طاهرة شفافة وشريفة وكيف أنها طورت العلوم الدين خلقت إنسانًا طيباً وأقامت مجتمعاً صالح
والآداب والفنون على خطوط صحيحة سليمة، وكيف ظهر التعاون الّقتصادي بين الناس، فالإسلام نظام 

 (2)الشامل يتناول مظاهر الحياة جميعا.
أن الأصل الألوهية وجوهرها هو السلطة سواء أكان يعتقدها الناس من حيث أن  والحاصل

حكمها على هذا العالم حكم مهيمن على قوانين الطبيعة، أو من حيث أن الإنسان في حياته الدنيا مطيع 
لأمرها، وتابع لإرشادها، وأن أمرها في حد ذاته واجب الطاعة والإذعان وهذا هو تصور السلطة الذي 

عله القرآن الكريم أساساً لما يأتي به من البراهين والحجج على إنكار ألوهية غير الله وإثبات الألوهية لله يج
 .تعالى وحده

 :
ً
 معنى كلمة الإسلامثانيا

وإذا راجعت معاجم اللغة، علمت أن معنى كلمة الإسلام هو "الّنقياد والّمثال لأمر الآمر ونهيه 
إِّنَّ الدِّ ينَ بالإسلام لأنه طاعة لله وانقياد لأمره بلا اعتراض، قال الله تعالى: "وقد سمي ديننا  لّ اعتراض"

سْلَامُ   (3)"عِّندَ اللَّ هِّ الْإِّ
من المعلوم أن كل شئ في هذا الكون، منقاد لقاعدة معينة، وقانون خاص. فالشمس والقمر 

عليها ولو قيد شعرة، والأرض  والنجوم مسخرات تحت قاعدة مطردة، لّ قبل لْا بالحراك عنها والخروج
تدور حول قطبها، ولّ يدب في ما قدر لْا من الزمن والحركة والطريق، دبيب التغير والتبدل، والماء والْواء 
والنور والحرارة كلها مذعنة لنظام خاص، وللجمادات والنباتات والحيوانات ضابطة، لّ تنمو ولّ تنقص ولّ 

أن الإنسان نفسه إذا تدبرت شأنه، تبين لك أنه مذعن لسنن الله إذعاناً تحيا ولّ تموت إلّ بموجبها. حتى 

                                                           

 (.1/231، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.1/245المصدر السابق، ) - 2
 .19سورة ال عمران الأية،  - 3



137 
 

تاماً، فلا يتنفس ولّ يحس حا جته إلى الماء والغذاء والنور والحرارة إلّ وفقاً لقانون الله المنظم لحياته، ولْذا 
وله تستسلم جميع القانون نفسه ينقاد قلب الإنسان في حركته، ودمه في دورانه، ونفسه في دخوله وخروجه، 

أعضاء جسده كالدماا والمعدة والرئة والأعصاب والعضلات واليدين والرجلين واللسان والعينين والأنف 
والأذن، فليست الوظائف التي تؤديها هذا الأعضاء كلها إلّ ما قدره الله لْا، وهي لّ تقوم بها إلّ حسب 

 (1) ما قررت له من الطريق.
لَْقِّ اللَّ هِّ فأَقَِّ وقال الله تعالى: " هَا لَّ تَ بْدِّيلَ لخِّ مْ وَجْهَكَ لِّلدِّ ينِّ حَنِّيفًا فِّطْرَتَ اللَّ هِّ الَّتيِّ فَطَرَ النَّاسَ عَلَي ْ

ينُ الْقَيِّ مُ وَلَ كِّنَّ أَكْثَ رَ النَّاسِّ لَّ يَ عْلَمُونَ   (2)"ذَلِّكَ الدِّ 
في هذا الكون، من  الحاصل أن هذا القانون الشامل الذي يستسلم له ولّ ينفك عن طاعته شيئ

أكبر سيارة في السماء إلى أصغر ذرة من الرمل في الأرض، هو من وضع ملك جليل مقتدر. فإذا كان كل 
شيئ في السماوات وما بينهمامنقاداً لْذا القانون، فإن العالم كله مطيع لذلك الملك المقتدر الذي وضعه، 

الكون طراً، لأن الإسلام معناه الّنقياد والّمتثال ومتبع لأمره ويتبين من هذه الوجهة، أن الإسلام دين 
لأمر الآمر ونهيه بلا اعتراض، فالشمس والقمر والأرض مسلمة، والْواء والمآء والنور والظلام والحرارة 
مسلمة، والشجر والحجر والأنعام مسلمة، بل إن الإنسان الذي لّ يعرف ربه ويجحد وجوده وينكر آياته، 

به سواه، هو مسلم من حيث فطرته التي فطر عليها، وذلك أنه لّ يولد ولّ يحيا ولّ  أو يعبد غيره ويشرك
يموت إلّ وفقا لما وضع الله تعالى من قانون لولّدته وحياته وموته وكذلك كل أعضاء جسده لّ تدين إلّ 

ق أن لسانه بدين الإسلام لأنها لّ تنشأولّ تكبر ولّ تتحرك إلّ حسب هذا القانون الإلْي نفسه، بل الح
الذي يستخدمه في إبداء آراء الشرك والكفر جهلًا وسفهاً لّ يدين، في نفسه إلّ بدين الإسلام، وكذلك 
رأسه الذي يكرهه على الّنحناء أمام غير الله، لّ يدين إلّ بدين الإسلام بسائق فطرته التي فطر عليها، 

جهلًا وسفهاً إن هو إلّ مسسلم من لدن  وكذلك قلبه الذي يغمره بحب الآخرين من دون الله وإجلالْم
 (3)فطرته، وسجيته، فكل قد أسلم لله وانقاد لقانونه. إذا أدركت هذا فتعال ننظر في الواقع من وجهة أخرى.

 للإنسان في حياته جهتان مختلفتان: 
 أنه منقاد لقانون الفطرة مجبول على اتباعه.   اولًا:

                                                           

 (.1/543، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .30سورة الروم الأية،  - 2
 (.2/28، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيموحيد الد ين، خان،  - 3



138 
 

أنه أوتي العقل وقوة الفهم والتأمل والرأي، فهو يسلم بشئ وينكر آخر، ويحب طريق ويكره غيره،   ثانياً:
ويضع من تلقاء نفسه ضابطة لمختلف نواحي الحياة، أو يقبل ما وضعه غيره من نظام للحياة، فهو غير 

اتان الجهتان المختلفتان مقيد من هذه الدنيا، بل قد أوتي حرية الفكر وحرية الّختيار في الرأي والعمل، ه
توجدان في حياة الإنسان كل على حدة. فمن الجهة الأولى هو مسلم قد جبل على الإسلام وفطر على 

 (1)التزامه شان غيره من المخلوقات في هذا الكون وقد عرفت ذلك آنفاً.
عل الإنسان ومن الجهة الأخرى هو بالخيار في نونه مسلماً أو غير مسلم، وهذه الخيرة هي التي تج

 على نوعين: 
إنسان يعرف خالقه، ويؤمن به رباً ومالكاً وسيداً لنفسه، ويتبع قانونه الشرعي في حياته الّختيارية، كما 
هو تابع لقانونه الطبيعي في حياته الجبرية، وهذا هو المسلم الكامل الذي قد استكمل إسلامه، لأن حياته 

لم رغبة وطواعية للذي كان يطيعه وينقاد لقانونه من غير شعور أصبحت الآن الإسلام بعينه، وهو قد استس
من قبل، وقد أصبح الآن قصداً وعمداً مطيعاً لربه الذي كان قبل ذلك يطيعه من غير قصد ولّ إرادة. 
وقد أصبح علمه صادقاً لأنه عرف الله خالقه وبارئه الذي أولّه قوة العلم والتعلم، وأصبح عقله ناضجاً 

اً لأنه أعمل فكره ثم قضي ألّ يعبد الله الذي أكرمه بموهبة الفهم والرأي في الأمور، وأصبح ورأيه سديد
لسانه صادقاً ناطقاً بالحق لأنه لّ يقرالآن إلّ برب واحد هو الله تعالى الذي أنعم عليه بقوة النطق والكلام، 

ا له الخيرة فيه من أمره، وامتدت بينه فكان حياته ما بقي فيها الآن إلّ الصدق، لأنه منقاد لقانون الله فيم
وبين سائر المخلوقات في الكون أصرة التعارف والتآنس، لأنه لّ يعبد إلّ الله الحكيم العليم، الذي تعبده 
وتذعن لأمره وتنقاد لقانونه المخلوقات كلها. فهو الآن خليفة الله، أي نائب عنه في أرضه فله كل شئ في 

 (2) حده.الدنيا وهو الله تعالى و 
 ثالثاً: الإيمان مفصلاً 

قد عرفت أن الإسلام  هو طاعة الله تعالى، والّنقياد لأحكامه وأوامره، ونريد أن نبين لك الآن 
أن الإنسان لّ يستطيع أن يطيع الله ويتبع قانونه ويسلك سبيله إلّ إذا علم عدة أمور وبلغ علمه بها مبلغ 

                                                           

 (.2/454،  )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.2/455المرجع السابق، ) - 2



139 
 

بهذا الصدد أن يكون موقناً من قلبه بوجود الله تعالى، فإنه إذالم  اليقين، ثم أن أول ما يجب على الإنسان
 (1)يكن موقناً بوجوده فكيف يطيعه ويتبع قانونه؟

وكذلك يجب عليه أن يعرف صفات لله تعالى، فإنه إذا لم يعرف أن الله واحد لّ شريك له في 
إذا لم يكن موقناً بأن الله سميع عليم ألوهيته، فكيف يرتدع عن طأطأة رأسه ومد يده أمام غير الله؟ وكذلك 

بصير بكل شئ فكيف يمسك نفسه عن معصيته والخروج على أمره؟ فيتضح من كل ذلك أن الإسان لّ 
يمكنه أن يتحلى بالصفات اللازمة التي يجب عليه أن يتحلى بها، في أفكاره، وأماله، وأخلاقه لسلوك صراط 

 تعالى، ولّ يحيط بها علماً صحيحاً كاملًا، ولّ يكفي أن يكون الله المستقيم، ما دام لّ يعرف صفات الله
هذا العلم علماً فحسب، بل ينبغي أن يكون متمكناً من أعماق قلبه، ليأمن قلبه من الظنون الخاطئة 

  (2) وحياته من العمل بما يخالف عمله.
لدنيا، وفقاً لمرضاة ثم يجب على الإنسان أن يعرف ما هو الطريق الصحيح لقضاء الحياة في هذه ا

 الله تعالى، وأي شي يحبه الله تعالى، وأي شي يبغضه كي يبتعد عنه. 
ثم على الإنسان أن يكن على علم من مآل أمره إذا اختار معصية الله تعالى على طاعته، ولم 

ن موقناً يسلك صراطه المستقيم أو إذا واظب على طاعته واتبع قانونه في حياته، ولْذا الغرض لّبد أن يكو 
بالحياة الآخرةوبقيامه بين الرب تعالى يوم القيامة ومجازاته له على أعماله، إن خيراً فخير وإن شراً فشر، 
فيظهر هذا كله، أنك إذا أردت أن تسلك طريقاً من الطرق، فلا بد لك أن تكون على معرفة من نتيجة 

 (3)لغة درجة اليقين والوثوق.وغايته التي ينتهي بك إليها. وينبغي أن تكون معرفتك هذه با
فإذاً معنى الإيمان هو العلم والمعرفة واليقين هو الإيمان، وذلك هو معنى كلمة الإيمان بعينه. فكل 
من عرف توحيد الله وصفاته الحقيقية وقانونه ومجازاته لعباده على أعمالْم يوم القيامة، ثم كان موقناً بكل 

تائج الإيمان أن يكون الإنسان مسلماً أي مطيعاً لله ومتبعاً لقانونه. ذلك من قرارة نفسه هو المؤمن ومن ن
 (4) فتجلى منها أن الإنسان لّ يمكن أن يكون مسلماً إلّ إذا كان مؤمناً.

                                                           

 (.2/460، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.1/396المرجع السابق،  ) - 2
 (.1/511المرجع السابق، ) - 3
 (.2/591المرجع السابق، ) - 4



140 
 

فصلة الإيمان بالإسلام كصلة البذرة بالشجرة، فإنه لّ تنبت الشجرة إلّ بالبذرة، وإن كان من 
تنبت الشجرة، أو تنبت ولكن بشي من النقص، فكذلك لّ يمكن  الممكن أن يلقي البذر في الأرض فلا

أن يكون الإنسان مسلماً إذا لم يكن في قلبه، وإن كان من الممكن أن يكون الإيمان في قلبه ثم لّ يكون 
 (1) .إسلامه كاملًا، إما لضعف في عزمه، أو لنقص في تعليمه وتربيته، أو تأثير بيته

 ثم الإنسان على أربعة درجات باعتبار هذين الأصلين: الإيمان والإسلام. 
الذين يؤمنون بالله إيمانًا يجعلهم مطيعين له، متبعين لأحكامه اتباعاً كاملًا، يحذرون ما قد نهى  -1

عنه، كما يحذر الإنسان الإمساك بجمرة متقدة من النار في يده، ويسارعون إلى العمل بما فيه 
 يسارع الإنسان إلى كسب الأموال فهؤلّء هم المؤمنون حقاً. رضاه كما 

الذين يؤمنون بالله، ولكن لّ يجعلهم إيمانهم مطيعين له متبعين لأحكامه اتباعاً كاملًا، فهؤلّء وإن  -2
كان إيمانهم لم يبلغ درجة الكمال، ولكنهم مسلمون على كل حال، يعاقبون بقدر معصيتهم، 

 ليسوا بمنزلة البغاة المتمردين، لأنهم يعترفون للملك بملكه ويخضعون لقانونه.كأنهم بمنزلة المجرمين، و 

(2) 
الذين لّ يؤمنون بالله، ولكنك تراهم ظاهراً يأتون بأعمال تشابه أعمال المسلمين، فهم البغاة في  -3

ونه، فلا حقيقة الأمر، وأما أعمالْم التي تراها صالحة في الظاهر فليست بطاعة الله، ولّ اتباعاً لقان
غبرة بها ومثلهم كمثل رجل لّ يعترف للملك بملكه، ولّ يخضع لقانونه، فإذا صدرت عنه بعض 
أعمال لّ تخالف قانون الملك لّ يحكم عليه بكونه وفياً للملك ومطيعاً لقانونه، بل هو عاص 

 لأمره خارج على قانونه. 
فة لأحكامه وقانونه، فهم شر الناس بغاة الذين لّ يؤمنون بالله، فهم يأتون أيضاً بأعمال سيئة مخال -4

 مفسدون بِن. 
من هذه القسمة أن الإيمان هو الذي ينحصر فيه نجاح الإنسان وسعادته في الدنيا والآخرة فيستفاد 

ولّ يتولد الإسلام كاملًا أو ناقصاً إلّ من بذر الإيمان فحيث لّ يكون الإيمان يكون الكفر، والكفر هو 
  (3) الخروج على أمر الله تعالى باختلاف درجاته.ضد الإسلام أي 

                                                           

 (4/378الشوكاني:محمدبن على الإمام الشوكاني رحَه الله، فتح القدير: ) - 1
 (4/568المرجع السابق، ) - 2
 (.2/430، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3



141 
 

 :
ً
 الإيمان بالغيبرابعا

إنك إذا كنت لّ تعرف شيئاً تبحث عن رجل يعرفه، ثم يعمل بقوله وتنزله على رأيه. فإذا مرضت 
مثلًا فإنك لّ تعالج نفسك بل تراجع الطبيب، فإن كان هذا الطبيب محنكاً في فنه، حائزاً فيها شهادة 

ورأيته قد شفي على يده كثير من الناس آمنت أن لديه الكفاءة التي يحتاج إليها علاجك فبناء على  عالية،
هذا الإيمان لّ تتناول إلّ الدواء الذي يصفه لك هذا الطيب، وتجتنب كل ما ينهاك عنه. وكذلك تؤمن 

يبينه لك، وكذلك عند ما  بالمحامي وتطيعه في أمر القانون، وتؤمن بالأستاذ في أمر التعليم وتصدق كل ما
تريد التوجه إلى مكان لّ تعرف الطريق الموصل إليه، تؤمن بمن يعرفه، وتصدق بقوله وتسك الطريق الذي 

 (1) يبينه لك. وهكذا شأنك في كل أمر من أمور الدنيا، فذلك هو الإيمان بالغيب.
 من يعرفه، ثم تصدقه في قوله الإيمان بالغيب معناه أن ترجع في معرفة ما لّ تعرفه إلىوالحاصل أن 

إنك لّ تعرف ذات الله تعالى ولّ صفاته، ولّ تعلم أن ملائكةه يسيرون شؤون الكون بأمره، ويحيطون 
بالناس من كل جهة. ولّ يعرف ما هو الطريق الصحيح لقضاء الحياة وفقاً لمرضاته تعالى، ولّ علم لك 

ذه الأمور وأمثالْا إنما تنال علمها عن رجل تطمئن إلى بالحياة الآخرة وما يحصل فيها للعباد، فجميع ه
صدقه وعفافه وتقواه في جميع شؤون حياته، وتختبره في أعماله التريهة وأقواله الحكيمة، فتسلم بأنه لّ يقول 
إلّ الحق، وأن جميع أقواله جديرة بأن تقبلها وتؤمن بها. فهذا هو إيمانك بالغيب ولّ بد لك منه إن أردت 

الله تعالى، والعمل بما يحبه ويرضاه فإنه لّ يمكن أن تتلقى العلم الصحيح بهذه الأمور إلّ بواسطة طاعة 
الرسول صلى الله عليه وسلم ولّ يمكن أن تهتدي إلى صراط الإسلام المستقيم وتسلكه بدون هذا العلم 

   (2) الصحيح.
 :

ً
 الأيمان باللهخامسا

عليه وسلم أن نؤمن به، هو "لّ إله إلّ الله" وهذه الكلمة هي فأول وأهم ما أمر النبي صلى الله 
التي يقوم عليها بناء الإسلام، وهي التي تميز المسلم من الكافر والمشرك والملحد وهي التي تحدث الفرق 
ز العظيم بين الإنسان المؤمن بها والإنسان المعرض عنها. فالذين يؤمنون بها طائفة لْم الفلاح والسعادة والفو 
، والرقي في الدنيا والآخرة والذين يعرضون عنها طائفة أخرى لْم الخسران والخزي والخذلّن في الدنيا والآخرة

ولّ يأتي هذا الفرق العظيم بين الرجلين بمجرد نطق أحدهما بكلمة مؤلفة من اللام والألف والْاء وغيرها 

                                                           

 (.6/146(، )3/145فيض القدير )المناوي، زين الدين محمد،  - 1
 (.3/345، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -2



142 
 

لملاريا( فلن تشفى إلّ بالتناول الدواء )ا من الأحرف الأخرى بلسانه. فإنك إذا كنت مصابا بالبرداء
 (1)والعلاج، ولو تنطق بلسانك شيئاً بدون اختيار طريقة علاج فعلًا. 

 سادساً: معنى لا إله إلا الله
فمعناه لغةً: المستحق للعبادة أي من كان من حيث كبرياؤه وجلالة شأنه وعلو منزلته جديراً بأن 

لعبادة، وكذلك يشمل معنى الإله" الحائز لقوة جبارة يتحير العقل يعبده الناس، ويطأطئواله رؤوسهم في ا
الإنساني في إدراك مداها وكذلك يتضمن من كان غير محتاج إلى أحد وكان الجميع محتاجين إليه مضطرين 
إلى استعانته في جميع شؤون حياتهم، وكذلك يدخل في معنى إله: من كان محتجباً عن الناس، أي كانت 

 (2) ئية.قواه غير مر 
وكلمة "الله" علم للحق تعالى، فمعنى "لّ إله إلّ الله" أنه ليس في هذا الكون أحد جدير بأن 
يعبده الناس ويسجدوا له بالطاعة والعبادة، إلّ الله تعالى. فما لْذا الكون من مالك ولّ حاكم إلّ هو 

الإنساني في إدراك ذاته. وحده وكل شيئ مفتقر إليه مضطر إلى استعانته، وهو وراء الحواس، ويتحير العقل 
(3) 

 المطلب الثالث: الإيمان بملائكة الله
والأمر الثالث الذي أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن نؤمن بعد الله تعالى، هو وجود الملائكة 

 وأكبر فائدة لْذا الإيمان، أن تتطهر عقيدة التوحيد من شوائب الشرك وأدرانه وأخطاره كلها. 
 :ةً معنى الملائكة لغ

وسُميت  ملائكة: مفرده ملك، وأصله مألك، ومألك: الرسالة، وتصرفوا في لفظه، فقالوا: ملك،
 (4) .الملائكة ملائكة بالرسالة؛ لأنها رسل الله بينه وبين أنبيائه

 

 

 

                                                           

 (.2/651، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1
 (.4/298السعدي: تيسير الكريم الرحَن في تفسير كلام المنان، عبد الرحَن بن ناصر السعدي، ) -2
 (.2/589المناوي، زين الدين محمد، فيض القدير ) - 3
 .188الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، ص - 4



143 
 

 :معنى الملائكة اصطلاحًا

ما أمرهم خلق من خلق الله تعالى، خلقهم الله عز وجل من نور، عباد مكرمون، لّ يعصون الله 
ويفعلون ما يؤمرون، لّ يوصفون بالذكورة ولّ بالأنوثة، لّ يأكلون ولّ يشربون، ولّ يملون ولّ يتعبون، ولّ 

 (1) .يتناكحون، ولّ يعلم عددهم إلّ الله
نُونَ كُلٌّ آمَنَ قال الله تعالى: " نْ رَب ِّهِّ وَالْمُؤْمِّ اَ أنُْزِّلَ إِّليَْهِّ مِّ للََِّّّ وَمَلَائِّكَتِّهِّ وكَُتُبِّهِّ وَرُسُلِّهِّ آمَنَ الرَّسُولُ بمِّ "باِّ

(2)
وقال   

رِّ فَ قَدْ ضَلَّ ضَلَالًّ بعَِّيدًا" الله تعالى: للََِّّّ وَمَلَائِّكَتِّهِّ وكَُتُبِّهِّ وَرُسُلِّهِّ وَالْيَ وْمِّ الْآخِّ (3)"وَمَنْ يَكْفُرْ باِّ
 

الشيخ: أن المشركين  أشركوا بالله بنوعين من الخلق: نوع من الخلائق التي لْا وجود جسدي  قال
وتدركها الأبصار كالشمس والقمر والنجوم والنار والماء وكبار الناس. ونوع من الخلائق التي ليس لْا وجود 

ا ترسل الْواء والرياح جسماني وهي متوارية عن الأنظار وتقوم بتدبير أمور الكون وراء الحجاب، فبعضه
وبعضها تسوق السحاب وتنزل المطر، وبعضها تهئ النور، فالخلائق من النوع الأول، التي هي ماثلة أمام 
الإنسان، تنتفي ألوهيتها بمجرد لفظة " لّ إله إلّ الله" أما الخلائق من النوع الثاني التي هي خافية على 

ع المشركون بها عامة، ويرون فيها آلْة ومعبودين لأنفسهم، أو الأنظار ولّ تأتي تحت الحواس فهي التي يول
ذرية الله تعالى، وهي التي يصورون لْاصوراً خيالية، يسجدون لْا، ويتقربون إليها بالنذور. لْذا فقد بين 

  (4) الإسلام عقيدة مستقلة أخرى ليتره عقيدة الناس بالتوحيد عن هذه الشعبة الثانية من الشرك.
أن تلك الخلائق النورانية، التي يرى فيها البعض آلْة لأنفسهم أو يجعلونها صلى الله عليه وسلم نا الرسولوقد بين ل

ذرية للغ تعالى، إنما هي ملائكة الله تعالى لّ دخل لْا في ألوهيته في حقيقة الأمر، وهم يطيعون الله تعالى 
يام، وهم لّ يقدرون على شيئ ولّ يعصون له أمراً، والله تعالى يدبر بهم ملكه، وهم يقومون بأوامره حق الق

من تلقاء أنفسهم، ولّ يستطيعون أن يقترحوا على الله شيئاً بفضل قوتهم، ولّ قبل لْم بأن يشفعوا إليه في 
أحد. ومن الذل والعار على الإنسان أن يعبدهم أو يستعينهم، فإن الله قد أسجدهم لآدم عليه السلام يوم 

                                                           

 (.5/234البغوي، الحسين بن مسعود، معالم التنزيل في تفسير القرآن، ) - 1
 .185سورة البقرة الأية  - 2
 .136سورة النسآء الأية  - 3
 (.1/561، )تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم في خان، وحيد الد ين،  - 4



144 
 

وجعله خليفته في الأرض من دونهم فأي عار على الإنسان أشنع  خلقه، وأعطاه من العلم ما لم يعطهم،
 (1) من أن يسجد للملائكة الذين قد سجدوا له من قبل.

أن نعبد الملائكة ونشركهم بالله في ألو هيته، ومن جهة أخرى بين لنا أن صلى الله عليه وسلم فمن جهة نهانا النبي
هؤلّء الملائكة عباد الله المصطفون، وهم مترهون عن الأخطاء والآثام، وقد فطروا على ألّ يعصوا لله أمراً، 

والله تعالى قد اصطفى منهم ملكاً ويفعلوا كل ما يؤمرون به من فوقهم، وهم منقطعون دائماً إلى العبادة. 
صلى الله عليه وسلم كريماً وهو جبريل عليه السلام ينزل بالوحي على رسله وأنبيائه، وهو الذي نزل بالقرآن على نبينا محمد 

ومن هؤلّء الملائكة من يلازمون الناس في كل حين من أحيانهم، ويشهدون كل ما يأتون به من حركة 
يصدر عنهم من كلام حسن أو غير حسن، وعندهم سجل حسنة أو غير حسنة، ويسمعون ويسجلون ما 

لأعمال كل واحد من البشر وأقواله، يعرضونه عليه يوم يقوم بين يدي الله تعالى في محكمته، ويشهدون فيه 
 (2)بكل ما يكون قد جائ به في الحياة الدنيا من شيئة أو حسنة في السر والعلن. 

خلقهم فلم نخبر عنها بشيئ، وإنما أمرنا أن نؤمن بوجودهم، ويستفاد منه أن حقيقة الملائكة وكيفية 
ولّ سبيل إلى معرفة كيفيتهم، ومن الجهالة أن نختلق شيئاً عن كيفية خلقهم من عند أنفسنا، ومن الكفر 
أن ننكر وجودهم فإنه لّ حجة لأحد على هذا الإنكار ولّ معنى لإنكار وجود الملائكة إلّ تكذيب 

، لّ نؤمن بوجود الملائكة إلّ لأن نبي الله الصادق المصدوق أمرنا أن نؤمن بذلك والحق أنناصلى الله عليه وسلم. النبي
الإيمان الجازم بهم جميعًا إجمالًّ وتفصيلًا، وأما التفصيل فيجب الإيمان بمن سماه الله ورسوله صلى الله  ويجب

كل بالنفخ في الصور، عليه وسلم منهم؛ كجبريل الموكل بالوحي، وميكائيل الموكل بالمطر، وإسرافيل المو 
 .وملَك الموت الموكل بقبض الأرواح، ومالك خازن النار، ورضوان خازن الجنة، وملكَي القبر منكر ونكير

عباد  والملائكة (3) "وَمَا يَ عْلَمُ جُنُودَ رَب ِّكَ إِّلَّّ هُوَ " :تعالىالله  لّ يحصي عددهم إلّ الله عز وجل؛ قال
نة عند ربهم، لّ يعصون الله ويفعلون ما يأمرون، فمن عادى واحدًا من واصطفاهم، لْم مكا الله اختارهم

قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لجِِّّبْرِّيلَ فإَِّنَّهُ نَ زَّلَهُ عَلَى قَ لْبِّكَ بإِِّّذْنِّ " :تعالى الله الملائكة فقد عادى الله وجميع الملائكة؛ قال

                                                           

 (.16/231النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح المسلم بن الحجاج، ) - 1
 (.3/342، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 .31سورة المدثر الأية،  - 3



145 
 

يكَالَ فإَِّنَّ * رَى لِّلْمُؤْمِّنِّينَ اللََِّّّ مُصَد ِّقاً لِّمَا بَيْنَ يدََيْهِّ وَهُدًى وَبُشْ  بْرِّيلَ وَمِّ مَنْ كَانَ عَدُوًّا للََِِّّّّ وَمَلَائِّكَتِّهِّ وَرُسُلِّهِّ وَجِّ
َ عَدُوٌّ لِّلْكَافِّرِّينَ   (1) "اللََّّ

 المطلب الرابع: الإيمان بالكتب الله
على أنبيائه ورسله. أن نؤمن به، هو كتب الله التي أنزلْا صلى الله عليه وسلم والأمر الرابع الذي أمرنا بواسطة النبي

فهو قد أنزل كتبه من قبل على من سبقه من أنبيائه، صلى الله عليه وسلم فكما أن الله تعالى قد أنزل القرآن على نبينا محمد
وقد أخبرنا بأسماء بعض هذه الكتب، كصحف إبراهيم التي أنزلت على إبراهيم عليه السلام والتوراة التي 

لى داؤد عليه السلام، والإنجيل الذي أرسل به عيسى عليه أوتيها موسى عليه السلام، والزبور الذي أنزل ع
السلام، أما الكتب الأخرى التي أوتيها سائر الأنبياء فلم نخبر عن أسماهاا، ولّ نكاد نقطع عن كتاب ديني 

 (2)آخر بأنه كان ولم يكن من عند الله تعالى. غير أننا نؤمن أن كل كتاب نزل من عند الله تعالى هو الحق.
 :الإيمان بالكتب هومعنى 

 (3) .التصديق الجازم بأن كلَّها منزل من عند الله، على رسوله، إلى عباده بالحق والْدى أولًا:

وأنها كلام الله لّ كلام غيره، وأنه تعالى تكلَّم بها حقيقة كما شاء، على الوجه الذي أراد، فمنها  ثانياً:
المسموع منه من وراء حجاب بدون واسطة، ومنها ما يسمعه الرسول الملكي ويؤمر بتبليغه إلى الرسول 

لَ رَسُولًّ وَمَا كَانَ لِّبَشَر  أَنْ يكَُل ِّمَهُ اللََُّّ لى:"تعاالله البشري؛ كما قال  جَاب  أَوْ يُ رْسِّ نْ وَراَءِّ حِّ  إِّلَّّ وَحْيًا أَوْ مِّ
يَ بإِِّّذْنِّهِّ مَا يَشَاءُ إِّنَّهُ عَلِّيٌّ حَكِّيم    (4)"فَ يُوحِّ

ُ مُوسَى تَكْلِّيمًا: "تعالى الله وقال  (5)"وكََلَّمَ اللََّّ
يقَاتِّنَا وكََلَّمَهُ رَبُّهُ : "وقوله تعالى (6)"وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِّمِّ

 

إن هذا الكتب التي أخبرنا بأسماه، لم يبق لصحف إبراهيم عليه السلام منها وجود  قال الشيخ:
في الدنيا، أما التوراة والزبور والإنجيل، فإنهاا وإن كانت لّ تزال عند اليهود والنصارى، ولكنهم قد حرفوها 

ند أنفسهم، حتى أن اليهود كثيراً وبدلوا كلها عن مواضعها وحذفوا منها وأضافوا إليها كثيراً من الآراء من ع
                                                           

 .98-97سورة البقرة الأية،  - 1
 (.2/489، )القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكيرخان، وحيد الد ين،  - 2
 .474الأصفهاني، الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، ص - 3
 .51سورة الشورى الأية،  - 4
 .164سورة النسآء الأية،  - 5
  .143سورة الأعراف الأية،  - 6



146 
 

والنصارى أنفسهم، يعترفون اليوم، أنه ليست عند هم تلك الكتب الأصلية التي نزلت على موسى وداود 
وعيسى عليهم السلام، وإنما بأيديهم تراجمها، التي ما زالت هي نفسها منذ قرون عرضة للتغيير والتبديل 

الكتب أن فيها كثيراً من الأمور التي لّ يمكن أن تكون والزيادة والنقص، وكذلك يظهر بمجرد قراءة هذه 
من عند الله. فليست هذه الكتب الموجودة اليوم في الدنيا، نفس تلك الكتب التي أنزلْا الله تعالى على 
موسى وداود وعيسى عليهم اسلام، وقد اختلط فيها كلام الله بكلام الناس، حيث لم يبق بأيدى الناس 

لام الله من كلام الناس. فما أمرنا بالإيمان بالكتب الماضية، إلّ من حيث أن الله كان من وسيلة لتمييز ك
أرسل رسله بأحكامه إلى كل أمة من الأمم الماضية قبل القرآن، وأنه ما كانت هذه الأحكام إلّ من عند 

زمر اماضي ثم ، وإنما جاء ليحيي ذلك الْدى الذي ناله الناس فيي اصلى الله عليه وسلمالله الذي أنزل القرآن على محمد
 (1)أضاعوه أو بدلوه أو خلطوه بكلام الناس.

 والقرآن هو آخر كتاب نزل من عند الله تعالى، والفرق بينه وبين الكتب الماضية من عدة وجوه: 
إن الكتب التي نزلت قبل القرآن، قد ضاعت نسخها الأصلية، وما بقي بأيدي الناس إلّ  -1

لا يزال محفوظاً بعين الكلمات والأحرف التي نزل بها تراجمها كما عرفت آنفاً، أما القرآن ف
 من عند الله تعالى، وما دب دبيب التغير إلى حرف من أحرفه أو حركة من حركاته. 

قد خلط الناس كلامهم بكلام الله في هذه الكتب، ففي كتاب واحد يوجد كلام الناس،  -2
ئل الشرعية التي استنبطها الفقهاء، والتاريخ القومي، وسير الأكابر والأنبياء والتفسير والمسا

حيث لّ يمكن أن يعرف فيه كلام الله من كلام غيره. أما القرآن فنجد فيه كلام الله تعلى 
خالصاَ نقياَ غير مشوب بشيئ من كلام آخر وكل ما كتبه المسلمون في التفسير أو الحديث 

لم يخلطوه بالقرآن، وكله  أو سيرة الصحابة أو تاريخ الإسلام،صلى الله عليه وسلم أو الفقه أو سيرة الرسول
 (2) مدون محفوظ في كتب غير القرآن.

إن جميع الكتب التي توجد اليوم عند مختلف أمم الإرض، لّ يمكن أن يثبت عن واحد منها  -3
باستناد تاريخي، أنه نزل على النبي الذي ينسب إليه، بل هنااك كثير من الكتب الدينية، لّ 

أي زمن نزلت، أما القرآن فقد تضافرت الشواهد يعرف عنها أصلًا على من نزلت وفي 

                                                           

 (.2/678)، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.2/568المرجع السابق، ) - 2



147 
 

مما لّ يكاد يشك فيه أحد، بل من المعلوم فوق صلى الله عليه وسلم التاريخية القوية القاطعة بتروله على محمد
 صلى الله عليه وسلم. ذلك عن كل آية منه، متى وأين نزلت عليه 

إن اللغات التي نزلت بها الكتب القديمة ، قد أكل عليها الدهر وشرب، وأصبحت في خبر  -4
زمن غير يسير، فلا يوجد المتكلمون بها في أي بقعة من بقاع الأرض اليوم، وقليل  كان منذ

جداً أولئك الذين يقدرون على أن يفهموها، ولو أن مثل هذه الكتب كانت باقية بأشكالْا 
 (1) الأصلية اليوم لكان من المستحيل للناس أن يفهموها ويتبعوا أحكامها.

أما اللغة التي نزل بها القرآن الكريم فلغة حية يتكلم بها عشرات الملايين من البشر ويفهمها 
مئات الملايين منهم في هذه المعمورة، وهي تعلم وتدرس في كل قطر من أقطار العالم، ومن 
السهل لكل من أراد تعلمهاا أن يتعلمها، ومن الممكن لمن لّ يتسع وقته لتعلمها أن يجد في 

 مكان من يفهمه معاني القرآن وأحكامه.  كل
وجميع ما عند مختلف أمم الأرض اليوم من الكتب الدينية، إنما وجه الكلام في كل واحد منها  -5

إلى أمة خاصة دون سائر الأمم. وكذلك إذا نظر المرء فيما يوجد في هذه الكتب من الأحكام 
لأحواله ومطالبه وحاجاته، ولّ علم من غير شك، أن أكثرها كان لزمن خاص، جاءت وفقاً 

حاجة للناس إليها ولّ يمكن العمل بها في هذا الزمان، فالظاهر أن هذه الكتب كانت خاصة 
بزمن دون سائر الأزمان وأمة دون سائر الأمم، وما كان كتاب منها للناس جميعاً. وكذلك 

نت له لمدة محدود فإن الأمم التي جاءت لْا هذه الكتب، ما كانت لْا إلى الأبد ولكن كا
من الزمن. ولكنك إذا نظرت بهذه النظرة في القرآن، علمت أن الخطاب موجه في كل مكان 
منه إلى الإنسان من حيث جنسه، ولّ يخطر ببال القارئ عند أية آية من آياته، أنها خاصة 
ر بأمة دون سائر الأمم. وكذلك يمكن العمل بكل ما جاء في القرآن من الأحكام في كل قط

 (2) وفي كل زمان، مما يشهد شهادة ناطقة بأن القرآن للعالمين جميعا إلى أبد الدهر.
والكتب القديمة وإن جاء كل كتاب منها مشتملاً على أمور من الصدق والخير، ولقن الإنسن  -6

فييه مبادئ الأخلاق والصلاح، وأرشد إلى كيق مشتقيم لقضاء حياته وفقاً لمرضاة الله، ولكن 
أي كتاب منها لم يستوف الحسنات والفضل كلها حيث لم يترك منها شيئاً والذي يمتاز به 

                                                           

 (.2/548المغذوي، عبدالرحيم، الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية ) - 1
 (.2/678، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2



148 
 

شار هذه الكتب أنه قد استجمع فيه كل ما كان في الكتب القديمة من الفضئل  القرآن عن
 منتشرة، وقد بين فيه ما لم يأت فيه من الحسنات والخيرات. 

ولأجل ما كان من الإنسان من تصرف في الكتب الدينية القديمة، تسرب إليه كثير من الأمور  -7
لشطط وتفسد على الإنسان عقيدته وعلمه، التي لّ توافق العقل والحقيقة وتقوم على الظلم وا

بل تحتوي بعض هذه الكتب على أمور من قبيل الفحشاء والمنكر والّنحلال الخلقي. لكن 
القرآن منزه كل التراهة عن مثل هذه الأمور وليس فييه شيئ يخالف العقل أو يمكن تخطئته 

م أو اعتداء، وما فيه شيئ بالبرهن أو التجربة. وما في أمر من أموره أو حكم من أحكامه ظل
يضل الإنسان، وليس فيه عين ولّأثر للفحشاء والمنكر وعدم التقيد بالقيود الخلقية، وكله 
مملوء من أوله إلى آخره بالحكمة العالية، والموعضة الحسنة، وتعليم الناس العدل، وإرشادهم 

 (1)إلى الصراط المستقيم، وإلى أحسن الأحكام والقوانين.
الإيمان بكتب الله عز وجل يجب إجمالًّ فيما أجمل، وتفصيلًا فيما فصل؛ فقد أن  نهفيستخلص م

سَمَّى الله تعالى من كتبه: التوراةَ على موسى، والإنجيل على عيسى، والزَّبور على داود، والقرآن على محمد 
عن التنزيل على  صلى الله عليه وسلم، وذكر صحف إبراهيم وموسى عليهما السلام، وقد أخبر الله تعالى

نْ قَ بْلُ : "رسله مجملًا في قوله ولّ يجب علينا  (2)"وَالْكِّتَابِّ الَّذِّي نَ زَّلَ عَلَى رَسُولِّهِّ وَالْكِّتَابِّ الَّذِّي أنَْ زَلَ مِّ
الإيمان بما في تلك الكتب السابقة للقرآن من التفصيلات والأخبار؛ لوقوع التحريف فيها، إلّ ما أثبته الله 

ك، وننفي ما نفاه الله ورسوله، ولّ نصدق ولّ نكذب بما سكت عنه الله ورسوله صلى الله ورسوله من ذل
، فلذلك أمر أهل الأرض جميعاً أن يؤمنوا بالقرآن، ويتبعوه وحده دون سائر الكتب، فإن أقصى عليه وسلم

مرضاة الله تعالى،  ما كان أو يمكن أن يكون الإنسان محتاجاً إليه من الإرشاد والْداية، لقضاء حياته حسب
 قد بينه القرآن بدون نقص ولّ زيادة، فلم يعد الإنسان بحاجة إلى كتاب بعد ما جاءه القرآن. 

 : الإيمان برسل اللهخامسالمطلب ال

لقد أمرنا بعد الإيمان بكتب الله أن نؤمن برسله، لقد علمنا أن الأنبياء السابقين دعوا الناس إلى 
، فكأنه ما كانت جميع رسل الله وأنبيائه إلّ من سلسلة  صلى الله عليه وسلمالإسلام الذي دعا ههم إليه في ختامهم محمد 

م، أصبح من المحتوم عليه واحدة بعينها، فمن كذب أحداً منهم فقد كذبهم جميعاً، ومن صدق أحداً منه

                                                           

 (.3/348، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .136النسآء الأية،  سورة  - 2



149 
 

أن يصدقهم جميعاً، هب أن لديك عشرة رجال لّ يقولون إلّ شيئاً واحداً، فإذا صدقت واحداً منهم، فقد 
صدقتهم جميعاً، وإن كذبت واحداً منهم، فقد كذبتهم جميعاً، لأنهم يقولون بما يقول به. فالذي يفرق بين 

 (1) افر حقاً.رسل الله، ويؤمن ببعض ولّ يؤمن ببعض هو الك

هُمْ مَنْ لمَْ نَ قْصُصْ "قال الله تعالى:  ن ْ هُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِّ ن ْ نْ قَ بْلِّكَ مِّ وَلَقَدْ أرَْسَلْنَا رُسُلًا مِّ
 (2)"عَلَيْكَ 

ُ بِّكُل ِّ مَا كَانَ مُحَمَّد  أبََا أَحَد  مِّنْ رِّجَالِّكُمْ وَلَكِّنْ رَسُولَ اللََِّّّ وَخَاتَمَ وقال الله تعالى: " النَّبِّي ِّيَن وكََانَ اللََّّ
 (3)"شَيْء  عَلِّيمًا

، أن عدد من أرسل إلى مختلف الأمم ممن أنبياء الله مائة وأربع وعشرون ألفاً صلى الله عليه وسلموقد بين لنا رسولنا 
من النفر. ولو أنك تفكرت في عمر هذه الدنيا، وما خلا فيهاا إلى الآن من الأمم والشعوب، ما رأيت 

لرسل الله كثيراً، أما الذين قد قصهم القرآن علينا من هؤلّء الرسل، فيجب الإيمان بهم صراحة. هذا العدد 
وأما الذين لم يقصهم علينا منهم، فقد اممرنا ان نؤمن بهم، لأن جميع من أرسلهم الله تعالى إلى عباده 

يكون جاء من رسل  لتعليمهم ودعوتهم إلى سواء السبيل، كانوا صادقين، فنحن نؤمن بكل من عسى أن
الله، إلى بلاد الْند والصين وإيران ومصر وإفريقية وأوروبة، وسائر نواحي الأرض وأرجائها، ولكننا لّ نستطيع 
أن نقول عن فلان منهم بالضبط أنه كان أو لم يكن رسولًّ من الله، وذلك أننا لم نخبر عن ذلك بشيئ غير 

و نذكر بالسوء أحداً من الذين يتبعهم رجال مختلف الديانات أنه لّ يجوز لنا بحال من الأحوال أن نذم أ
في الأرض، وما أدرانا إن كانوا من رسل الله حقاً، ثم بدل الناس دينهم من بعدهم، كما بدل أتباع موسى 
وعيسى عليهما السلام دينهما الحق من بعد هما، وإن كان لنا رأي نظهره، فليكن عن طقوس دياناتهم 

عها الحاضر، ولنسكت سكوتًا تاماً عمن أسسوا هذه الديانات، لئلا يصدر عنا شيئ ورسومهم في موض
 (4) يخالف الأدب في شأن رسول من رسل الله.

                                                           

 (.4/206النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ) - 1
 .78سورة غافر الأية،  - 2
 .40سورة الأحزاب الأية،  - 3
 (.3/362، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4



150 
 

وبين سائر الأنبياء إذا كانوا جميعاً صادقين مرسلين من عند الله، هادين إلى  صلى الله عليه وسلمولّ فرق بين محمد
ن الفرق بينه وبينهم على هذه المماثلة من صلاثة صراطه المستقيم، أمرنا أن نؤمن بكل واحد منهم، غير أ

 وجوه. 
، فقد أرسل إلى العالمين جميعاً، صلى الله عليه وسلمأرسل هؤلّء الأنبياء إلى أمم خاصة ولأزمان محدودة، أما محمد  أولًا:

 وحتى يوم القيامة.
ة إن كانت قد لقد انقرضت تعاليم هؤلّء الرسل انقراضاً تاماً، أو لم تبق محفوظةً بأشكالْا الأصلي ثانياً:

بقيت في هذه الدنيا.وكذلك لّ توجد سيرهم وأحوالْم، وقد ضاعت حقيقتها في روايات الناس وأقاصيصهم 
التي اختلقوها من عند أنفسهم عن حياة هؤلّء الرسل. فلا يمكن أن يتبعها المرء، وإن ود ذلك وسعى إليه. 

داته وخصاله، كلها مدونه في الكتب في متناول فتعاليمه وسيرته وأقواله وأعماله وأخلاقه وعا صلى الله عليه وسلم أما محمد
، وهو وحده الذي يمكن صلى الله عليه وسلم أيدي الناس، فالحق أن الحي الوحيد من بين جميع رسل الله وأنبيائه هو محمد

 (1) للناس أن يتبعوه ويهتدوا بهديه.
ء نبي ممن هؤلّء إن تعاليم الإسلام الذي جاء به الأنبياء الأقدمون، ما كانت تعاليم كاملة، فما جا ثالثاً:

الأنبياء إلّ أصلح تعاليم الأنبياء الأقدمين وأحكامهم وقوانينهم وطرق هدايتهم، وحذف منها وأضاف 
 إليها. 

، لذا لم يحفظ الله صلى الله عليه وسلم هكذا كان عامل الرقي والكمال والإصلاح يعمل عمله قبل محمدفيستنتج منه 
تعالى تعاليم هؤلّء الرسل بعد مضى زمانهم، فإن الناس ما كانوا بحاجة إلى تعليم ناقص سابق إذا جاءهم 

تعليم الإسلام الكامل الناضج من كل جهة، وهكذا نسخت  صلى الله عليه وسلمتعليم كال جديد. وأخيرا أوتي النبي محمد 
 ص بإزاء الكامل مما يخالف العقل. ومن اتبع محمد، لأن اتباع الناقصلى الله عليه وسلم شرائع سائر الأنبياء برسالة محمد

فقد اتبع الأنبياء جميعاً، ذلك لأن كل ما كان من الخير في تعاليم الأنبياء الأقدمين يوجد اليوم في تعليم  صلى الله عليه وسلم
، ون أعرض عنه واتبع نبياً غيره، فقد حرم كثيراً من الخيرات التي أضيفت فيما بعد، لم تكن في صلى الله عليه وسلم محمد

 عاليم الماضية. تعليم من الت
، ويتبعوا تعليمه وعلى المسلم أن يؤمن صلى الله عليه وسلمومن أجل ذلك كان لّ بد للبشر جميعاً أن يؤمنوا بمحمد 

من ثلاثة وجوه، أنه رسول صادق من عند الله تعالى، وأن هدايته كاملة وليس فيها شيئ من  صلى الله عليه وسلم بمحمد

                                                           

 (.3/509المرجع السابق، ) - 1



151 
 

أية أمة من الأمم إلى يوم القيامة. ولّيأتي النقص أو الخطأ، وأنه آخر نبي جاء الناس من عند الله تعالى إلى 
 (1) بعده رجل يكون الإيمان به من شرط الإسلام ويكون من لّ يؤمن به من الكافرين.

 

 : الأيمان باليوم الآخرسادسالمطلب ال

  :تعريف الإيمان باليوم الآخرأولًا: 
والمراد به: من وقت الحشر إلى ما  (2)"هو التصديق الجازم بأن الله أعد وقتاً ينهي فيه الحياة الدنياً "

لّ نهاية، أو إلى أن يدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار، وسمي اليوم الآخر؛ لأنه آخر الأوقات المحدودة؛ 
 .أو لأنه متأخر عن الدنيا؛ ولأنه لّ ليل بعده؛ ولأنه آخر أيام الدنيا

وقال تعالى حكاية  .في الظاهر حكم المسلمين أظهر الإسلام تعوذا غير مؤمن في الحقيقة, إلّ أن حكمه
ؤُْمِّن  لنََا وَلَوْ كُنَّا صَادِّقِّينَ } :عن إخوة يوسف لأبيهم ما  :لم يختلف أهل التفسير أن معناه ، {وَمَا أنَْتَ بمِّ

الدخول في صدق الأمانة التي ائتمنه الله عليها، فإذا اعتقد  :والأصل في الإيمان.أنت بمصدق لنا
لبه كما صد ق بلسانه فقد أدى الأمانة، وهو مؤمن. ومن لم يعتقد التصديق بقلبه فهو غير التصديق بق

والإيمان في لغة العرب يستعمل لّزما ومتعديا؛ فإذا ."مؤد   للأمانة التي ائتمنه الله عليها، وهو منافق
فيكون معناه  استعمل لّزما كان معناه أنه صار ذا أمن. وإذا استعمل متعديا، فتارة يتعدى بنفسه

وَآمَنَ هُمْ } :قال تعالى .آمنت فلانا إيمانا، وأمنته تأمينا، بمعنى واحد :تقول إعطاء الأمان، :أي التأمين،
ومنه اسمه تعالى: "المؤمن"؛ لأنه أمن عباده من أن يظلمهم، أو جعل لْم  [٤قريش: ] {مِّنْ خَوْف  

 (3) .الأمن
على أن البعث حق لّ ريب، وأنه لّ بد من وقوعه، ومحاسبة قال الله تعالى آمراً نبيه أن يقسم بربه 

زَعَمَ الَّذِّينَ كَفَرُوا أنَْ لَنْ " أولئك المكذبين الجاحدين له، وأن ذلك لّ يعجز الله تعالى؛ بل هو عليه يسير
لْتُمْ وَذَلِّكَ عَ  اَ عَمِّ عَثُنَّ ثُمَّ لتَُ نَ ب َّؤُنَّ بمِّ عَثوُا قُلْ بَ لَى وَرَبي ِّ لتَُ ب ْ ير  يُ ب ْ وَقاَلَ الَّذِّينَ ، وقال الله تعالى: "(4)"لَى اللََِّّّ يَسِّ

                                                           

 (.3/364)، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.6/146(، )3/145المناوي، زين الدين محمد، فيض القدير ) - 2
 86عثمان جمعة ضميرية، مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية، ص  - 3
 .7سورة  التغابن الأية،  - 4



152 
 

ثْ قَالُ ذَرَّ  ة  فيِّ السَّمَاوَاتِّ وَلَّ فيِّ كَفَرُوا لَّ تَأتِّْينَا السَّاعَةُ قُلْ بَ لَى وَرَبي ِّ لتََأْتِّيَ نَّكُمْ عَالمِِّّ الْغَيْبِّ لَّ يَ عْزُبُ عَنْهُ مِّ
نْ ذَلِّكَ وَ   (1)"لَّ أَكْبَرُ إِّلَّّ فيِّ كِّتَاب  مُبِّين  الْأَرْضِّ وَلَّ أَصْغَرُ مِّ

أن يقسم على  -وهو الصادق المصدوق  -في الآيات السابقة يأمر الله نبيه قال الشيخ رحَه الله، 
وقوع البحث والجزاء، وأنه واقع لّ محالة، ومعلوم أنه ولو لم يقسم صلى الله عليه وسلم على وقوع البعث، 

بالتصديق التام، وعدم وجود أدنى شك في ذلك، ولكان ذلك الإخبار كافياً لصحة لتلقى المؤمنون خبره 
الإيمان باليوم الآخر هو إيمان بالغيب؛ لأن أحداً لم يشهده بنفسه، وإنما أخبرنا الله تعالى عن طريق ته، و ثبو 

 (2) .رسله الكرام، فسبيله هو النقل الصحيح مما جاء في الكتاب والسنة الصحيحة
 الذي أخبرنا عن اليوم الآخر، وأوجب علينا الإيمان به، وجعله ركناً من أركان الإيمان، ولكن الله

قد أودع الفطرة البشرية القدرة على الإيمان بالغيب، وميز الإنسان بهذا الأمر من بين ما ميزه به وكرمه 
لك النطاق، ولكن الله ن الحيوان يعيش في حدود ما تدركه الحواس فحسب، وعالمه محصور في ذثم أ وفضله

كرم الإنسان فلم يحصره في حدود ما تدركه حواسه فحسب، وإنما فسح آفاقه ووسعها، ومنحه تلك 
الخاصية، وهي القدرة على الإيمان بما لّ تدركه الحواس، فأصبحت نفسه أرحب وأعمق من الحيوان، 

ان، وترده أسفل السافلين بعد أن ولكن الجاهليات دائماً تشوه صورة الإنس، وأصبحت آفاقه أوسع وأعلى
 (3) .يكون قد خلقه في أحسن تقويم

 والحاصل بما وجب علينا أن نؤمن به عن ذلك اليوم هو:
 أن الله سيمحو هذا العالم، وكل ما فيه من الخلائق، في يوم يعرف بيوم القيامة.  -1
 ثم يحييهم سبحانه وتعالى، مرة أخرى ويجمعهم بين يديه، وذلك هو الحشر أو البعث.  -2
ثم يقدم إلى محكمة الله تعالى، كل ما يكون الناس قد كسبوه من خير أو شر في حياتهم  -3

 الدنيا، بدون نقص ولّ زيادة. 
أعماله والله تعالى يزن لكل واحد من البشر أعماله الصالحة والسيئة، فمن رجحت كفة  -4

 الصالحة غفر له، ومن رجحت كفة أعماله السيئة عاقبة. 

                                                           

 .3سورة  سبا الأية،  - 1
 (.3/91، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.3/92)المرجع السابق،  - 3



153 
 

 (1) والذين يغفر لْم يدخلون الجنة، والذين يعاقبهم يدخلون النار. -5
الإيمان باليوم الآخر دل عليه القرآن والسنة النبوية، والقرآن كله من فاتحته إلى فيستخلص منه أن 

يل ما فيه، وتقرير ذلك بالأخبار الصادقة والأمثال المضروبة خاتمته مملوء بذكر أحوال اليوم الآخر، وتفاص
والفطرة السليمة ، للاعتبار والإرشاد، وكما ذكر القرآن الأدلة عليه، رد على منكريه، وبين كذبهم وافتراءتهم

تدل عليه وتهدي إليه، ولّ صحة لما يزعمه الضالون من أن العقول تنفي وقوع البعث والنشور، فإن العقول 
 تمنع وقوعه، والأنبياء لّ يأتون بما تحيل العقول وقوعه، وإن جاءوا بما يحير العقول، ولذلك قال علماؤنا: لّ

والجاهلية المعاصرة تريد أن ترد الإنسان حيواناً وتحصره ، الشرائع تأتي بمحارات العقول، لّ بمحالّت العقول
كرامة التي كرمه الله بها، وتلغي من عالمه عالم في نطاق ما تدركه حواسه فحسب! تريد أن تنزع عنه تلك ال

الغيب كله، بحجة الواقعية والروح العلمية!! ومن ثم تنتكس بالإنسان روحياً ونفسياً وخلقياً، وتفقده إنسانيته 
 .في النهاية

 : الحاجة إلى الإيمان باليوم الآخرسابعالمطلب ال

، كما عرضها سائر الأنبياء والرسل على الناس، وما زال صلى الله عليه وسلموهذه العقيدة بالآخرة، عرضها محمد 
الإيمان بها شرطاً من شروط الإسلام في جميع الأزمان. وقد كفر الأنبياء كلهم من لّ يؤمن بها أو يشك 
فيها، فإنه لّ معنى للإيمان بالله وكتبه ورسله بدون هذه العقيدة. وهذا أممر واضح لّ إشكال في فهمه. فإنه 

إليك أن تفعل شيئاً، فإول سؤال ينشأ في ذهنك: أية فائدة ترجح عليك إذا فعلته، وأي ضرر إذا طلب 
يصيبك إذا لم تفعله؟ لماذا ينشأ هذا السؤال في ذهنك؟ ذلك لأن الإنسان يرى بسابق فطرته، أن لّ طائل 

 تعزف عن تحت أمر لّ يرجع عليه بجدوى. ولأجل ذلك لّ تنشط لعمل لّ ترجو منه فائدة لنفسك، ولّ
عمل تستيقن أنه لن يصيبك منه ضرر. وهذه هي حال الريب والشك، إن كل شيئ ترتاب في فائدته لّ 
يمكن أن ترغب فيه وتنشط للقيام به. وكذلك كل شيئ تشك في ضرره، لّ يمكن أن تحاول اجتنابه والّبتعاد 

 يعلمون علم اليقين أن النار شيئ عنه. أنظر إلى الأطفال لماذا يلقون بأيديهم إلى النار؟ ذلك لأنهم لّ
محرق، ولماذا يفرون من الدرس وطلب العلم؟ ذلك لأن فوائد العلم التي يحاول كبارهم أن يلقوها في أذها 
نهم، لّ تقبلها نفوسهم ولّ تلج قلوبهم. وكذلك الرجل الذي لّ يؤمن بالآخرة يرى الإيمان بالله واتباع أوامره 

ته. فلا فائدة في نظره لطاعة الله ولّ ضرر لمعصيته. فكيف يرجي منه بعد ذلك في الدنيا عبثا لّ طائل تح

                                                           

 (.3/2767، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1



154 
 

أن يزعج نفسه ويكرهها على طاعة أوامر الله التي أنزلْا على رسله، وفي كتبه؟ وهو ولو آمنن بالله، فلا 
  (1) معنى لأيمانه، لأنه لن يطيع الله ولن يسير في حياته وفقاً لمرضاته تعالى.

وحيد الدين خان رحَه الله، ولّ يقف الأمر عند هذا الحد فحسب، فإن إنكار الإنسان قال الشيخ 
للحياة لآخرة أو إقراره بها له تأثير بعيد في حياته، فإن الذي فطر عليه الإنسان، ألّ يصبوإلى عل أو يعرض 

هذه العاجلة  عنه إلّ على قدر ما يرى فيه لنفسه من فائدة أو ضرر. فأني للذي لّ يعدو نظره فائدة
وضررها، أن ينشط لعمل صالح لّ يرجو منه فائدة في هذه الدنيا، أو يجتنب عملاً سيئاً لّ يخاف منه على 
نفسه ضرراً في هذه الدنيا؟ أما الذي ينفذ نظره إلى نتائج الأعمال ولّ يقف عند ظواهرها، فلا يرى نفع 

لى الباطل والخير على الشر. نظراً إلى فائدة الآخرة هذه العاجلة أو ضررها إلّ شيئاً عارضاً، فيؤثر الحق ع
أو مضرتها الأبدية، ولو كان الخير يرجع على نفسه بأفدح ضرر والسيئة بأعظم منفعة في هذه الدنيا. فانظر 
إلى ما بين هذين الرجلين من الفرق العطيم والبون الشاسع. فالخير في نظر الأول ما يحصل نفعه في هذه 

ة، كأن ينال ثروة، أو أرضاً، أو سمعة وحسن أحدوثة بين الناس، أو يخشى أن ينتج، شيئاً الحياة الفاني
مكروها في هذه الدنيا، كالنقص في الأموال والأنفس والثمرات، أو انحراف الصحة، أو سوء الأحدوثة بين 

ل الثاني ما يرضي الناس، أو عقوبة الحكومة، أو شيئ من قبيل الحزن أو الضجر. بينما الخير في نظر الرج
الله، والشر ما يشخطه، وهو يرى أن الخير خير في كل حال، وإن لم ينفعه في هذه الحياة الدنيا وابتلاه بكل 
ضرر فيها، ويستيقن أن الله سيعطيه نفعاً أبدياً عنده في الآخرة، وأن الشر شر في كل حال، وإن فم يذق 

ا، ووجد فيه المنفعة كل المنفعة، ويعلم علم اليقين أنه إن فاته أو لم يخف أن يذوق وباله في هذه الحياة الدني
 (2)العقاب على أعماله السيئة في هذه الدنيا، فلا مفر له منه في الآخرة. 

فيستفاد بموجب هذين الّتجاهين المختلفين، يختار الإنسان أحد طريقين مختلفين في حياته. فالذي 
خطوة واحدة في طريق الإسلام، فإذا قال له الإسلام، أد إلى  لّ يؤمن بالآخرة، لّ يمكن أن يخطو ولو

الفقراء المساكين زكاة ما عندك من الأموال تبتغي بها وجه ربك قال: إن الزكاة تنقص من أموالي، فسآخذ 
الربا عليها بدلًّ من أداء زكاتها، وسأرفع أمر الذين يستقرضونني إلى المحكمة، وعندما تقضي لي عليهم 

ا يملكون من البيوت وما فيها من الأثاث. وإذا قال له الإسلام أصدق واجتنب قول الزور ولو أصادر م
كان في الصدق أفدح الضرر وفي الكذب أعظم المنفعة، قال: ولم أصدق إذا كان يضرني ولم أجتنب قول 

                                                           

 (.3/298، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.2/234)المرجع السابق:  - 2



155 
 

س ذلك من مالك الزور إذا كان ينفعني ولّ أخاف منه سوء الأحدوثة بين الناس؟ فيقول له الإسلام: أن لي
فلا تأخذه ولكنه يقول: لماذا أترك شيئاً جاءني عقواً من غير كد ولّ بذل ثمن؟ وليس في هذا الطريق من 
يراني حتى يرفع أمري إلى الشرطة، أو يشهد علي في المحكمة، أو يشوه سمعتي بين الناسن فماذا علي إذا 

رجل ماله ويأتمنه عليه ثم يموت، فيقول له  انتفعت من هذا المال واستعملته في مصلحتي؟ ويودع عنده
الإسلام "لّ تخن ما عندك من مال صاحبك، ورد أمانته إلى أهله"، ولكنه يقول: لماذا أمكني أن آكل هذا 
المال بكل سهولة، ولّ أخاف على نفسي محاكمة ولّ سوء سمعة، فما أسفهني إن رددته إلى أهله: وجملة 

ريق مستقيم في كل خطوة من خطوات حياته، وهو يعارضه، ولّ يختار إلّ القول إن الإسلام يرشده إلى ط
طريقاً موافقاً لْواه، لأن قيمة كل شيئ في الإسلام تبع للنتائج الأبدية في الآخرة، ولكن نظره لّ يعدو 

لإيمان النتائج الحاصلة في هذه الحياة الدنيا. ومن هنا تعرف لماذا لّ يمكن للإنسان أن يكون مسلماً بدون ا
بالآخرة، بل الحق أن إنكار المرء للحياة الآخرة، يحطه من درجة الإنسانية إلى الدرك الأسفل من البهيمية، 

 بله أن يبقى مسلماً. 
والحاصل أن هذه هي العقائد التي بني عليها الإسلام وقد لخصت في كلمة واحدة "لّ إله إلّ الله 

هو رسول من الله إلى عباده، والذي  صلى الله عليه وسلم الله" صدقت بأن محمدامحمد رسول الله" فإذا قلت "محمد رسول 
، عن وجود الله تعالى، وصفاته صلى الله عليه وسلم يستلزمه تصديقك بالرسالة المحمدية، أن تؤمن بكل ما بينه محمد

 بادة الله واتباع أحكامه وأوامروملائكته، وكتبه، وأنبيائه واليوم الآخر، وتسلك الطريق الذي هدى إليه لع
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



156 
 

 المبحث الثاني

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم الفقه الدعوي المتعلق بجانب العبادة في

 معنى العبادةالمطلب الأول: 

العبادة هي طاعة الله عز وجل في كل ما أمر به وترك ما نهى عنه، وتنفيذ وتطبيق ذلك برضى، 
أن يجعل الإنسان يعبد الله مثل هذه  غرض الإسلام إلّ، ثم وحب، وانقياد بدون تردد، وبدون تسويف

العبادة في كل حين من أحيانه، وقد افترض عليه لْذا الغرض مجموعة من العبادات تهيئة لْذه العبادة 
فكل من  ،الكبيرة، فكأنه ليست هذه العبادات المفروضة، إلّ بمثابة هذه التربية للعبادة الكبيرة المنشودة

ومن أجل ذلك جعلت هذه  ،ه، يؤدي العبادة الحقيقية على الوجه المراديتلقى هذه التربية على أحسن وج
العبادات عين الفريضة في الإسلام، وقيل إنها أركان الدين أي دعائمه التي يقوم عليها بناؤه، فكما أن كل 

م، بناء لّ يقوم إلّ على مجموعة من الدعائم، كذلك لّ يقوم بناء الحياة الإسلامية إلّ على هذه الدعائ
 (1) فمن هدمها، فقد هدم بناء الإسلام نفسه.

 
ً
 : تعريف العبادة لغة

ً
 أولا

يقال في اللغة أعبدني فلانًا يعني مل كنيه، كما يقال طريق وبعير معبد بمعنى مذلل، ويرجع أصل 
 (2) .العبودية للخضوع والذل، وأصل التعبيد للتذليل، وأصل العبادة هو الطاعة

 ثانياً: تعريف العبادة اصطلاحاً: 
  (3) .توحيد الله سبحانه وتعالى، والتزام كافة شرائع دينه

 معنى العبادة شرعا ثالثاً:
اسم جامع لجميع ما يحبه الله ويرضاه من أقوال، وأعمال ظاهرة وباطنة، فالظاهرة تتمثل في التلفظ 

والصوم، وإقامة الصلاة، والحج، وإيتاء الزكاة، والجهاد في بالشهادتين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، 
، سبيل الله، ونصر المظلوم، وإغاثة الملهوف، وتعليم الناس الخير، وإماطة الأذى عن الطريق، وبر الوالدين

                                                           

 (.2/38)المغذوي، عبدالرحيم: الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية،  - 1
، عبدالغفار، محمد حسن، القواعد الفقهية بين الأصالة والتوجيه، 171الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، ص - 2
 .79ص
 (.1/290)المغذوي، عبدالرحيم: الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية،  - 3



157 
 

ه أما الباطنة فتتمثل في الإيمان بالله ورسله، وملائكته، وكل كتبه، واليوم الآخر، والإيمان أيضا بالقدر خير و 
 (1).وشره، والخوف من الله وخشيته، ورجاءه والّستعانة به، والتوكل عليه

نْ ذكََر  أَوْ أنُْ ثَى وَهُوَ مُؤْمِّن  فَ لَنُحْيِّيَ نَّهُ حَيَاةً طيَ ِّبَةً وَلنََجْزِّيَ ن َّهُمْ أَجْرَهُ قال الله تعالى: " اً مِّ لَ صَالحِّ حْسَنِّ مَنْ عَمِّ مْ بأَِّ
اً فأَُولئَِّكَ يُ بَد ِّلُ اللََُّّ سَي ِّئَاتهِِّّمْ وقال الله تعالى: " ،(2) "مَا كَانوُا يَ عْمَلُونَ  لَ عَمَلًا صَالحِّ إِّلَّّ مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِّ

يماً  ُ غَفُوراً رَحِّ  (3)"حَسَنَات  وكََانَ اللََّّ
 فكل ما يأتي به العبد في طاعة معبوده هو العبادة، فمثلاً إذا كلمت الناسفقال الشيخ رحَه الله، 

واجتنبت الكذب والغيبة والفحش والبذاءة في كلامك معهم، لأن الله قد نهاك أن تأتي بهذه الأمور. وتحريت 
الصدق والعدل والمعروف والخير في كلامك لْم، لأن الله يحب هذه الأمور، فكلامك هذا عبادة لله تعالى، 

الأسواق مشترياً وباعاً، وعاشرت  وكذلك إذا عاملت الناس ومشيت في ،ولو كان كله عن شؤونك الدنيوية
أباك وأمك وإخوتك وأهلك، وجالسك أصدقاءك وذوي قرباك، مراعياً في كل ذلك أحكام ربك وقوانينه، 
وأديت إلى كل ذي حق حقه، لأن الله قد أمرك بأدائه إليه، وما بخست أحداً شيئاً من حقه، لأن الله نهاك 

دة الله تعالى، وكذلك إذا أحسنت إلى مسكين، أو نصرت عن ذلك، فقد قضيت حياتك هذه كلها في عبا
مظلوماً، أو أطلعت جائعاً، أو واسيت مريضاً، نصب عينك في كل هذا وجه الله تعالى دون طلب منفعة 
أو عز أو سمعة ذاتية، عد كل ذلك من عبادتك لله تعالى، وكذلك إذا تعاطيت التجارة أو الصناعة أو 

ثم كسبت الحلال ، عليك من الواجب بكل أمانة وصدق اتقاء لله تعالىاشتغلت بالخدمة وأديت ما 
وتجنبت الحرام، كان كسبك هذا وسعيك في سبيله عبادة لله تعالى، مع أنك ما قمت بكل ذلك إلّ 

 (4)لتكسب الرزق لنفسك.

 الصلاةالمطلب الثاني: 

للص لاة منزلة عظيمة عند المسلمين؛  ،الدعاء بالخيروهو من أركان الإسلام "الصلاة"  الثانيالركن 
صل ى الله عليه -فهي أهمُّ وأرفع دعائم الإسلام الأساسي ة، وهي ثاني أركان الإسلام الخمس التي حثَّ النبي  

على التَّمسك بها، وعدم التقصير في أدائها، وتطبيقها على أكمل وجه، كما تعُد  الص لاة ارتباطاً  -وسل م

                                                           

 (.4/378الشوكاني:محمدبن على الإمام الشوكاني رحَه الله، فتح القدير: ) -4
 .97سورة النحل الأية،  –1
 .70سورة الفرقان الأية،  –2
 (.2/456، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -3



158 
 

ذا ما أراد عبد  سؤال خالقه أمراً أهمَّه، بادر إلى الص لاة ينُاجيه ويدعوه ويتضرَّع إليه أن بين العبد وخالقه، فإ
يلُبي  له مطلبه. وقد كان من أهمي ة الص لاة أنَّ فرضي تها على المسلمين لم تكن كسائر العبادات بل إن  المولى 

عليه وسل م، ففرضها عليه وعلى أم ته في حين فرض الص لاة، استدعى نبي ه محم داً صل ى الله  -عزَّ وجل  -
أي: ادع لْم، وقال النبي صلى ، (1)"وَصَل ِّ عَلَيهِّم إِّنَّ صَلاتَكَ سَكَن  لَْمُ: "السماء السابعة، ومنه قوله تعالى

، وإن كان مفطراً فليطعم  .(2)"الله عليه وسلم: "إذا دعي أحدكم فليجب، فإن كان صائماً فليصل ِّ
هَا لَّ نَسْألَُكَ رِّزْقاً نَحْنُ نَ رْزقُُكَ وَالْعَاقِّبَةُ "وقال الله تعالى:  ْ عَلَي ْ لصَّلَاةِّ وَاصْطَبرِّ وَأْمُرْ أهَْلَكَ باِّ

 (3)"لِّلت َّقْوَى

نْ ذُر ِّيَّتيِّ بِّوَاد  غَيْرِّ ذِّي زَرعْ  عِّنْدَ بَ يْتِّكَ الْمُحَرَّمِّ رَب َّنَا وقال الله تعالى: " لِّيُقِّيمُوا رَب َّنَا إِّني ِّ أَسْكَنْتُ مِّ
 (4)"الصَّلَاةَ 

للصلاة في الإسلام منزلة  كبيرة ومكانة خاصة.. فهي أو ل فريضة فرضها اللََّّ رحَه الله فقال الشيخ 
فإن صلحت فقد أفلح  ،وهي أو ل ما يُحاسب عليه العبد من أعماله يوم القيامة، على العباد بعد التوحيد

وإن  قَدْر الإسلام في قلب كل إنسان كقَدْر  ،ئر عملهوصلح سائر عمله، وإن فسدت فقد خاب وفسد سا
فالصلاة في هذه الحياة تمث ِّل صلَّة بين العبد والرب . الصلاة في قلبه، وحظه في الإسلام على قَدْر حظه منها

صلواته، فيزداد خشوعاً في كل ِّ  ،شديدة المتانة، أمَّا الأرقام في القرآن فتعز ِّز هذه الصلة بترقيتها لإيمان العبد
فهلا التقينا ثلاثتنا هنا: نحن بأرواحنا وأبداننا، والقرآن بحروفه ، ويرتقي تسليماً في كل ِّ حركاته وسكناته

وأما الصلاة في حقيقة الأمر إلّ أن تعيد بلسانك وأعمالك، خمس ، وأرقامه، والصلاة بذكرها وخشوعها
ت صباحاً، مثلت بين يدي ربك طاهرا نظيفاً مرات في الليل والنهار، ذكر ما قد آمنت به، فإذا استيقظ

قبل أن تشتغل بشيئ آخر، ثم أقررت بين يديه بعبوديتك له قائماً وقاعداً، وراكعاً وساجداً واستعنته 
واستهديته، وجددت ما بينك وبينه من ميثاق الطاعة والعبودية، وأعدت مرة بعد مرة أمنيتك في ليل رضاه 

س كتابه، وشهدت بصدق رسوله، وذكرت يوماً ترجع فيه إلى محكمته والّبتعاد عن غضبه، وأعدت در 
ثم إذا اشتغلت ساعات  ،بهذا يبتدئ نهارك ،لتسأل  فيهاعن أعمالك، ثم تنال عليها الجزاء الذي تستحقه

                                                           

 .103سورة التوبة الأية،  -1
 (.1158(، حديث رقم )2/812صحيح مسلم )مسلم، مسلم بن الحجاج،  - 2
 .132سورة طه الأية،  – 3
 .37سورة إبراهيم الأية،  – 4



159 
 

بأعمالك، ناداك المؤذن أن هلم إلى ذكر الله، وأعد درسك مرة أخرى، للا تنساه وتكون من الغافلين، 
انك، وبعد أن جددت الإيمان، رجعت إلى الدنيا واشتغلت بشؤونها، ثم ناداك المؤذن مرة فنهضت من مك

ا أدبر النهار وأقبل الليل، بدأت ليلك بما كنت بدأت به نهارك، من ذثالثة لصلاة العصر بعد ساعات، ثم إ
صليت صلاة  ا حاء وقت النوم بعد قليل،ذثم إ ،ذكر الله تعالى وعبادته، كيلا تنسى درسك في الليل

العشاء، وذكرت ربك للمرة الأخيرة، فإنه وقت الْدوء والطمأنينة، ولك أن تتمتع فيه من الْدوء والسكينة، 
  (1)بما عسى أن يكون قد فاتك في ضوضاء النهار وغوغاء المعاش.

هو أن الصلاة هي وسيلة من خلال تبتل إلى الخالق لتطهير النفس البشرية لتمنعها فيستفاد منه 
ولذا  "،وَأقَِّمِّ الصَّلَاةَ ۖ إِّنَّ الصَّلَاةَ تَ ن ْهَي عَنِّ الْفَحْشَاءِّ وَالْمُنكَرِّ "ن فعل الشر كما ذكر الله تعالى فى قوله م

فإن الله قد أوحى لكل رسله وأنبيائه بالصلاة وبلغات مختلفة كما جاء في قوله عن إبراهيم وإسحق 
هُمْ أئَِّمَّةً يَ هْدُونَ  ةِّۖ  وكََانوُاْ لنََا  ويعقوب"وَجَعَلْنََٰ ةِّ وَإِّيتَاءَٓ ٱلزَّكَوَٰ مْ فِّعْلَ ٱلخَْيْرََٰتِّ وَإِّقاَمَ ٱلصَّلَوَٰ نَآ إِّليَْهِّ مَْرِّنَا وَأوَْحَي ْ بأِّ

بِّدِّينَ" ومن ، ولم يتطرق القرآن بوضوح إلى كلمات معينة أو حركات بعينها لإقامة تلك الصلوات، (2)عََٰ
م والتي تتفق مع معنى الآية السابقة أنه قال "من لم تنهه صلاته عن الأقوال المأثورة عن الرسول عليه السلا

أي أن الأمر ليس مجرد حركات وكلمات وطقوس بل أن الصلاة هي  (،3)الفحشاء والمنكر فلا صلاة له"
ثم إن الله قد ، وجود صلة بين الإنسان وربه في كل وقت وكل حين تمنعه من فعل الشر ومن ظلم الآخرين

 شديداً، أن يؤدي المسلمون فريضة الصلاة جماعة، وافترض عليهم أن يؤدوا صلاة الجمعة في أكد تأكيداً 
 ،فالصلاة جماعة تنشيئ الّتحاد والمحبة والإخاء بين المسلمين ،كل أسبوع بالجماعة على الوجه الخاص

وتجعل منهم كتلة متراصة، فإنهم عند ما يجتمعون ويقنتوون لربهم ويسجدون له ويركعون معاً تأتلف قلوبهم، 
وينشأ فيهم الشعور بأنهم إخوة فيما بينهم، ثم إن الصلاة في جماعة تدربهم على طاعة أمير ينتخبونه من 

ت، وتنشئ فيهم المواساة والتراحم والمساواة بين أنفسهم، وتربيهم على النظام والّنضباط والمحافظة على الأوقا
والأتلاف، فتراه جميعاً غنيهم وفقيره وكبيرهم وصغيرهم، وأعلاهم وأدناهم، يقومون بنباً إلى جنب، فلا 

 شريف فيهم ولّ دنيئ، ولّ رفيع ولّ وضيع. 
 

                                                           

 (.3/178، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1
 .73سورة الأنبياء الأية،  - 2
 (.946(، حديث رقم )2/15البخاري، محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري ) - 3



160 
 

 الصومالمطلب الثالث: 

 أولًا: الصوم لغةً 
قال الله تعالى  صام النهار إذ وقف سير الشمس،: يقال (1)الإمساك،: الصوم والصيام لغة 

ويفسره  أي: صمتا؛ً لأنه إمساك عن الكلام، (2)"إِّنيِّ  نَذَرْتُ لِّلرَّحََْنِّ صَوْمًاعليها السلام، " إخباراً عن مريم
 :قوله تعالى

يًّا"  (، 3)"فَ لَنْ أكَُلِّ مَ الْيَ وْمَ إِّنسِّ

  ثانياً:تعريف الصوم شرعا
والشراب، والكلام: صام يصوم صوماً وصياماً، واصطام والصوم في اللغة: الإمساك ترك الطعام، 

عن الشيء، والترك له، وقيل للصائم: صائم؛ لإمساكه عن المطعم والمشرب، والمنكح، وقيل للصامت: 
 (4).صائم لإمساكه عن الكلام، وقيل للفرس: صائم؛ لإمساكه عن العلف مع قيامه

أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُواْ كُتِّبَ عَلَيْكُمُ الصِّ يَامُ كَمَا كُتِّبَ عَلَى الَّذِّينَ مِّن قَ بْلِّكُمْ لَعَلَّكُمْ قال الله تعالى: "يَا 
 (6) وقال الله تعالى: "وَأَن تَصُومُواْ خَيْر  لَّكُمْ إِّن كُنتُمْ تَ عْلَمُون" (5) تَ ت َّقُون"

خمس مرات في الليل والنهار، يذكر به  إن الدرس الذي تذكر به الصلاةفقال الشيخ رحَه الله، 
فإذا جاء رمضان، انقطعت عن الأكل والشرب  ،الصوم في كلا حين من الأحيان مدة شهر كامل من السنة

من الفجر إلى المساء وبينما أنت تاكل وتشرب، غذا بالصبح يلج، وإذا بك تسمع الأذان فتمسك يدك 
عن طعامك وشرابك دفعة واحدة، ومهما جاءك بعدئذ من طعام شهي وشراب هنيئ واشتد بك الجوع 

يقف الأمر عند امتناعك عن الطعام والشراب أمام والعطش، فإنك لّ تقربهما حتى غروب الشمس، ولّ 
أنظار الناس، بل لّ تقربهما حتى في وحدتك، التي لّ يرك فيها أحد. ففي أثناء هذه الساعات من الفجر 

ولكن هذا الّمتناع عن الطعام  ،إلى غروب الشمس لّ تتجرع جرعة من الماء، ولّ تبتلع لقمة من الطعام

                                                           

 (، مادة )قعد(3/761ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب ) -1
 .46سورة مريم الأية،  -2
 .46سورة مريم الأية، -3
 (.1/321)المغذوي، عبدالرحيم: الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية،  -4
 .183سورة البقرة الأية،  -5
 .184سورة البقرة الأية،  -6



161 
 

ين محدد، فإذا غربت الشمس وسمعت أذان المغرب، اسرعت إلى الإفطار، وأقمت والشراب لّيمتد إلّ إلى ح
تفكراً ما هذا الذي تصنع؟ لّ شك أن من ورائه خشية الله تعالى  ،الليل تأكل وتشرب ما تشاء هنيئاً مريئاً 

ة للقرآن والرسول، واليقين بكونه خبيراً بصيراً، والإيمان باليوم الآخر والحضور في محكمة الله، والطاعة الشديد
 ،والشعور القوي بالواجب، والمران على الصبر والتجلد، والقدرة على التغلب على الشهوات النفسانية

يأتيك شهر رمضان كل عام، ليعنى بتربيتك ثلاثين يوماً كاملًا على هذه الصفات والأخلاق العالية، حتى 
قابلًا للقيام بالعبادة الحقيقية، التي يجب أن  تكون مسلماً كاملًا حقاً، وتجعلك هذه الصفات والأخلاق

 (1)يؤديها المسلم في كل لحظة من لحظات حياته.
الله تعالى لم يفترض الصيام على المسلمين جميعاً إلّ في شهر واحد بعينه،  فيستخلص منه أن

ليصوموا جميعاً لّ متفرقين، وفي ذلك أيضاً كثير من المنافع، فإذا جاء شهر رمضان، اظل المجتمع المسلم كله 
، وكسدت جو من الطهارة والنظافة والإيمان وخشية الله وطاعة أحكامه ودماثة والّخلاق وحسن الأعمال

سوق المنكرات، وعم انتشار الخيرات والحسنات، وبدأ الصالحون من عبادالله يتعاونون فيما بينهم على 
أعمال البر والإحسان، وبدأ يعتري الأشرار الخجل من اقتراف المنكرات، ونشأت في الأغنياء عاطفة 

ل الله، واصبح المسلمون جميعاً في حالة المساعدة لإخوانهم الفقراء والمساكين، وبدأوا ينفقون أموالْم في سبي
متماثلة، وكل ذلك يكون فيهم الشعور العام بانهم جميعاً جماعة واحدة وتلك وسيلة ناجعة لتنشأ فيهم 

 عاطفة التجاب والإخاء والمواساة والتعاون والوحدة. 
لم يفترض علينا ولّ ترجع هذه المنافع كلها إلّ على أنفسنا، وما لله من فائدة في إجاعتنا، وهو 

صيام شهر رمضان إلّ لصالحنا، فالذين لّ يؤدون هذه الفريضة بغير مما سبب، إنما يظلمون أنفسهم، 
وأكثرمنهم وقاحة وأشنع منهم طريقة، أولئك الذين يأكلون ويشربون في شهر رمضان علناً بلا احتشام 

لخجل من الخوج على خالقهم ورازقهم، ولّخجل، كأنهم يعلنون أن لسنا من جماعة المسلمين، ولّ يأخذهم ا
، فكيف يرجي فيهم شيئ من صلى الله عليه وسلمولّ يتحرجون عن مخالفة القانون الذي أوجبه عليهم زعيمهم الأكبر 
 (2)الوفاء والّمانة والأخلاق والشعور بالواجب والمحافظة على القانون؟.

 
 

                                                           

 (.1/346، )القويم في تفسير القرآن الحكيمالتذكير خان، وحيد الد ين،  -1
 (.1/389)المرجع السابق:  -2



162 
 

 الزكاةالمطلب الرابع: 
 

 أولًا: تعريف الزكاة لغةً 
الزيادة والنماء، فكل شيء زاد عدداً ، أو نما حجماً فإنه يقال: زكا. فيقال: زكا الزكاة في اللغة: 

 (1) .الزرع ، إذا نما وطال
 ثانياً: تعريف الزكوة شرعاً: 

 (2) .فهي التعبد لله تعالى بإخراج قدر واجب شرعاً في أموال مخصومة لطائفة أو جهة مخصوصة
والله تعالى قد فرض على كل فرد من أفراد المسلمين إذا  من أركان الإسلام" الزكاة"والركن الرابع 

زاد ماله عن النصاب وجال عليه الحول الكامل، أن تؤدى زكات إلي رجل من الفقراء أو المساكين أو أبناء 
فهكذا جعل الله تعالى في أموال ، السبيل أو المهتدين إلي الإسلام أو الغارمين أو في سبيل من سبل الله

ن المؤمنين حقاً معلوماً للفقراء وقدره على اختلاف أنواع الأموال، ومن تطوع فوق ذلك، فهو الأغنياء م
وهذا الحق أو النصيب المعلوم، لّ ينال الله تعالى، وما هو بحاجة إليه، ولكنه يقول ، خير له وأعظم أجراً 

يب خاطر وانشراح إنكم إذا تصدقتم بشيئ على أخيكم المسكين لأجلي وابتغاء لوجهي، بط ن،لعبادة
صدر منكم، فقد تصدقتم به علي، ولكن على ألّ تمنوا عليه ولّتؤذوه ولّ تحقروه،ولّ ترجوا منه جزاء ولّ 

فإن أديتم إلي الفقراء  ،شكوراً، ولّ تقوموا بذلك ليعلم الناس صدقاتكم ويتذككرونها ويشيروا غليكم بالبنان
ب في أموالكم، مطهرين قلوبكم من مثل هذه الأفكار والمساكين والمحتاجين، ما قد تعلت لْم من نصي

 (3) الباطلة والظنون السافلة أعطيتكم من أموالي العظيمة نصيباً لّ ينفذ ولّ يبلى.
يَن لَهُ الد ِّينَ حُنَ فَاءَ وَيقُِّيمُوا الصَّلَاةَ وَيُ ؤْتوُا : "وقال الله تعالى الزَّكَاةَ وَمَا أمُِّرُوا إلَّّ لِّيَ عْبُدُوا اللَََّّ مُخْلِّصِّ

 (5)"فإَنْ تَابوُا وَأقَاَمُوا الصَّلَاةَ وَآتَ وُا الزَّكَاةَ فإَخْوَانكُُمْ فيِّ الد ِّينِّ "وقال الله تعالى: ، (4)"وَذَلِّكَ دِّينُ الْقَي ِّمَةِّ 

                                                           

 (.10/16الذهبي، محمد بن أحَد، سير أعلام النبلاء ) -1
 (.3/264المناوي، زين الدين محمد، فيض القدير ) -2
 (.19/262الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان ) -3
 .5سورة البينة الأية،  -4
 .11ية، سورة التوبة الأ -5



163 
 

إن الله قد افترض علينا هذه الزكاة، كما افترض علينا الصلاة والصيام وهي فقال الشيخ رحَه الله، 
كان الإسلام، لأنها تحلي بالمسلمين بأوصاف التضحية والغيثار لوجه الله تعالى، وتزيل عن ركن مهم من أر 

لّ حاجة  ،قلوبهم الأثرة وحب الذات وضيق الصدر وعبودية المال وما إليها من الصفات الدنيئة الأخرى
ولّ يهتدي ، لّ كثيرللغسلام غلي البخيل الشحيح، الذي يعبد المال ويتكالب عليه فإنه لّ ينفعه في قليل و 

إلي الغسلام ويتبع طريقه المستقيم ويسلكه سلوكاً مستمراً إلّ من إذا جاءه أمر من أوامر الله ضحي في 
سبيله بماله الذي اكتسبه بعرق جبينه بدون أدني غرض ذاتي، والزكاة تروض المسلم على هذه التضحية، 

مغلوله إلي عنقه إذا بلغ الأمر مبلغ الجد، واقتضى بذل وتجعله قابلا لئلا يثقل إلي أمواله، ولّ يجعل يده 
 (1)المال بل ينفقها بكل انشراح وطيب خاطر منه.

فوائد الزكاة في الدنيا أن يتناصر المسلمون ويتكافؤا فيما بينهم، حتى لّ يبقى  فيستخلص منه أن
يده إلي الغني بالّستمداد، فيهم عار ولّ جائع ولّ مهين، ويكفل غنيهم فقيرهم، ويعاف فقيرهم أن يبسط 

ولّ ينفق أحد أمواله في البذخ والترف، ويعلم أن في أمواله حقاً لليتامى والأيامي والفقراء والمساكين من 
أبناء أمته، وأن فيها حقاً للذين يقدرون على العمل ولكن لّ يجدون إليه سبيلًا لما يعوزهم من المال وأن 

على الذكاء والفطنة ولكن لّ يقدرون على تحصيل العلم بسبب فقرهم، فيها حقاً  للأطفال الذين فطروا 
فكل غني لّ يعترف في ثروته بهذه الحقوق، ظالم  ،وأن فيها حقاً للعجزة الذين لم يعودوا قادرين على العمل

وأي ظلم أشنع من أن يكون عندك من الثروة الضخمة وأسباب الترف والرفاه ما لّ يكاد يأتي تحت الحصر، 
تترقل في قصورك الشامخة، وتتنعم بركوب سيارتك الفاخرة، وحولك ألوف ممن إخوانك الفقراء الذي لّ و 

 ،يكادون يجدون سبيلاً إلى كسرة من الخبز، وألوف من القادرين على العمل، يهيمون على وجوههم عاطلين
شيمة الكفار، الذي  وما هذه الأثرة إلّ من ،إن الإسلام يبغض مثل هذا الرجل ويحارب عاطفة أثرته

تعلمهم مدنيتهم أن يدخروا عندهم كل ما تصل إليه أيديهم من الثروة ويربوا بها، ويجلبوا منها إلي أنفسهم 
أما المسلمون، فيعلمهم دينهم أنه إذا وهب الله لكم من الرزق ما زاد عن  ،كل ما في أيدي الناس الآخرين

يفقدونه، ليسدوا حاجاتهم ويعودوا قادرين على كسب حاجتكم، فلا تكتروه، وأعطوه إخوانكم الذين 
 معيشتهم كما تكسبون معيشتكم أنتم. 

 
 

                                                           

 (.1/457، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1



164 
 

 
 

 الحجالمطلب الخامس: 

من أركان الإسلام "الحج" وما فرضه الغسلام إلّ على الذين يستطيعون السبيل  الخامسوالركن 
 إلى مكة من أغنياء المسلمين، وما فرضه عليهم إلّ مرة في عمرهم. 

 
 (1)هو القَصْد :الحج لغةً أولاً تعريف 

 الحجُّ اصطلاحًاثانياً: تعريف 
 (2)"هو قَصْدُ المشاعِّرِّ المقدَّسة؛ لأداء المناسكِّ في مكان ووقت مخصوص تعبُّدًا لله عزَّ وجلَّ "

جُّ الْبَ يْتِّ مَنِّ اسْتَطاَعَ إِّليَْهِّ سَبِّيلًا قال الله تعالى: "  (3)وَمَن كَفَرَ فإَِّنَّ الله غَنيٌِّّ عَنِّ الْعَالَمِّيَن"وَللََِِّّّّ عَلَى النَّاسِّ حِّ
ُشرِّكونَ نَجَس  فَلا الله تعالى: " فلا يجب الحج  إلّ  على المسلم؛ ودليل ذلك قَ وْل

اَ الم يا أيَ ُّهَا الَّذينَ آمَنوا إِّنمَّ
فتُم عَيلَةً فَسَوفَ  دَ الحرَامَ بعَدَ عامِّهِّم ه ذا وَإِّن خِّ سجِّ

َ
يغُنيكُمُ اللََُّّ مِّن فَضلِّهِّ إِّن شاءَ إِّنَّ اللَََّّ عَليم  يقَرَبوُا الم
 (4)"حَكيم  

بيتاً صغيراً لعبادة الله قبل بضعة  جعل إبراهيم عليه السلام فقال الشيخ رحَه الله، أن نبي خليل الله
آلّف من السنين، حيث تقع اليوم مكة المكرمة، فتقبل الله تعالى سعيه، وشكر حبه وإخلاصه، حتى 
نسب هذا البيت إلي نفسه، وقال من أراد أن يعبدني فعليه أن يعبدني مولياً وجهه إلي هذا البيت، ومن 
استطاع السبيل إلي هذا البيت، فعليه أن يزوره مرة في عمره على الأقل، ليطوف به بمثل الحب الذي كان 

نويتم الحج، وخرجتم من بيوتكم  يطوفه به عبدي وخليلي إبراهيم عليه السلام . وكذلك أمر الله تعالى إذا
مريدين هذا البيت  الحرام، فطهروا قلوبكم، واكبحوا شهواتكم النفسية، واجتنبوا الفسوق والجدال وسفك 
الدماء والفحش من الكلام، وأتوه بما يجب عليكم أن تكونوا عليه عند ما تمثلون بين يدي ربكم من الأدب 

نكم متوجهون إلى ذلك المقتدر الذي لك ملك السماوات والأرض والّحترام والعجز والخشوع، واعلموا أ
                                                           

(، عبدالحميد، أحَد مختار، معجم اللغة العربية المعاصرة، 14/261ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب ) -1
 .747ص
 .38العسكري، الحسن بن عبدالله، الفروق اللغوية، ص -2
 .97الأية، سورة العمران  -3
 .28سورة التوبة الأية،  -4



165 
 

وما بينهما، والذي يفتقر إليه كل من سواه. واعلموا أنكم إذا مثلتم بين أيدينا بمثل هذا العجز والضراعة 
والخشوع ولّإخلاص، وأديتم ما عليكم من عبادتنا بإنابة القلب وصفاء النية، فإنا سنعطيكم ممن عندنا 

 (1) ظيماً.أجراً ع
وإذا نظرت في الحج بنظرة أخرى، فإنه أهم عبادة الله تعالى وأعظمها شأنا، فلماذا يفارق الإنسان 
عمله وتجارته وأبنائه وأصدقائه. ويعاني وعثاء السفر الطويل ومشقاته، إن كان قلبه حالياً من حب الله 

إلى بيت الله الحرام، لّ يكون شأنه فيها  تعالى؟ إن نفس قصد الإنسان عند ما يخرج من بيته ويبدأ الرحلة
في عامة الرحلات، فإن جل همه يكون في هذه الرحلة منصرفاً إلى الله تعالى، وتزداد في قلبه عواطف الحب 

 (2)والّشتياق إلى بيته الحرام.
يَ اُلله عنهما قال سْلامُ سمعتُ رسولَ اللهِّ صلَّى الله عليه وسَلَّم يقول: بُ : عن ابنِّ عُمَرَ رَضِّ َ الإِّ نيِّ

، : شهادَةِّ أنْ لّ إلهَ إلَّّ اُلله وأنَّ محمَّدًا عبدُه ورسولهُ، وإقامِّ الصَّلاةِّ، وإيتاءِّ الزَّكاةِّ، وحَج ِّ البَ يْتِّ  على خمس 
 (3)وصَوْمِّ رَمَضانَ 

عندما يتلوا القرآن فشتان بين ما يحسه من اللذة وما كان يحسه منها من ويستخلص منه، أن 
يصوم يجد حلاوة ما كان يجدها من قبل ثم عند ما يدخل أرض الحجاز ويطأها بقدمه،  وعندما، قبل

يتمثل في عينيه تاريخ الإسلام في مراحلة الأولى، ويشاهد في كل بقعة من بقاع تلك الأرض الطاهرة، آثار 
هد له كل الذين رضي الله عنهم، ورضوا عنه، وأحبهم وأحبوه، وضحوا في سبيله بأموالْم وأنفسهم، وتش

ذرة رملية في تلك البقعة بعظمة الإسلام، وتنطق كل حصاة من حصاها بأن هذه هي الأرض المقدسة 
فهكذا يمتلئ قلب المسلم ولعا بالله تعالى، وحبا  ،التي بدأ منها الإسلام وانبثق منها نوره وعلت منها كلمته

 سلام لّ يمحي إلي آخر أيام حياته. لدينه، وعندما يرجع إلى وطنه، يجد في قلبه أثراً من آثار الإ
والحج فيه كثير من المنافع الدنيوية، إلي هذه المنافع الدينية، فمنها أن مكة المكرمة قد جعلت مركزاً 
للمسلمين، تهوي إليه نفوسهم من جميع نواحي الأرض، على اختلاف سلالّتهم وأوطانهم، فيشعرون أنهم 

جموعهم إلّ أمة واحدة، فكأن الحج هو عبادة الله تعالى في جانب، أخوة فيما بينهم وأنهم لّ يؤلفون بم

                                                           

 (.1/567، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -5
 (.1/587المصدر السابق، ) -1
 (.4832(، حديث رقم )7/203أبو داود، سليمان بن الأشعث، السنن ) -2



166 
 

ومؤتمر عالمي سنوي يفد إليه المسلمون من جميع نواحي الأرض واقطارها بالجانب الآخر فهو أكبر وسيلة 
 (1) وأنجح طريقة، لتربية الأخوة الإسلامية العالمية، على الّتحاد والمحبة والتعاون.

ن  من أركان  وإن لم تك، اده هي"حَاية الإسلام" وهذه الحمايةوآخر فرائض االله على عب
ا في الكتاب والسنة في  وقد أبدأ وأعيد في ذكرهم،  ولكنها فريضة مهمة من فرائض الإسلا،  الإسلام

يمكن أن تعرف بمثل أضربه لك ؟ ىالمسلمين ها االله عل اذا افترض ولم؟ غير موضع. فما هي حَاية الإسلام
ولكن يشهد عمله عند كل بلاء يترل ،ه صديقك ومحبك هب أن لديك رجلاً يدعي أن ،لْذا الغرض

أتي ولّ يتحرج أن ي، ولّ يهمه نفعك أو ضرك، ا   أنت فيه من الشدة الي بم بك أنه لّ يحبك ولّ يب
لأنه لّ يجد فيه ، ويقعد عن كل عمل فيه منفعتك، ل عمل يجلب إليك الضرر والشدة ة بك لمنفعته الذاتي

ذين يذمونك  شجع ال شارك وي بل ي، المساعدة عند المصبيةولّ يمد إليك يد ، سبيلاً إلى منفعته الذاتية
أو ، داءك  عندما يكيدون لك ويساعد أع،  أو يسكت على الأقل عن ردعهم عن ذمك، ويطعون فيك

، كأن تظن هذا الرجل هو صديقك ومحبك لّ يحاول إنقاذك من الوقوع في مكايدهم على الأقل فهل ل
ا  إن الصداقة معناه ،ولّ يحبك من قلبه في حقيقة الأمر، هدعي بصداقته لك بلسان ي، وواه وتصدقه في دع

ويشاطره كل ما يحل به من الفرح أو  ،ويواسيه ويواليه، ويخلص له، ب الإنسان صديقه من قلبه أن يح
ن في المرء كل هذا   ولّ يرضى أن يسمع أحد يذكره بسوء وإذا لم يك، ويناصره على أعدائه،  الترح

أن هذه الدعوة  ،ى هذا المثال ما يجب عليكإذا ادعيت أنك مسلمعلفقس دعواه. فهو ممنافق كاذب في 
وحب الدين، والنصح الصادق لإخوانك  ،والغيرة على الإيمان،  أن تكون فيك الحمية الإسلامية معناها

المسلمين، ويكون نفع الإسلام وخير المسلمين نصب عينيك في كل ما يأتي به من عمل في هذه الدنيا، 
سلام مخالف لأحكامه، ومقاصده تحقيقاً لمصلحة من مصالحك أو دفعاً ولّ يصدر عنك عمل مضر للإ

 (2) .لآفة من آفاتكك الذاتية

 
 

 
 

                                                           

 (.2/679)، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -3
 (.2/690المصدر السابق، ) -1



167 
 

 المبحث الثالث
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم الفقه الدعوي المتعلق بجانب المعاملات في

 المطلب الأول: المعاملات لغةً واصطلاحاً 
 الأول: تعريف المعاملات لغةً 

شاركة 
ُ
المعاملات: جمعُ معاملة ، وهي مصدر عَامَلَ على وزن فاَعَلَ، وفاَعَلَ صيغة  تدلُّ على الم

والتعاملُ بمعنى المعاملة أيضاً، قال في تاج العروس: وعاملتُه في كلام أهل الأمصار  كثيراً: ضَارَبَ، وقاَتَلَ،
 .(1) .يرُادُ به: التَّصرُّفُ من البيع

 عاملات اصطلاحاً الثاني: تعريف الم
وأما في اصطلاح الفقهاء فإنهم يطُلِّقونَ هذه الكلمة "معاملات" على التصرفات يقُصدُ بها في 

كالبيع والكفالة والحوالة ونحوويشمل هذا المعنى الذي استعمله عامَّةُ الفقهاءِّ   (2)الأصل قضاء مصالح العباد،
ُساقاة والجعالة والضَّمان والعارية ونحوها 

أيضاً أبوابَ السَّلَم والإجارة والوكالة والشركة والصُّلح والمزارعة والم
صد بهذا المصطلح على هذا المعنى من الأبواب والمسائل التي تدخل تحتها وهي كثيرة جداً، وغالباً ما يقُ

، فلا يدخل فيها فقه النكاح والطلاق ونحوها.  المعاملات المالية بشكل خاص  
ومن جهة  أخرى يطُلقُ لفظ المعاملات بمعنى آخر وهو: مقابل العبادات، وهذا استعمال  مُنتشر  

عنى الثاني أشملُ وأعمُّ من السابق؛ ومَشهور  في كتب فقه المذاهب المعتبرة، والفرق بين المعنيين هو أن الم
حيث يشمَلُ هذا المعنى الواسع معاملات أخرى أكثر كالنكاح والطلاق ونحوها، إلّ أن أكثر الفقهاء قد 
تعودوا إفراد النكاح وما يتبعهُ من أبواب بقسم  خاص   به، وبهذا أصبح مصطلح المعاملات خاصَّاً بما عدا 

كام الشرعية في أبواب المعاملات أو العبادات مقصود  بها التعبُّد لله تعالى النكاح وتوابعه، لأن كل الأح
والتقرُّب إليه بالتزام تعاليم الشريعة في كل تصرفات الإنسان وأعماله ومقاصده مهما كانت، إلّ أن هذا 

يَظهر فيه تحقيق  التعبُّدَ إما أن يكون مَحضاً، وهو ما سمَّاه الفقهاء بقسم العبادات، وإما أن يكون تعبداً 
مصلحة العباد في العاجل أي في الدنيا، ولكن المآل والعاقبة واحدة  فكلها أحكام  شرعية  من عند الله فلا 

 (3) .ينبغي التقليل من شأن هذا أو ذاك
                                                           

 ه 1404، طبعة دار المعارف، 6/4252لسان العرب لّبن منظور:  -1
 .438ص  1م ج/1979معجم مقاييس اللغة: أحَد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي، الناشر، دار الفكر بيروت  -2
 .3في الدين، صالسعدي، عبد الرحَن بن ناصر، مناهج السالكين وتوضيح الفقه  -1



168 
 

 المطلب الثاني: انواع المعاملات وأقسامها في الإسلام
 الكتب الفقهية المختلفة، وهي كالآتي:تنقسم المعاملات في الإسلام إلى عدة أقسام جمعتها 

 أولًا: البيوع
 .(1)"البيع في اصطلاح الفقهاء: "هو مبادلة المال بالمال تمليكاً وتملكاً 

وقيل: "مبادلة عين مالية، أو منفعة مباحة مطلقاً أوبإحداهما، أوبمال في الذمة للملك على التأبيد، غيررباً 
 .(2)"وقرض

 مقابل مال  آخر، أو سلعة مباحة، أو منفعة مباحة.فالبيع يعني تبادل مال  
ى فَ لَه مَا  والأصل في البيوع الحل  لقوله تعالى: ُ الْبَ يْعَ وَحَرَّمَ الر ِّبَٰواۗ فَمَنْ جَاۤءَه مَوْعِّظةَ  م ِّنْ رَّب ِّه فاَنْ تَ هَٰ "وَاَحَلَّ اللَّ َٰ

 وَامَْرهُ اِّلَى اللَّ َِّٰ"
 (3) سَلَفَۗ

 ثانياً: الوصية
وسُم ِّيت وَصيَّةً؛ الوصية في اللغة: مأخوذة من وصيت الشيء بالشيء؛ أي: وصلته،  الوصية لغةً:الأول: 

ا بأمرِّ المي ِّت، وأوصَى لفُلان  بكذا، أي: جعَلَ له ذلك مِّن مالِّه.  (4) لّت ِّصالِّْ
صى له الْبة بعد هبة الإنسان غيره عينًا، أو دَيْ نًا، أو منفعة، على أن يملك المو  الثاني: الوصية في الشرع:

 (5).موت الموصي
 تمليك مضاف إلى ما بعد الموت عن طريق التبرع، سواء كان ذلك في الأعيان أو في المنافع.: هيوقيل: 

(6) 

إن من أجل نعم الله على عباده؛ نعمة المال الذي به يصلح أمر الدنيا والآخرة إذا كان اكتسابه 
بالطرق المشروعة وإنفاقه كذلك؛ كالنفقة على الأهل والأقارب والصدقة على الفقراء والمساكين والمعسرين 

ن أبواب الخير التي يتقرب بها وكذا في نصرة دين الله وبناء المساجد وتعليم القرآن ونشر العلم، وغيرها م

                                                           

 (.14/334ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية ) -2
 (2/231المرجع السابق: ) - 3
 275سورة البقرة،  - 4
(، ومجلة الأحكام ٤/٥٠١( عن الكشف الكبير، ورد المحتار، )٢٧٧ /٥(، والبحر الرائق )١٥٣ /٩المبسوط، ) - 5

 (،٥٩ /١العدلية )
 (.٢/١٧٠(، ودرر الحكام )٥/٢٧٧البحر الرائق، ) - 6
  (.٢ /٤(، ورد المحتار )٤٥٤ /٥فتح القدير ) - 7



169 
 

العبد في حياته من ربه، أو بعد موته ويجري عليه ثوابها بعد وفاته، كالوصية بثلث ماله وصرفها في وجوه 
 البر والصلة والإحسان.

والوصية مشروعة بالكتاب والسنة وإجماع الأمة، والأدلة على ذلك كثيرة، ففي الكتاب العزيز قوله 
يَّةُ لِّلْوَالِّدَيْنِّ وَالْأقَْ رَبِّيَن الحق تبارك وتعالى: "كُتِّبَ عَلَيْكُمْ إِّذَا حَضَرَ أَحَدكَُمُ الْمَوْتُ إِّنْ تَ رَكَ خَيْراً الْوَصِّ

لْمَعْرُوفِّ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِّيَن" ، وقال ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: "إِّنْ تَ رَكَ خَيْراً"، يعني، (1)باِّ
لمراد بحضور الموت؛ حضور أسبابه وأماراته من الأمراض والعلل، وليس المراد منه معاينة "مالًّ"، كما أن ا

الموت؛ لأنه في ذلك الوقت يعجز عن الإيصاء، ومن النصوص التي دلت على مشروعية الوصية، قوله 
اَ أَوْ دَيْن " يَّة  يوُصَى بهِّ نْ بَ عْدِّ وَصِّ يَّة   (2)تعالى في توزيع الميراث والتركة: "مِّ نْ بَ عْدِّ وَصِّ وقوله سبحانه: "مِّ

اَ أوَْ دَيْن "، وقد جعلت هذه النصوص الصريحة الميراث حقًا مؤخرا عن تنفيذ الوصية وأداء الدين؛  يَن بهِّ يوُصِّ
 (3) فدل ذلك على مشروعية الوصية.

 أن الحكمة في تشريعها تتجلى في جوانب عدة، ومن فقال الشيخ وحيد الدين خان رحَه الله 
ذلك: أنها فضل من الله على عباده، ورحَته بهم، حينما جعل للمسلم نصيباً من ماله يفرضه قبل وفاته في 
أعمال البر التي تعود على الفقراء، والمحتاجين بالخير والفضل، ويعود على الموصي بالثواب والأجر في وقت  

اته عن أعمال الخير والبر، فينال حيل بينه وبين العمل، ومن الحكمة كذلك أن العبد قد يغفل في حي
بالوصية زيادة في القربات والحسنات، ويتدارك ما فرط فيه في حياته، وأما حكم الوصية فقد بينه أهل 
العلم؛ حيث ذكروا أن الوصية تدور عليها الأحكام الخمسة: فتارة: تكون واجبة إذا كان عليه حق لله، 

ي من يؤديها عنه، أو كان عليه دين لم يوثقه بالكتابة، ولّ بينة ككفارة لم يؤدها حتى حضرته الوفاة؛ فيوص
للدائن عليه؛ فيجب أن يوصي به، لئلا يضيع حق الدائن؛ ولئلا يوقع الحرج على ورثته إذا طولبوا بحقوق 

 (4)لّ بينة عليها.
مالكاً  ويشترط لصحة الوصية، أن يكون الموصي أهلاً للتبرع، وأن يكون راضياً مختاراً، وأن يكون

لما يوصي به، وأن يكون الموصى له حسن التصرف، وأن يكون معلوماً بنفسه أو صفته، وأن تكون الجهة 

                                                           

  .180سورة البقرة الأية،  – 1
 (.14/334ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية ) -2
 (.2/785المرجع السابق، ) -3
 (.1/456، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1



170 
 

الموصى لْا جهة بر لّ جهة معصية، وأن يكون الموصى له بالمال غير وارث، كما يشترط في الموصى به أن 
إن كان له وارث، وحصول الإيجاب من يكون مالًّ يباح الّنتفاع به شرعاً، وألّ يكون بأكثر من ثلث ماله 

الموصي بقول أو فعل أو كتابة قبل موته، وقبول الموصى له، فإذا كانت الوصية لّ تصح إلّ بشروط فكذا 
فإنها تبطل بأمور ثلاثة: موت الموصَى له، وقتل الموصِّي من قبل الموصَى له، وتلف الموصَى به، سنة الأنبياء 

صون أهليهم بالتوحيد والْدى والّستقامة، كما سبق في ذكر وصية يعقوب ودأب الأولياء؛ فقد كانوا يو 
 (1) عليه السلام لأبنائه عندما حضره الموت، وكذلك وصية إمام المرسلين نبينا صلى الله عليه وسلم.

فيستخلص منه هكذا سار السلف الكرام على هداهم؛ فكانوا يوصون كما جاء عن أنس رضي 
به فلان بن فلان، أنه يشهد أن لّ إله إلّ الله وحده لّ شريك له، وأن محمدًا عبده  الله عنه "هذا ما أوصى

ورسوله، وأن الساعة آتية لّ ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور"وروي أن الصديق رضي الله عنه، لما 
وجل في النهار  حضرته الوفاة بعث إلى عمررضي الله عنه، فدعاه ليوصيه؛ فلما حضر قال: اعلم أن لله عز

حقا لّ يقبله في الليل، واعلم أن لله عز وجل في الليل حقا لّ يقبله في النهار، واعلم أنه لّ تقبل نافلة حتى 
تؤدى الفريضة، واعلم أن الله عز وجل ذكر أهل الجنة بأحسن أعمالْم، فيقول القائل: "أين يقع عملي من 

سيء من أعمالْم فلم يثربه، واعلم أن الله عز وجل ذكر عمل هؤلّء؟ وذلك أن الله عز وجل تجاوز عن ال
أهل النار بأسوأ أعمالْم، ويقول قائل: أنا خير من هؤلّء عملا، وذلك أن الله عز وجل رد عليهم أحسن 
أعمالْم فلم يقبله، واعلم أن الله عز وجل أنزل آية الرخاء عند آية الشدة، وآية الشدة عند آية الرخاء، 

راغبا راهبا، لئلا يلقي بيده إلى التهلكة، ولّ يتمنى على الله إلّ الحق، واعلم أنما ثقلت موازين ليكون المؤمن 
من ثقلت موازينه يوم القيامة باتباعهم الحق في الدنيا وثقل ذلك عليهم، واعلم أنما خفت موازين من خفت 

أنت قبلت وصيتي هذه، فلا يكون  موازينه يوم القيامة باتباعهم الباطل في الدنيا، وخفة ذلك عليهم، فإن
شيء أحب إليك من الموت ولّ بد من لقائه وإن أنت ضيعت وصيتي هذه؛ فلا يكونن شيء أكثر بغضا 

 إليك من الموت ولست بمعجزه.
 ثالثاً: الإجارة

 (2) مشتقة من الأجر. الإجارة في اللغة:

                                                           

 (،٢ /٤(، ورد المحتار )٤٥٤ /٥فتح القدير ) -2
 (.٢ /٤(، ورد المحتار )٤٥٤ /٥فتح القدير ) -1



171 
 

عقد على منفعة معلومة مباحة من عين معينة، أو موصوفة في الذمة، أو   وفي الاصطلاح هي:
 (1)على عمل معلوم بعوض معلوم مدة معلومة. 

نْ حَيْثُ سَكَنتُم م ِّن وُجْدِّكُمْ وَلَّ تُضَارُّوهُنَّ لِّتُضَي ِّقُوا عَلَيْهِّنَّ وَإِّن كُنَّ  قوله تعالى: "أَسْكِّنُوهُنَّ مِّ
  (2)وا عَلَيْهِّنَّ حَتىَّ يَضَعْنَ حََْلَهُنَّ فإَِّنْ أرَْضَعْنَ لَكُمْ فَآتوُهُنَّ أجُُورَهُنَّ" أوُلَّتِّ حََْل  فأَنَفِّقُ 

حيث دلت هذه الآية على أن المطلقة التي لْا ولد رضيع فإن لْا أن ترضع ذلك الولد، ولْا أن 
أمر الله بإعطاء الزوجة تمتنع، فإن أرضعت استحقت أجر مثلها، فدلت الآية على مشروعية الإجارة، حيث 

 (3)الأجرة على الرضاع، فأجاز الإجارة على الرضاع، وإذا جازت عليه جازت على مثله وما هو في معناه.
رْهُ إِّنَّ خَيْرَ مَنِّ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِّيُّ الْأَمِّيُن* قاَلَ إِّني ِّ   أرُِّيدُ قوله تعالى: "قاَلَتْ إِّحْدَاهُماَ يَا أبََتِّ اسْتَأْجِّ

نْ عِّندِّكَ وَمَا  أَنْ  جَج  فإَِّنْ أتَْممَْتَ عَشْراً فَمِّ َ حِّ أرُِّيدُ أَنْ أنُكِّحَكَ إِّحْدَى ابْ نَتَيَّ هَاتَيْنِّ عَلَى أَن تَأْجُرَنيِّ ثَماَنيِّ
ُ مِّنَ الصَّالحِِّّيَن" دُنيِّ إِّن شَاء اللََّّ  .(4)أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِّ

بقة حيث طلب والد المرأتين من موسى فقال الشيخ وحيد الدين خان، في تفسير الآيات السا
عليه السلام أن يؤجره نفسه لرعي الغنم مقابل عوض معلوم وهو تزويجه أحدى ابنتيه، ووافق موسى على 
ذلك، فدل ذلك على أن الإجارة كانت مشروعة عندهم، ولم يأتِّ في شرعنا ما يمنعها، وشرع من قبلنا 

صرفية فإن الإجارة تعد صيغة تمويلية وفيها يبيع البنك منفعة وفي التعاملات المإذا سُكت عنه،  ش رع لنا
مملوكة له سواء كانت بطريقة امتلاك الرقبة أو امتلاك حق الّنتفاع، ومن المصطلحات المشتقة عن الإجارة، 
الأجرة الكلية وهي الثمن الكلي الذي يبيع به المصرف منفعة العين إلى المستأجر، سواء كانت مدفوعة 

ط أو دفعة واحدة، ويقصد بمدة الإجارة المدة التي يدفع فيها العميل مدفوعات إجارية أثناء مدة بالتقسي
العقد. ويمكن للمصرف الإسلامي تمويل عملائه الراغبين في استئجار الأدوات والآليات والمعدات الإنتاجية 

والعميل هو المستأجر وذلك  أو المباني، بصيغة الإجارة المنتهية بالتمليك، حيث يكون البنك هو المؤجر
 (5)لفترة محددة تنتهي بتمليك الأصل إلى العمل.

                                                           

 (.٥٩ /١(، ومجلة الأحكام العدلية )٤/٥٠١( عن الكشف الكبير، ورد المحتار، )٢٧٧ /٥والبحر الرائق ) -2
 .6سورة الطلاق الأية،  -3
 (.3/378، )آن الحكيمالتذكير القويم في تفسير القر خان، وحيد الد ين،  -4
 .27-26سورة القصص الأية،  -5
 (.2/652، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1



172 
 

في عقد الإجارة يجب أن يكون كل من الأجرة والأجل معلومين ومسميين، ويستخلص منه 
وتُستحَق الأجرة للمؤجر بمجرد توقيع عقد الإجارة ويمكن أن تدفع دفعة واحدة أو على دفعات وخلال 

أو تقل عن أجل التأجير، ويعد عقد الإجارة من أهم العقود في الشريعة الإسلامية مدة تساوي أو تزيد 
التي حظيت بوفرة من النصوص الشرعية في كافة جوانبها ولقيت اهتماما كبيرا من الفقهاء، ومصدر 

يتم الّهتمام بهذا العقد له جوانب متعددة دينية واقتصادية واجتماعية، إذ يحقق العقد استثمارا ناجحا و 
الّستفادة من الطاقات البشرية بالعمل واستغلال المهارات، وهو يلبي حاجات ضرورية لأفراد المجتمع من 
قبيل تملك السكن ووسائل النقل، ويشمل أطراف العقد وهما المؤجر والمستأجر ممن له حق الإيجاب والقبول 

رض أو المساكن أو المواشي أو الثياب فيه، والصيغة )الإيجاب والقبول(، والمنفعة سواء تعلق الأمر بالأ
 .وغيرها، والأجرة وهي العوض الذي يعطى مقابل المنفعة وهي مقابلة لمصطلح الثمن في عقد البيع

 الربا :رابعاً 
ذَ الر ِّبا الحرَامُ، والرَّابيةُ:  تعريف الرِبا لغُةً:-1 ما ارتفَعَ منَ الز ِّيادةُ، يقُالُ للشَّيءِّ: رَبا يَ رْبو؛ إذا زادَ، ومنه أخُِّ

ها وكَسْرِّها. ، وكذا الرَّبْوةُ؛ بضَم ِّ الرَّاءِّ وفَ تْحِّ  (1) الأرْضِّ
 تعريف الربا اصطلاحاً: -2

،أو  تِّ بُ فيه التَّقابُضُ منَ الر ِّبوَياَّ ه، أو تْأخيرِّ القَبضِّ فيما يجِّ نسِّ الز ِّيادةُ الحاصلةُ بمبُادَلةِّ الر ِّبوي ِّ بجِّ
نْ أمَُّة "(، 2) مَخْصوصة .هو زِّيادة  في أشْياءَ  يَ أرَْبَى مِّ  (3) وقال الله تعالى: "أَنْ تَكُونَ أمَُّة  هِّ

وأصله أن أهل الجاهلية كان إذا حل  الدين على أحدهم طلبوا منه فقالوا: أعطنا المئة أو زدناها 
وجاءت الشريعة  مئتينوإذا حل ت المئة وخمسين قالوا له: أعطنا المئة وخمسين أو جعلناها  إلى مئة وخمسين

بتحريم ربا آخر هو ربا الفضل وهو زيادة في أحد الجنسين إذا بيع أحدهما بالآخر، بحيث إذا بيع ذهب 
بذهب فإنه لّ يجوز إلّ مِّثلا بمثل ويدا بيد، فاشترط فيه التقابض والتماثل فمن زاد أو استزاد فقد أربى، 

في الربا، بالنسبة لمبدأ دورة رأس المال فهو موجود في الدول فإذا باع صاع برُ بصاعين ولو كان يدا بيد وقع 
الإسلامية وغير الإسلامية والمقصود أنها تدير رأس المال حتى يزداد ويكثر، وكذلك الّقتراض فهم يعُطون 

 . المال شريطة أن يزيد عند الوفاء به، فمثل هذا لّ شك أنه ربا

                                                           

 (.٥١ /٦(، ابن قدامة، المغني )١٩١ /٢(، ابن الأثير، النهاية )٣٠٤ /١٤ابن منظور، لسان العرب، ) -2
 (.٣١٢ /٤ابن حجر، فتح الباري )(.10/16)الذهبي، محمد بن أحَد، سير أعلام النبلاء  -3
 .92سورة النحل الأية،  -4



173 
 

يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آَمَنُوا لَّ تَأْكُلُوا الر ِّبَا أَضْعَافاً مُضَاعَفَةً ربا: "فقال الله تعالى في مرحلة الأولى لتحريم ال
َ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ"    (1)وَات َّقُوا اللََّّ

% 10فقال الشيخ رحَه الله، ومن خصائص الربا كونه أضعافا مضاعفة، فالدين المشروط بالربا 
%، ويزداد كلما طالت المدة حتى يتجاوز نسبة الربا 33ح % وفي السنة الثالثة يصب21يصبح بعد سنة 

   (2) عن مقدار رأس المال.
نَ  وفي مرحلة ثانية حرم الله الربا في الآيات التالية: "يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آَمَنُوا ات َّقُوا اللَََّّ وَذَرُوا مَا بقَِّيَ مِّ

نِّيَن* فإَِّنْ لَمْ تَ فْعَ  تُمْ مُؤْمِّ تُمْ فَ لَكُمْ رُءُوسُ أمَْوَالِّكُمْ لَّ تَظْلِّمُونَ الر ِّبَا إِّنْ كُن ْ نَ اللََِّّّ وَرَسُولِّهِّ وَإِّنْ تُ ب ْ َرْب  مِّ لُوا فأَْذَنوُا بحِّ
تُمْ تَ عْلَ  قُوا خَيْر  لَكُمْ إِّنْ كُن ْ    (3)مُونَ"وَلَّ تُظْلَمُونَ* وَإِّنْ كَانَ ذُو عُسْرةَ  فَ نَظِّرةَ  إِّلَى مَيْسَرةَ  وَأَنْ تَصَدَّ

الشيخ رحَه الله، أن الربا يفسد البنية الإجتماعية ويقف حائلا أمام تحسين العلاقة  فقال
الإجتماعية ويؤدي إلى فساد التوازن الإقتصادي. أي أنه ينهي الطبقة الوسطية في المجتمع فينشأ بون شاسع 

نهيار كثير من الأسر بين الغني والفقير. ويحدث التنافر وصعوبة التعايش بين أفراد المجتمع. كما يتسبب بإ
فيكثر في الساحة الإجتماعية عدد المتشردين، وكثرة المتشردين تهدد الأمن الإجتماعي؛ لأن المشردين قريبا 
ما يتحولون إلى إرهابيين. وهكذا سلسلات من الأخطار التي تهدد المجتمع من جميع نواحيه؛ فالسبب 

   (4) تعالى فأذنوا بحرب من الله ورسوله. الأساسي فيها هو المعاملة الربوية. لذا قال الله
الْمَس ِّ وقال الله تعالى: "الَّذِّينَ يَأْكُلُونَ الر ِّبَا لَّ يَ قُومُونَ إِّلَّّ كَمَا يَ قُومُ الَّذِّي يَ تَخَبَّطهُُ الشَّيْطاَنُ مِّنَ 

ثْلُ الر ِّبَا وَأَحَلَّ اللََُّّ ا اَ الْبَ يْعُ مِّ مُْ قاَلُوا إِّنمَّ نهَّ نْ رَب ِّهِّ فاَنْ تَ هَى فَ لَهُ مَا ذَلِّكَ بأَِّ لْبَ يْعَ وَحَرَّمَ الر ِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِّظةَ  مِّ
    (5)سَلَفَ وَأمَْرهُُ إِّلَى اللََِّّّ وَمَنْ عَادَ فَأُولئَِّكَ أَصْحَابُ النَّارِّ هُمْ فِّيهَا خَالِّدُونَ"

أن من اشترى ثوباً بعشرة ثم باعه وقال الرازي: القوم كانوا في تحليل الربا على هذه الشبهة ، وهي 
بأحد عشر فهذا حلال ، فكذا إذا باع العشرة بأحد عشر يجب أن يكون حلالّ ، لأنه لّ فرق في العقل 

 (6)بين الأمرين.

                                                           

 .130سورة العمران الأية،  -1
 (.1/322، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -2
 .80-78سورة البقرة الأية،  -3
 .(1/129، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -4
 .175سورة البقرة الأية،  -1
 (.25/25الرازي، محمد بن عمر، مفاتيح الغيب ) - 6



174 
 

ُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ  ُ عَنْهُ قاَلَ: "لَعَنَ رَسُولُ اللََِّّّ صَلَّى اللََّّ يَ اللََّّ ي   رَضِّ
عَشَرَةً آكِّلَ الر ِّبَا وعن الْحاَرِّثِّ عَنْ عَلِّ

ةََ  ةََ وَالْمُسْتَ وْشمِّ دَيْهِّ وَالْحاَلَّ وَالْمُحَلَّلَ لَهُ وَمَانِّعَ الصَّدَقَةِّ وَالْوَاشمِّ  (1)"وَمُوكِّلَهُ وكََاتِّبَهُ وَشَاهِّ
يعني أنه لّ ينمو حسب الفطرة أي طبقا للقوانين الطبيعية الموجودة في النظام السوقي، لأن الدَيْن 

باستثمار المال المقترض، وليس الإقراض استثمارا بحد   لمعاملة التي تأتى بالربح، وإنما يحصل الربحليس من ا
ذاته، فلا يحق للمقرض المرابي أن يتقاسم الربح لأنه لّ يتحمل المسئولية في الإستثمار،كما أنه لّ يقوم بأي 

 .عمل تجاهه، وجل عمله هو دفع المال والإنتظار ليتقاسم الربح
ستخلص منه أن مبدأ دورة رأس المال لّ بأس به إذا كان رأس المال يُجعل في تجارة، ويكون الربح في

بين صاحب المال والعامل ، وهو يُسمى المضاربة فلا بأس بذلك إذا تميز رأس المال عن الربح، وإذا تم 
، ولّ يجوز التعامل مع هذه  إيداع هذه الأموال في بنوك ربوية فإن أخذ الفوائد الربوية حرام لّ يجوز أكله

البنوك ، ولّ يجوز القرض الذي فيه زيادة، ولّ يجوز قبول الدفع بتلك العملة لأي عمل من الأعمال إذا 
كانت من الأعمال التي تساعد على نظام يقوم على الربا، أما استخدام هذه العملة )مثل الدولّر( فلا 

نمية اقتصاد تلك البلاد ، وذلك لأن الدولّر معترف به مانع عند الحاجة ، وإن كان في ذلك شيء من ت
عند أكثر الدول الإسلامية وغيرها ، فيجوز التعامل بها عند الحاجة، وإذا وُجدت الجنيهات الإسلامية 

 . وعُمل بها فيستغنى عنها
ى أن  أجمع فقهاء المسلمين على حرمة الربا بجميع أنواعه، بل يعُتبر من كبائر الذنوب، والدليل عل

الربا )حرام( في الشريعة الإسلامية قوله تعالى على تحريمه: "الَّذِّينَ يَأْكُلُونَ الرِّ بَا لَّ يَ قُومُونَ إِّلَّّ كَمَا يَ قُومُ 
ثْلُ الرِّ بَا ۗ وَأَحَلَّ  اَ الْبَ يْعُ مِّ مُْ قاَلُوا إِّنمَّ نهَّ لِّكَ بأَِّ اللََُّّ الْبَ يْعَ وَحَرَّمَ الرِّ بَا   فَمَن  الَّذِّي يَ تَخَبَّطهُُ الشَّيْطاَنُ مِّنَ الْمَسِّ    ذََٰ

النَّارِّۖ  هُمْ فِّيهَا جَاءَهُ مَوْعِّظَة  مِّ ن رَّبِّ هِّ فاَنتَ هَىَٰ فَ لَهُ مَا سَلَفَ وَأمَْرهُُ إِّلَى اللََِّّّۖ  وَمَنْ عَادَ فأَُولََٰئِّكَ أَصْحَابُ 
  (2)خَالِّدُونَ".

 : الطلاقخامساً 
بأنه: "حل عقد النكاح بلفظ صريح، أو  الفقه وعرفه علماءانفصال أحد الزوجين عن الآخر، 

، وألفاظ الطلاق الصريح هي: )الطلاق، والفراق، والسراح(، والكناية هي: "كل لفظ النية كناية مع
احتمل الطلاق وغيره" مثل: ألحقي بأهلك، أو لّ شأن لي بك، ونحو ذلك. فإن نوى به الطلاق وقع وإلّ 

                                                           

 (.4/187القاري، ملا علي، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ) - 1
 .175سورة البقرة الأية،  - 2

https://areq.net/m/%D9%81%D9%82%D9%87_%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%D9%8A.html
https://areq.net/m/%D9%81%D9%82%D9%87_%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%D9%8A.html
https://areq.net/m/%D9%86%D9%8A%D8%A9_(%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85).html
https://areq.net/m/%D9%86%D9%8A%D8%A9_(%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85).html


175 
 

أمام زوجته في حضورها، أو  (يمين الطلاق )أو كلمة الطلاق فلا، وطريقته أن ينطق الرجل السليم العقل
 (1)في غيابها، أو ينطقها أمام القاضي في غيابها وفق شريعة الإسلام وأغلب مذاهبه.

 :الطلاق في اللغة-1
هو: حل الوثاق، وهو مشتق من الإطلاق؛ وهو الإرسال والترك، فيُقال: أطلقت الأسير: إذا 

اليد بالخير؛ أي: كثير البذل والعطاء، ويقُال: طلق البلاد إذا حللت قيده وأرسلته، ويقُال: فلان طلق 
 (2) تركها، ويقُال للإنسان إذا عتق طليق، أي: صار حرًّا.

 الطلاق في الاصطلاح: -2
 (3) هو حَلُّ قيَدِّ الن ِّكاحِّ بلَفظِّ الطَّلاقِّ ونَحوِّه.

يكون عرضة دائما في حل وقد بين الإسلام ان الطلاق هو ابغض الحلال عند الله ويجب أن لّ 
 النزاعات بين الزوجين لأنه بعد الطلقة الثالثة للزوجة تصبح محرمة عليه ولّ يردها إلّ بعد ان تتزوج بِخر.

ةَ وَ  ُّ إِّذَا طلََّقْتُمُ الن ِّسَاءَ فَطلَ ِّقُوهُنَّ لِّعِّدَّتهِِّّنَّ وَأَحْصُوا الْعِّدَّ اللَََّّ رَبَّكُمْ  ات َّقُوافقال الله تعالى:"يَا أيَ ُّهَا النَّبيِّ
شَة  مُّبَ ي ِّنَة  وَتِّلْكَ حُدُودُ اللََِّّّ وَ  مَن يَ تَ عَدَّ حُدُودَ اللََِّّّ فَ قَدْ لَّ تُخْرِّجُوهُنَّ مِّن بُ يُوتهِِّّنَّ وَلَّ يَخْرُجْنَ إِّلَّّ أَن يَأتِّْيَن بِّفَاحِّ

عَْرُوف  أوَْ فاَرِّقُوهُنَّ  ظلََمَ نَ فْسَهُ لَّ تَدْرِّي لَعَلَّ اللَََّّ يُحْدِّثُ بَ عْدَ ذَلِّكَ أمَْراً كُوهُنَّ بمِّ * فإَِّذَا بَ لَغْنَ أَجَلَهُنَّ فأََمْسِّ
نكُمْ وَأقَِّيمُوا الشَّهَادَةَ للََِِّّّّ ذَلِّكُمْ يوُعَظُ بِّهِّ مَن كَانَ يُ ؤْمِّنُ باِّ  عَْرُوف  وَأَشْهِّدُوا ذَوَيْ عَدْل  م ِّ رِّ بمِّ للََِّّّ وَالْيَ وْمِّ الْآخِّ

بُ وَمَن يَ تَ وكََّلْ عَلَى اللََِّّّ فَ هُوَ حَسْبُهُ إِّنَّ اللَََّّ وَمَن يَ تَّقِّ اللَََّّ يجَْ   بَالِّغُ عَل لَّهُ مَخْرَجًا * وَيَ رْزقُْهُ مِّنْ حَيْثُ لَّ يَحْتَسِّ
تُ  يضِّ مِّن ن ِّسَائِّكُمْ إِّنِّ ارْتَ ب ْ نَ الْمَحِّ ئِّي يئَِّسْنَ مِّ ُ لِّكُل ِّ شَيْء  قَدْراً* وَاللاَّ تُهنَُّ ثَلَاثةَُ أَشْهُر  أمَْرِّهِّ قَدْ جَعَلَ اللََّّ مْ فَعِّدَّ
ئِّي لمَْ يحِّضْنَ وَأوُلَّتُ الْأَحَْاَلِّ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حََْلَهُنَّ وَمَن يَ تَّقِّ اللَََّّ يَجْعَل لَّهُ مِّ  نْ أمَْرِّهِّ يُسْ راً * ذَلِّكَ وَاللاَّ

َ يكَُف ِّ   .(4)رْ عَنْهُ سَي ِّئَاتِّهِّ وَيُ عْظِّمْ لَهُ أَجْراً "أمَْرُ اللََِّّّ أنَزلََهُ إِّليَْكُمْ وَمَن يَ تَّقِّ اللََّّ
نظمت الش ريعة الإسلامية العلاقات الأسرية تنظيما دقيقا، بداية من الزواج فقال الشيخ رحَه الله، 

ومقدماته في اختيار الزوجين والحقوق والواجبات المترتبة على العلاقة الزوجية، والتي مبناها على الإحسان 
ساءِّ؛ فإنَّكم أخذتُموهنَّ والمعروف وحفظ الود والمحبة والّستقرار، فقال صلى الله عليه وسلم: "اتَّقوا اللهَ في الن

                                                           

 (.1/264ابن مسكويه، أحَد بن محمد، تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، ) -2
 (.٢/٥9(، الدر المختار )٣ /٢مجمع الأنهر، ) -3
 (.10/87ابن منظور، محمد بن مكر ، لساف العرب، ) -4
 .5-1سورة الطلاق الأية،  -1



176 
 

بأمانةِّ الله، واستحلَلْتُم فروجَهنَّ بكلمةِّ الله"، أي: خافوا التقصير في حقهن؛ فإن الزواج كان بعهد الله 
عدتهن، إلّ إذا قارفت المطلقة عملًا قبيحًا  أي: ولّ يخرجن من البيوت حتى تنقضي .وبإيجاب وقبول

يخرج الرجل المرأة المطل قة من المسكن الذي  فنهى الله سبحانه وتعالى أنفتخرج لإقامة الحد عليها،  كالزنا،
إلّ  خارجًا عن بيتها، ولّ أن تغيب عنه نهاراً فيه، ونهاها هي أن تخرج باختيارها، فلا يجوز لْا المبيت طل قها

نها الزنا، فتخرج تبيح خروج المعتدة فقيل: إ لضرورة؛ وذلك لحفظ النسب، وصيانة المرأة، أما الفاحشة التي
حقها من  وقيل: إنه سوء الكلام مع الأصهار، وبذاءة اللسان، فتخرج ويسقط لإقامة الحد عليها،

 (1).السكنى
فالزواج ميثاق وبناء متين، وقد يتعرض هذا البناء لْزات عنيفة، وتتعرض هذه العلاقة لعقبات 

ُّ إِّذَا طلََّقْتُمُ الن ِّسَاءَ فَطلَ ِّقُوهُنَّ لِّعِّدَّتهِِّّنَّ وَأَحْصُوا الْعِّدَّةَ" صعبة؛ يقول الله تعالى فيه هذه الآيات: "يَا أيَ ُّهَا النَّ  بيِّ
لتؤكد على التريث في اتخاذ قرار الطلاق، وفسح المجال للتفكر في مثل هذا الأمر، ولّ يسارع فيه حتى لّ 

المجتمع، ويضيع الأبناء في  يندم ندامة لّ يمكنه استدراكها؛ إذ إن تفكك الأسرة ينقض عرى التلاحم في
حالّت كثيرة، وقد نجد بعض الأزواج يسارع في الطلاق عند أدنى سبب ومع أول مشكلة، وهذا لّ ينبغي، 
ويترتب عليه ضرر بالغ، فالطلاق قبل أن يقُدَم عليه لّ بد  أن يُسبق بمراحل من الإصلاح والتوجيه، فإذا 

عروف يحفظها ويعرف قدرها، أو يطلق بالمعروف أي  يحل هذه بلغ الأمر مبلغه إما أن يمسك الزوجة بالم
الرابطة، وذلك عندما يصبح بقاء النكاح ضرراً خالصًا، مع أن هذا فيه كس ر وإنهاء للعلاقة، لكن لّ يعني 

 (2) .أن يكون بشدة وعنف كما يتوهم البعض، أو يمارس عملياً 
عَْرُوف  أَوْ تَسْرِّيح  بإِِّّحْسَان  وَلَّ يحِّلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا ممَِّّا فقال الله تعالى: "الطَّلَاقُ مَرَّتَانِّ  فإَِّمْسَاك  بمِّ

ئًا إِّلَّّ أَنْ يَخاَفاَ أَلَّّ يقُِّيمَا حُدُودَ اللََِّّّ فإَِّنْ خفتم أَلَّّ يقُِّيمَا حُدُودَ اللََِّّّ فَلَا  تُمُوهُنَّ شَي ْ  جُنَاحَ عَلَيْهِّمَا فِّيمَا آتَ ي ْ
 (3)تْ بِّهِّ تِّلْكَ حُدُودُ اللََِّّّ فَلَا تَ عْتَدُوهَا وَمَنْ يَ تَ عَدَّ حُدُودَ اللََِّّّ فأَُولئَِّكَ هُمُ الظَّالِّمُونَ"افْ تَدَ 

بالطلاق مرتان طلاق مؤقت، إذ يمكن للزوج  القرآن الكريم قال الشيخ وحيد الدين خان حدد
أن يسترجع زوجته إذا كانت لم تتجاوز مدة العدة وهي ثلاثة أشهر، لضمان عدم حدوث الحمل، أما إذا 
طلقها ثلاث مرات، فلا يمكنه أن يعود إليها إلّ أن تتزوج رجلا غيره بنية البقاء مع الزوج الجديد، ثم إذا 

                                                           

 (.3/477، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -2
 (.3/478، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1
 .229الأية، سورة البقرة  -2

https://areq.net/m/%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86.html
https://areq.net/m/%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86.html


177 
 

ولّ يحل للمرأة أيضا طلب لزوج القديم أن يسترجعها بمهر وعقد جديدين، طلقها زوجها الجديد، يمكن ل
الطلاق من زوجها إذا تزوج عليها امرأة أخرى لأن هذا حقا مشروعاً للزوج ولّ يعد ذلك ضرراً في الشرع 
إلّ إذا اشترطت بأن لّ يتزوج عليها في صلب العقد أو حصل لْا ضرر ظاهر من جراء ذلك في دينها أو 

 (1) .ها كما سبق بيانهدنيا
مما يستخلص من الكلام هنا عن الجواز هذا في بيان الحكم أما تنفيذ المرأة لذلك واختياره يرجع 
إلى الموازنة بين المصالح والمفاسد المترتبة على ذلك من مراعاة لحال المرأة بعد الطلاق وأحوال الأولّد ووضعها 

تقدم على اتخاذ هذا القرار إلّ بعد استخارة واستشارة لأهل الفضل الّجتماعي والبيئي، والمرأة العاقلة لّ 
والعلم وروية وتأمل وبعد نظر في العواقب خاصة إذا كان لْا أولّد صغار فلا ينبغي لْا أن تقدم على ذلك 
إلّ حالة الضرورة القصوى حفاظا على ذريتها خشية تعريضهم للضياع والّنحراف الّجتماعي والسلوكي 

كما هو مشاهد في كثير من الحالّت، ومما يؤسف له أن المتأمل في كثير من دعاوى وشكاوى   والديني
الرجال والنساء يجد المبالغة وعدم مطابقة الواقع وطلب المثالية والكمال في الحياة الزوجية وهذا مطلب 

ن كان التقصير عسير صعب تحققه، أما بالنسبة لأهل الزوج فيمكن إيجاد حلول مناسبة لْذه المشكة فإ
من قبلهم والجفاء حاصل منهم وقد بذلت المرأة الأسباب وحسن العشرة فلتحاول نصيحتهم ومصارحتهم 
فإن استقاموا فالحمد لله وإلّ لم يلزمها صلتهم شرعاً إلّ من باب الإحسان فلا تزورهم إلّ يسيراً في المناسبات 

 .لسفهاءالعامة ولتقم بالواجب عرفاً لتدرء عن نفسها كلام ا
والحاصل إن كان ينطبق عليك إحدى هذه الحالّت الأربع وما كان من جنسها مما يتحقق فيه 
الضرر وتشتد الأحوال عليك جاز لك طلب الطلاق وإن لم ينطبق عليك تِّلْكم الحالّت لم يحل لك طلب 

وقد فرق العلماء  الطلاق وعليك بالصبر والدعاء وحسن العشرة لعل الله يغير الأمور من حال إلى حال.
بين طلاق السنة والبدعة، فطلاق السنة أن يطلقها طاهرة، أي: في طهر لم يجامعها فيه، أو حاملًا قد 
ظهر حَلها، وطلاق البدعة أن يطلقها في حال الحيض، أو في طهر قد جامعها فيه، ولّ يدري أحَلت أم 

ها ونهايتها، لتعلموا وقت الرجعة إن أردتم لّ، وقد أمر الله بإحصاء العدة؛ أي: احفظوها واعرفوا بدايت
  .المراجعة، حتى لّ يكون لمن يريد الظلم أن يتلاعب فيها

 :الخلع

                                                           

 (.1/243، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -3



178 
 

هو اتفاق بين الزوج والزوجة على أن ينهيا الزواج، بمقابل تدفعة الزوجة للافتكاك من عقد الزواج، 
 (1)المهر الذي اتفقا عليه في بدء عقد الزواج،وقد يكون هذا الّفتكاك بتنازل المرأة عن جزء من المهر أو كل 

ومع أن شريعة الإسلام جعلت الطلاق بيد الرجل وحده، لكنها فتحت سبلًا عديدة أمام المرأة المظلومة 
أو التي لّ تطيق العيش مع زوجها لتتحرر من ميثاق الزواج، ولتبدأ حياة أخرى مع زوج آخر، ومن هذه 

ته الشريعة الإسلامية وجعلته وسيلة للتفريج عن الزوجة التي تريد الخلاص السبل حكم )الخلُع( الذي أقر 
من حياة الشقاء مع زوجها، بأن تتنازل له عن شيء  من حقوقها المادية مقابل الطلاق، وهذا ما فعله النبي 

 حين جاءته تشتكي له تعاستها مع زوجها الذي لّ تحبه وأنها تعيش ثابت بن شماس مع امرأة الصحابي
 (2)معه مكرهة، فأمرها أن ترد عليه بستانه الذي كان مهراً لْا، وأمره أن يطُلقها تطليقة واحدة.

 
 : النكاحسادساً 

 النِِكاحُ لغةً:-1
طَرُ  

َ
، أو مِّن نَكَحَ الم هو الضَّمُّ والَجمعُ والتداخُلُ؛ من تنَاكُحِّ الأشجارِّ: إذا انضَمَّ بعضُها إلى بعض 

ثرَاهَا، وسُم ِّي التزوُّجُ نِّكاحًا؛ لِّمَا فيه مِّن ضَم ِّ أحدِّ الزَّوجينِّ إلى الآخَرِّ، ويطلق على  الَأرضَ: إذا اختلَط في
 (3)الوطء، وقيل: على العقد.

ها مانِّع  شَرعيٌّ. والنِِكاحُ اصطِلاحًا: -2 لَّ استِّمتاعِّ الرَّجُلِّ بامرأة  لم يمنَعْ مِّن نِّكاحِّ   (4) عَقد  يفُيدُ حِّ
 :النكاح شرعًا-3

عقد التزويج، أي: عقد يعتبر فيه لفظ نكاح أو تزويج أو ترجمته، وهو حقيقة في العقد، مَجاز  في 
الوطء، لكثرة وروده في الكتاب والسنة في العقد، وفي وجه عند الشافعية والحنفية أنه حقيقة في الوطء، 

 (5) مجاز في العقد، وقيل: مشترك بينهما.

                                                           

 (.3/52الغزالي، محمد بن محمد، إحياء علوم الدين،) -1
 (.1/273، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -2
 .235الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، ص -1
 (.8/223محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير ) أبو حيان، -2
 (.3/38البكري، محمد علي، دليل الفالحين لطريق رياض الصالحين ) -3



179 
 

في الزوجين، فينبغي أن يكون هذا الزوج مسلما ملتزما بشرائع  إن الدين هو أعظم ما ينبغي توفره
الإسلام كلها في حياته فالمؤمن لّ يظلم زوجته، فإن أحب ها أكرمها وإن لم يحبها لم يظلمها ولم يهُنها قال 

كُمْ أزَْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا الله تعالى:  نَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحََْةً""وَمِّنْ آَيَاتِّهِّ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أنَْ فُسِّ هَا وَجَعَلَ بَ ي ْ  (1)إِّليَ ْ
فقال الشيخ رحَه الله في هذه الآية الكريمة يخبرنا ربنا عز وجل بأن الزجة سكن لزوجها، وحرث 

وشريكة حياته، وربة بيته، وأم أولّده، ومهوى فؤاده وموضع  (2)كما قال تعالى: "نِّسَاؤكُُمْ حَرْث  لَكُمْ" له،
اه، وهي أهم ركن من أركان الأسرة، لأنها المنجبة للأولّد، ويرث عنها أولّدها الكثير من المزايا سره ونجو 

والصفات، وفي أحضانها يجد أولّدها عواطف الأمومة، وتتربى ملكاتهم، ويكتسبون الكثير من العادات 
كة حياته أن يتحرى والتقاليد، ويعرفون أمور دينهم، لذلك وغيره حث الإسلام الرجل عند اختيار شري

الزواج هو شراكة حقيقية بين الرجل والمرأة في المجتمع فله الدقة عند اختيارها وفقا لما حث عليه الإسلام، 
العديد من المزايا التي تعود على كلًا من الزوجين، وخصوصًا المرأة ومن أهم هذه المزايا هي حلم الّمومة 

ن أمًا فلن يتحقق هذا الحلم إلّ بالزواج، كما يتحقق للمرأة فالمرأة ومنذ أن كانت طفلة تحلم بأن تكو 
الّستقرار النفسي والعاطفي من خلال الزواج فلابد من توافر زوج يحقق لْا هذه الميزة حتى تستمر هذه 
العلاقة في وتنعم المرأة بهذا الإستقرار، فلقد فطر الله المرأة على حبها للرفقة وبعدها عن العيش وحيدة 

ج هو الطريقة الوحيدة في تكوين أسرة تشعر فيها المرأة بكل هذه المشاعر التي لّ تستطيع العيش فالزوا 
بدونها، ويجب إتباع العديد من النصائح لتحقيق أهداف الزواج والّبتعاد عن الفشل في هذه العلاقة المقدسة 

الله في زوجته وأن يحثها ويشاركها  التي شرفها الله عز وجل لقبها بالميثاق الغليظ. فيجب على الزوج أن يتقي
على طاعة الله وأن يعمل على تخفيف أعباء الحياة عليها وعليه بالصبر والإبتسامة في وجهها دائمًا، كما 
يجب على الزوجة طاعة ربها والّمتثال لأوامره و عليها بطاعة الزوج طالما أنها طاعة لّ معصية لله فيها وأن 

ولده وعرضه ومشاركته في تحمل أعباء الحياة النفسية والمادية وبذلك سوف تقوم بالحفاظ على ماله، و 
 (3) .تنجح علاقة الزواج وتنعكس آثار النجاح الأسري الإيجابية على المجتمع

                                                           

 .2سورة الروم الأية،  -4
 .233سورة البقرة الأية، -5
 (.1/278، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1



180 
 

فُ قَرَاء يُ غْنِهِمُ وَأَنكِحُوا الْأَيََمَى مِنكُمْ وَالصَّالحِِيَن مِنْ عِبَادكُِمْ وَإِمَائِكُمْ إِن يَكُونوُا وقال الله تعالى:"
ُ وَاسِعٌ عَلِيم ُ مِن فَضْلِهِ وَاللََّّ  (1) "اللََّّ

فيستنتج منه إن كلمة أسرة في الإسلام لْا مكانة مميزة أهمية كبيرة لأنها تشمل الأبوين والأولّد، 
قة بالإضافة أنها تشمل جميع الأقارب من أجداد وجدات وأخواله وأعمام ورغم أهمية جميع العلاقات الساب

إلّ أن أهمها هي علاقة الزوجين، وقد يرجع ذلك أنها اللبنة الأولى لبناء المجتمع ولذلك يجب إحاطتها 
بالرعاية والإهتمام وذلك لأن أهمية الزواج في الإسلام كبيرة، والزواج في الإسلام ليس عقدًا دينيًا وإنما عقدًا 

ظيم وذلك لقدسية، فلا يوجد شريعة او قانون حث كباقي العقود بل مضافاً إليه الكثير من التقدير والتع
على الزواج مثلما حث الإسلام عليه فالزواج عماد الأسرة، وأساس الطمأنينة والّستقرار النفسي وهذا ما 
يميز الإنسان عن باقي الكائنات، أما من يتركون الزواج فهم مخالفون للفطرة الإنسانية ويتسببون في شعورهم 

قلق النفسي والحرمان من الشعور بالجو الأسري والتمتع بوجود أولّد، ومما لّشك فيه أن بالّضطرابات، وال
حسن تربية الأولّد والسعي على توفير الحياة الكريمة لْم وتحسين مستوى المعيشة لْم باستمرار، يجب على 

 .الزوجين في تكوين الأسرة الصالحة هو البداية لتكوين المجتمع الصالح
 

    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

 .32سورة النور الأية،  -2



181 
 

 المبحث الرابع
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم الفقه الدعوي المتعلق بجانب الأخلاق في 

لقد دلَّت التجربات الإنسانية، والأحداث التاريخية، أن ارتقاء القوى المعنوية للأمم والشعوب 
المعنوية للأم والشعوب ملازم ملازم لّرتقائها في سلم الأخلاق الفاضلة، ومتناسب معه، وأنَّ انهيار القوى 

 .لّنهيار أخلاقها، ومتناسب معه، فبين القوى المعنوية والأخلاق تناسب طردي دائمًا، صاعدين وهابطين
وذلك لأنَّ الأخلاق الفاضلة في أفراد الأمم والشعوب تمثل المعاقد الثابتة التي تعقد بها الروابط 

كسرت في الأفراد لم تجد الروابط الّجتماعية مكانًا تنعقد الّجتماعية، ومتى انعدمت هذه المعاقد أو ان
عليه، ومتى فقدت الروابط الّجتماعية صارت الملايين في الأمة المنحلة عن بعضها مزودة بقوة الأفراد فقط، 

 .لّ بقوة الجماعة، بل ربما كانت القوى المبعثرة فيها بأسًا فيما بينها، مضافاً إلى قوة عدوها
لى الله عندهم أخلاق، والشواهد في هذا الباب كثير، فالّستقامة على الأخلاق لْا وأن الدعاة إ

أثر كبير، ونفعها بليغ، ولّ أدلَّ على ذلك مما جاء في السيرة النبوية من أنَّ أخلاق الرسول صلى الله عليه 
 بعض الأخلاق وسلم كانت محل إعجاب المشركين قبل البعثة، حتى شهدوا له بالصدق والأمانة، فأشارإلى

 في تفسير التذكير القويم شيخ وحيد الدين خان رحَه الله منها ما يلي:
 المطلب الأول: تعريف الأخلاق لغةً واصطلاحاً 

 أولًا: تعريف الأخلاق لغة
الأخلاق جمع خلق، والخلُُق، بضم ِّ اللام وسكونها، هو الد ِّين والطبع والسجية والمروءة، وحقيقته 

الباطنة وهي نفسه وأوصافها ومعانيها المختصة بها بمنزلة الخلَْق لصورته الظاهرة وأوصافها أن صورة الإنسان 
وقال الرَّاغب: "والخلَْقُ والخلُْقُ في الأصل واحد، لكن خص الخلَْق بالْيئات والأشكال والصور  (1)ومعانيها، 

 (2)المدركة بالبصر، وخص الخلُْق بالقوى والسجايا المدركة بالبصيرة".

 

  ثانياً: تعريف الأخلاق اصطلاحًا

                                                           

 (.213 /2ابن فارس، أحَد بن فارس، مقاييس اللغة، ) -1
 (.1/6الآمدي، علي بن أبي علي، الإحكام في أصول الأحكام ) -2



182 
 

عرَّف الجرجاني الخلق بأنَّه: "عبارة عن هيئة للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر من 
غير حاجة إلى فكر ورويَّة، فإن كان الصادر عنها الأفعال الحسنة كانت الْيئة خلقًا حسنًا، وإن كان 

 (1)التي هي مصدر ذلك خلقًا سيئًا" الصادر منها الأفعال القبيحة سميت الْيئة
وعرفه ابن مسكويه بقوله: "الخلق: حال للنفس، داعية لْا إلى أفعالْا من غير فكر ولّ رويَّة، وهذه 
الحال تنقسم إلى قسمين: منها ما يكون طبيعيًّا من أصل المزاج، كالإنسان الذي يحركه أدنى شيء نحو 

ي يجبَ من أيسر شيء، أو كالذي يفزع من أدنى صوت غضب، ويهيج من أقل سبب، وكالإنسان الذ
يطرق سمعه، أو يرتاع من خبر يسمعه، وكالذي يضحك ضحكًا مفرطاً من أدنى شيء يعجبه، وكالذي 
يغتمُّ ويحزن من أيسر شيء يناله. ومنها ما يكون مستفادًا بالعادة والتدرب، وربما كان مبدؤه بالرويَّة والفكر، 

 (2)، حتى يصير ملكة وخلقًا"ثم يستمر أولًّ فأولًّ 
 ثالثاً: تعريف علم الأخلاق

 :عُرِّ ف علم الأخلاق بعدة تعريفات منها
 (3)هوعلم موضوعه أحكام قيمية تتعلق بالأعمال التي توصف بالحسن أو القبح".الأول: "

"هوعلم يوضح معنى الخير والشر، ويبين ما ينبغي أن تكون عليه معاملة الناس بعضهم بعضًا،  الثاني:
 (4)ويشرح الغاية التي ينبغي أن يقصد إليها الناس في أعمالْم، وينير السبيل لما ينبغي".

 المطلب الثاني: الأخلاق الحسنة تستجلب محبة الله تعالى
لب، فإذا وصل الإنسان إلى منزلة المحبة من الله تعالى، محبة الله تعالى أعظم مقصد وأغلى مط

تحصل على السعادة الأبدية في الدنيا والآخرة، وفي هذا يقول السيدالشيخ رحَه الله عند حديثه عن فضل 
ُ وَي َ  َ فٱَتَّبِّعُونىِّ يُحْبِّبْكُمُ ٱللََّّ ُ غَفُور ًۭ اتباع النبي صلى الله عليه وسلم:"قُلْ إِّن كُنتُمْ تحِّبُّونَ ٱللََّّ غْفِّرْ لَكُمْ ذُنوُبَكُمْ ۗ وَٱللََّّ

 فإَِّنَّ ٱللَََّّ لَّ يحِّبُّ ٱلْكَ َٰفِّرِّينَ"
 ٱللَََّّ وَٱلرَّسُولَ ۖ فإَِّن تَ وَلَّوْا 

" قُلْ أطَِّيعُوا  يم ًۭ ، فيتضح من تفسيره رحَه الله أن (5)رَّحِّ
سلم، وهذه المحبة لّ يمكن أن تتحقق إلّ محبة الله لّ يمكن أن تتحقق إلّ بتحقيق محبة النبي صلى الله عليه و 

                                                           

 (.2/339الندوي، علي بن عبدالحي، رجال الفكر والدعوة في الإسلام ) -1
 (.5/164ابن رجب، عبدالرحَن بن أحَد، ذيل طبقات الحنابلة ) - 2
 (.1/290): الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية،  المغذوي، عبدالرحيم - 3
 .171الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، ص - 4
 .32-31سورة آل عمران الآية:  - 5



183 
 

بإتباعه صلى الله عليه وسلم في كل شيء، ومن ذلك اتباعه صلى الله عليه وسلم في أخلاقه وصفاته وأقواله 
وأفعاله، فإذا رام العبد محبة الله تعالى وجب عليه اتباعه صلى الله عليه وسلم في أخلاقه، مما يدلنا على 

سلم بالدعوة إلى التخلق بالأخلاق الفاضلة وضرورة الّهتمام بموضوع الأخلاق ضرورة حرص الداعية الم
 (1)والدعوة إليها، فالأخلاق الطيبة الحسنة تستجلب محبة الله التي هي أصل كل سعادة. 

لن َّوَافِّلِّ حَتىَّ أحُِّ ثم قال الله تعالى في الحديث القدسي:  ، فإَِّذَا بَّهُ "وَمَا يَ زاَلُ عَبْدِّي يَ تَ قَرَّبُ إِّلَيَّ باِّ
اَ، وَرِّجْ  رُ بِّهِّ، وَيدََهُ الَّتيِّ يَ بْطِّشُ بهِّ تُهُ: كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِّي يَسْمَعُ بِّهِّ، وَبَصَرهَُ الَّذِّي يُ بْصِّ اَ، أَحْبَ ب ْ ي بهِّ لَهُ الَّتيِّ يَمْشِّ

أعظم من هذه أن يصل الإنسان إلى مرتبة  ، فأي منزلة(2)وَإِّنْ سَألََنيِّ لَأُعْطِّيَ نَّهُ، وَلئَِّنِّ اسْتَ عَاذَنيِّ لَأُعِّيذَنَّهُ"
يكون الله معه، في كل شيء، فيعينه على فعل الخير؛ لأن الله تعالى لّ يحب إلّ الخير والطيب فإذا أحب 
الله العبد، كانت جوارحه تابعة لأوامر الله تعالى، كما سبق في الحديث الشريف، فلا يصدر منها إلّ كل 

الدعاء المستجاب فإذا طلب من الله أي شيء، لبى الله له طلبه، فيسأل ربه  خير، كما أنه يصل إلى مرتبة
السعادة في الدنيا والآخرة ويطلب الفوز بالجنة فيتحقق له ذلك، كما يبعد عنه حظ الشيطان، وهذا كله 

 (3) لّ يتأتى إلّ بامتثال الأخلاق الفاضلة الحسنة.
 لقالمطلب الثالث: الثمرات المترتبة على حسن الخ

الأخلاق الطيبة الحسنة لْا تأثير كبير على الإنسان، وإن من الثمرات الحسنة المترتبة على التخلق 
بالأخلاق الحميدة، ما ذكره الشيخ رحَه الله حيث قال الأخلاق الحسنة من أعظم أسباب انشراح الصدر 

نِّيَن رِّجَال  صَدَقُوا مَا عَاهَدُ والمودة بالله تعالى:  نَ الْمُؤْمِّ تَظِّرُ "مِّ هُمْ مَنْ يَ ن ْ ن ْ هُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِّ ن ْ َ عَلَيْهِّ فَمِّ وا اللََّّ
مْ وَيُ عَذِّ بَ الْمُنَافِّقِّيَن إِّنْ شَاءَ أَوْ يَ تُوبَ  دْقِّهِّ لُوا تَ بْدِّيلًا *لِّيَجْزِّيَ اللََُّّ الصَّادِّقِّيَن بِّصِّ مْ إِّنَّ اللَََّّ كَانَ  وَمَا بَدَّ عَلَيْهِّ

يمًا" فبين رحَه الله أن الصفات المذمومة تستجلب  (5)"وَإِّنَّكَ لَعَلى خُلُق  عَظِّيم  وقال الله تعالى: " (4)غَفُوراً رَحِّ
ضيق الصدر وعدم انشراحه، مما يؤدي إلى عدم خروج المرض من الإنسان بل إنه يبقى فيه فيجعله سقيماً 

                                                           

 (.1/346، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1
 (.6502الحديث، )(، رقم 8/105البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ) -2
 (.1/126، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -3
 24-23سورة الأحزاب الآية  -4
 .5سورة القلم الآية،  -5



184 
 

لحسد والحقد من القلب الجالب مهموماً مكتئباً، لّ يزول مرضه إلّ بالرجوع للأخلاق الفاضلة واخراج ا
 (1) للعذاب والألم.

بل إن الأخلاق الفاضلة والصفات الحميدة تستجلب الكرامة والعزة والنصرة لصاحبها، وتبعد 
عن الإنسان الخزي والخذلّن، فعندما نزل الوحي على النبي صلى الله عليه وسلم خاف وارتعد من رؤية 

يتُ  الملك جبريل عليه السلام، أتي النبي صلى الله عليه وسلم خديجة بنت خويلد، "وَقاَلَ لَْاَ: لَقَدْ خَشِّ
فَ  نَ الص ِّ اَ فِّيهِّ مِّ ُ أبَدًَا، ثُمَّ اسْتَدَلَّتْ بمِّ رْ فَ وَاللََِّّّ لَّ يُخْزِّيكَ اللََّّ ي، فَ قَالَتْ لَهُ: أبَْشِّ لَةِّ وَالْأَخْلَاقِّ عَلَى نَ فْسِّ اتِّ الْفَاضِّ

يَمِّ عَلَى أَنَّ مَنْ كَ  ةََ وَالْأَخْلَاقَ وَالش ِّ الحِّ اَ أَنَّ الْأَعْمَالَ الص ِّ  انَ كَذَلِّكَ لَّ يُخْزَى أبَدًَا، فَ عَلِّمَتْ بِّكَمَالِّ عَقْلِّهَا وَفِّطْرَتهِّ
بُ أَشْكَالَْاَ مِّنْ كَراَمَةِّ اللََِّّّ وَتَأيِّْيدِّهِّ وَإِّحْسَانِّهِّ، وَلَّ تُ نَاسِّ  رِّيفَةَ تُ نَاسِّ يَمَ الش ِّ لَةَ وَالش ِّ الخِّزْيَ وَالخِّذْلَّنَ، بُ الْفَاضِّ
، وَأَحْسَنِّ الْأَخْلَاقِّ وَالْأَعْمَا فَاتِّ ُ عَلَى أَحْسَنِّ الص ِّ بَهُ اللََّّ بُهُ أَضْدَادُهَا، فَمَنْ ركََّ اَ يُ نَاسِّ اَ يلَِّيقُ بِّهِّ كَراَمَتُهُ وَإِّنمَّ لِّ إِّنمَّ

بَهُ عَلَى أقَْ بَحِّ الص ِّ  ذََا وَإِّتْماَمُ نِّعْمَتِّهِّ عَلَيْهِّ، وَمَنْ ركََّ بُ هَا، وَبهِّ اَ يلَِّيقُ بِّهِّ مَا يُ نَاسِّ فَاتِّ وَأَسْوَأِّ الْأَخْلَاقِّ وَالْأَعْمَالِّ إِّنمَّ
بْرِّيلَ وَمحَُ  نْهُ مَعَ رَسُوليَْهِّ جِّ لسَّلَامِّ مِّ اَ باِّ هَا رَبهُّ لَ إِّليَ ْ د ِّيقِّي ِّة اسْتَحَقَّتْ أَنْ يُ رْسِّ مَّد  صلى الله عليه الْعَقْلِّ وَالص ِّ

 .(2)وسلم"
لأخلاق الفاضلة تورث الكرامة والنصرة من الله تعالى وتستجلب محبته، وتبعد الخذلّن عن فا

صاحبه، فحري بالداعي المسلم أن يدعو المدعوين إلى التخلق بالأخلاق الحميدة والبعد كل البعد عن 
 ليفه.التخلق بالأخلاق القبيحة، حتى يكون الله معه، ومن كان الله معه كانت السعادة والنجاة ح

كما أن الداعي إذا أراد النجاح في العملية الدعوية وجب عليه التزام الأخلاق الحميدة حتى يكون 
الله معه، فينصره ويكون عونًا له في دعوته، ويكرمه باستجابة المدعوين له ومحبتهم له، وأن يبتعد عن 

ن بذلك قد حقق الغاية من الدعوة الصفات المذمومة التي تجلب الخزي والعار والخذلّن من عند الله، فيكو 
الإسلامية ألّ وهي إعداد الداعية المسلم الصالح طيب الخلق، داعياً إلى الله بأخلاقه وصفاته الحميدة، قدوة 

 (3) للمدعوين في أخلاقهم، داعياً المدعوين للأخلاق الفاضلة الحسنة الجالبة لكل خير.

 

 

                                                           

 (3/1357، ) ، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  1
 (.598(، رقم الحديث، )7/348)البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري،  -2
 (.3/436المرجع السابق: ) -3



185 
 

 المطلب الرابع: عواقب سوء الخلق 
الأخلاق الحسنة كما علمنا سابقاً سبب للخي والخذلّن، فإن الّئمة الأعلام ذكروا لْا  البعد عن

عواقب أخرى، فالشيخ رحَه الله يرى أن سوء الخلق من موانع المحبة، والتي تتضمن محبة الله تعالى، فقال 
لُو عَ  هُمْ يَ ت ْ ن ْ مْ وَيُ عَلِّ مُهُمُ الْكِّتَابَ وَالحِّكْمَةَ رحَه الله: "هُوَ الَّذِّي بَ عَثَ فيِّ الْأمُِّ يِّ يَن رَسُولًّ مِّ مْ آيَاتِّهِّ وَيُ زكَِّ يهِّ لَيْهِّ

وَةَ (1)وَإِّنْ كَانوُا مِّنْ قَ بْلُ لَفِّي ضَلَال  مُبِّين " نَكُمُ ٱلْعَدََٰ اَ يرُِّيدُ ٱلشَّيْطَ َٰنُ أنَ يوُقِّعَ بَ ي ْ ، وقال الله تعالى: " إِّنمَّ
ةِّۖ  فَ هَلْ أنَتُم مُّنتَ هُونَ"وَٱلْبَ غْضَآءَ فىِّ ٱلْخمَْرِّ وَٱلْمَيْسِّ  فقوله رحَه الله  (2)رِّ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِّكْرِّ ٱللََِّّّ وَعَنِّ ٱلصَّلَوَٰ

يدلنا على أن المحبة لّ تتحقق إذا وجد سبب أو مانع يمنع ذلك من أحد الطرفين، ومعلوم أن الله تعالى لّ 
ك إذا وجدت الصفات السيئة في يحب من ساء خلقه، بل إنه يحب الأخلاق والصفات الحسنة، لذل

الإنسان فإن هذا يفوت على الإنسان خيراً عظيماً، ألّ وهو البعد عن محبة الله تعالى، فإذا كان الداعي 
إلى الله سيء الخلق مع المدعوين، فإنه يفوته الخير الكثير من رضى الله تعالى عنه، ومحبته، وبالتالي البعد 

م بأعبائها، كما علمنا في النقطة السابقة أن محبة الله تعالى تستجلب التوفيق عن التوفيق في الدعوة التي يقو 
والسداد في الدعوة إلى الله تعالى، كما تبعد عنه حظ الشيطان بالّستعاذة منه، ولّ يكون الداعي مستجاب 

الى، فإذا لم الدعاء، مما يؤثر على الدعوة التي يدعو إليها، فإن الداعي يطلب العون والدعاء من الله تع
 (3) يستجب الله له، لّ يفلح في حياته الدعوية.

وقال رحَه الله في موضع آخر من كتابه رحَه الله مبيناً أن الأخلاق هي من أحد الأسباب الجالبة 
للسعادة والنعيم في الآخرة، كما أنها من أهم الأسباب الجالبة للآلّم والعذاب الشديد في الآخرة، فقال 

هَا ۖ ثُمَّ إِّلَىَٰ رَب ِّكُمْ تُ رْجَعُونَ" رحَه الله:  هِّۦ ۖ وَمَنْ أَسَآءَ فَ عَلَي ْ ا فَلِّنَ فْسِّ لَ صَ َٰلِّحًًۭ  .(4)" مَنْ عَمِّ
يرى رحَه الله أن الأخلاق هي من أهم الأسباب التي تجلب النعيم على العبد وكذلك تجلب 

الجالبة للسعادة والشقاوة، كما يستنتج العقاب والآلّم على الفرد، فهو يعد الأخلاق من أعظم الأسباب 
 من كلامه رحَه الله أن الأخلاق هي الفيصل في الآخرة فبسببها يدخل الإنسان الجنة أو يدخل النار.

 

                                                           

 165سورة البقرة الآية -1
 91سورة المائدة الآية -2
 (.1/326، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -3
 .15سورة الجاثية الآية  -4



186 
 

 وسلف الصالحين من الأخلاق الحسنة رضالمطلب الخامس: اهتمام الصحابة 
ا اهتمام الصحابة والتابعين إن مما يدل على أهمية التخلق بالأخلاق الحميدة والسعي للتحلي به

والصالحين بموضوع الأخلاق، ودعوتهم أفراد المجتمع إلى الّتصاف بالصفات الحميدة، ويؤخذ هذا من كلام 
الإمام ابن القيم عند حديثه عن أسباب شرح الصدر، نقل كلام علي كرم الله وجهه عن اللحم، وأنه يحسن 

ي ِّ بْنِّ 
أَبيِّ طاَلِّب  رضي الله عنه : كُلُوا اللَّحْمَ، فإَِّنَّهُ يُصَف ِّي اللَّوْنَ، وَيُخْمِّصُ  الخلق فقال: "وَيُ رْوَى عَنْ عَلِّ

نُ الْخلُُقَ، وكَانَ ابْنُ عُمَرَ إِّذَا كَانَ رَمَضَانُ لَمْ يَ فُتْهُ اللَّحْمُ، وَإِّذَا سَافَ رَ لَمْ يَ فُ  تْهُ اللَّحْمُ، وَيذُْكَرُ عَنْ الْبَطْنَ، وَيُحَس ِّ
لَةً سَاءَ خُلُقُهُ" علي: مَنْ  ، فكلام الصحابي الجليل علي رضي الله عنه وعمل الصحابي (1)تَ ركََهُ أرَْبعَِّيَن ليَ ْ

الجليل عبدالله بن عمر رضي الله عنهما خير دليل على مدى اهتمام الصحابة رضوان الله عليهم بموضوع 
ى الّبتعاد عنها، حتى وإن كانت الأخلاق، فهم ينظرون جميع الأسباب المانعة لسوء الخلق فعملوا عل

حسية، فامتناع الإنسان عن أكل اللحم، يؤدي حسب رأيهم إلى سوء الخلق الذي يترتب عليه المفسدة، 
فالداعي إلى الله تعالى يلتزم منهج الصحابة رضوان الله عليهم في الّبتعاد عن كل ما من شأنه إساءة خلق 

د على التخلق بالأخلاق الحميدة الطيبة، فيعمل على تناول الإنسان، وتحصيل جميع الأسباب التي تساع
اللحم من غير إفراط أو تفريط، فلا يزهد في النعيم الدنيوي فيبتعد عن كل شيء ولّ يأكل إلّ كل خشن، 

 (2) ولّ يفرط في تناوله فيتناوله كل يوم، بل إن الداعي إلى الله وسط في الأمور كلها.
عليهم بالأخلاق الصالحة دليل واضح على أن الداعي إلى الله يحرص  فاهتمام الصحابة رضوان الله

 أشد الحرص على الّهتمام بموضوع الأخلاق، فيلتزمها، ويدعو المدعوين إلى التزامها وتحصيلها.
 المطلب السادس: الأخلاق الحسنة أحد مقومات شخصية المسلم

تمثل صورة الإنسان الباطنة، والتي ف  الإنسان جسد وروح، ظاهر وباطن، والأخلاق الإسلامية 
محلُّها القلب، وهذه الصورة الباطنة هي قوام شخصية الإنسان المسلم، فالإنسان لّ يقاس بطوله وعرضه، 

 أو لونه وجماله، أو فقره وغناه، وإنما بأخلاقه وأعماله المعبرة عن هذه الأخلاق،
قْنَاكُم مِّ ن ذكََر  وَأنُثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَ بَائِّلَ لِّتَ عَارَفُوا إِّنَّ فقال الله تعالى: "يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِّناَّ خَلَ 

 (3)أَكْرَمَكُمْ عِّندَ اللََِّّّ أتَْ قَاكُمْ". 

                                                           

 (.3/538د )ابن القيم، محمد بن أبي بكر، زاد المعاد في هدي خير العبا -1
 (.1/256، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -2
 .13سورة الحجرات الأية،  - 3



187 
 

ثَ نَا سُفْيَانُ،  ثَ نَا ابْنُ أَبيِّ عُمَرَ، حَدَّ ونقل حديث الرسول صلى الله عليه وسلم حيث قال: حَدَّ
ثَ نَا عَمْرُو بْنُ دِّ  رْدَاءِّ، أَنَّ النَّ حَدَّ رْدَاءِّ، عَنْ أَبيِّ الدَّ ، عَنْ أمُ ِّ الدَّ َّ ينَار ، عَنِّ ابْنِّ أَبيِّ مُلَيْكَةَ، عَنْ يَ عْلَى بْنِّ مَمْلَك  بيِّ

يزاَنِّ الْمُؤْمِّنِّ يَ وْمَ الْقِّيَامَةِّ مِّنْ خُلُق  حَسَن  وَإِّنَّ اللَََّّ "صلى الله عليه وسلم قاَلَ:   ليََ ب ْغَضُ مَا شَيْء  أثَْ قَلُ فيِّ مِّ
شَ الْبَذِّيءَ" فلما كانت سيرة النبي صلى الله عليه وسلم حسن الخلق وجب التخلق بأخلاقه للفوز   (1)الْفَاحِّ

بسعادة اتباعه، التي تستلزم محبته صلى الله عليه وسلم الجالبة لمحبة الله تعالى، كما يحرص الداعي إلى الله 
املة حسنة طيبة كما كان هدي النبي صلى الله عليه وسلم في اللعب بدعوة المدعوين لمعاملتهم لزوجاتهم مع

معهن، مع مراعاة الآداب الشرعية في هذا الجانب، من الحفاظ على الحياء والعفة، أو أن يكون اللعب 
بين النساء فيما بينهن، وأن يكون اللعب بشيء حلال ولّ محظور شرعي فيه، فليس اللعب والترفيه حكر 

دون النساء كما يظن بعض الناس بل إن المرأة يحق لْا اللعب والتسلية إذا أرادت ذلك، مراعية على الرجال 
 (2) الآداب الشرعية للقيام بذلك.

 المطلب السابع: الارتباط الوثيق بين الأخلاق والدين الإسلامي عقيدة وشريعة
ا، لذا فكثيراً ما يربط الله  عز وجل بين الإيمان والعمل إن ارتباط الأخلاق بالعقيدة وثيق جدًّ

الصالح، الذي تعدُّ الأخلاق الحسنة أحد أركانه، فالعقيدة دون خُلُق، شجرة لّ ظل لْا ولّ ثمرة، أما عن 
ارتباط الأخلاق بالشريعة، فإن الشريعة منها عبادات، ومنها معاملات، والعبادات تثمر الأخلاق الحسنة 

ه الأكمل، لذا قال الله تعالى: "وَأقَِّمِّ الصَّلاةَ إِّنَّ الصَّلاةَ تَ ن ْهَى عَنِّ ولّ بد، إذا ما أقامها المسلم على الوج
، وأما صلة الأخلاق بالمعاملات، فإنَّ المعاملات كلَّها قائمة على الأخلاق الحسنة (3)الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِّ"

ويقول صلى الله عليه وسلم: (، 4) .في أقوال المسلم وأفعاله، والمتأمل لتعاليم الإسلام يرى هذا واضحا جليًّا
 ( 5)"إنَّ الله لّ ينظر إلى أجسادكم، ولّ إلى صوركم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم"

فيتضح من تفسير المؤلف رحَه الله أن الشارع الحكيم اختار لْذه الأمة أفضل الأعمال والأوقات 
الله تعالى به الأمة المحمدية الأخلاق الحميدة،  والأمكنة، في الدنيا والآخرة، ومن هذه الأشياء التي فضل

واختياره سبحانه وتعالى لّ يدل إلّ على فضل هذه الأخلاق، فمما لّ شك فيه أن الله تعالى لّ يختار 
                                                           

 ( 4502(، رقم الحديث، )8/176البخاري: محمدبن إسماعيل، صحيح البخاري، ) -1
 (.1/146المرجع السابق، ) -2
 .45سورة العنكبوت الأية،  -3
 (.2/356، )لتذكير القويم في تفسير القرآن الحكيماخان، وحيد الد ين،  -4
 (.946(، حديث رقم )2/15البخاري، محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري ) -5



188 
 

لعبده إلّ كل حسن وطيب، ويكفي الأخلاق شرفاً وفضلًا أن الله تعالى اختارها لْذه الأمة، فبسبب هذا 
 الفضل والرفعة. الّختيار يتحصل للأخلاق

 المطلب الثامن: آثارها في سلوك الفرد والمجتمع
تظهر أهمية الأخلاقية الإسلامية لما لْا من أثر في سلوك الفرد، وفي سلوك المجتمع، أما أثرها في 
سلوك الفرد فلما تزرعه في نفس صاحبها من الرحَة، والصدق، والعدل، والأمانة، والحياء، والعفة، والتعاون، 

تكافل، والإخلاص، والتواضع، وغير ذلك من القيم والأخلاق السامية، فالأخلاق بالنسبة للفرد هي وال
، ويقول سبحانه (1)أساس الفلاح والنجاح، يقول الله تعالى: "قَدْ أفَْ لَحَ مَن زكََّاهَا وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا"

، والتزكية في مدلولْا ومعناها: تعني: تهذيب النفس (2)هِّ فَصَلَّى" وتعالى: "قَدْ أفَْ لَحَ مَن تَ زكََّى وَذكََرَ اسْمَ رَبِّ  
 (3) باطنًا وظاهراً، في حركاته وسكناته.

فقال الشيخ رحَه الله أما أثرها في سلوك المجتمع كلِّ ه، فالأخلاق هي الأساس لبناء المجتمعات 
ذَا جَاء نَصْرُ اللََِّّّ وَالْفَتْحُ وَرأَيَْتَ النَّاسَ الإنسانية إسلامية كانت أو غير إسلامية، يقرر ذلك قوله تعالى: "إِّ 
َمْدِّ رَبِّ كَ وَاسْتَ غْفِّرْهُ إِّنَّهُ كَانَ تَ وَّابًا" ، فالعمل الصالح المدعم بالتواصي (4)يدَْخُلُونَ فيِّ دِّينِّ اللََِّّّ أفَْ وَاجًا فَسَبِّ حْ بحِّ

شأنه أن يبني مجتمعًا محصنًا لّ تنال منه عوامل  بالحقِّ ، والتواصي بالصبر في مواجهة المغريات والتحديات من
التردي والّنحطاط، وليس ابتلاء الأمم والحضارات كامنًا في ضعف إمكاناتها المادية أو منجزاتها العلميَّة، 

 (5)إنما في قيمتها الخلقية التي تسودها وتتحلى بها

 

 
  المطلب التاسع: مكارم الأخلاق ضرورة اجتماعية

فيستخلص منه إن أي مجتمع من المجتمعات الإنسانية لّ يستطيع أفراده أن يعيشوا متفاهمين 
متعاونين سعداء ما لم تربط بينهم روابط متينة من الأخلاق الكريمة، ولو فرضنا احتمالًّ أنه قام مجتمع من 

                                                           

 .10-9سورة الشمس الأية،  -1
 .15-14سورة الأعلى الأية،  -2
 (.3/576، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -3
 .3-1الأية، سورة العصر  -4
 (.3/605، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 5
 



189 
 

أسمى؛ فإنَّه لّبد  المجتمعات على أساس تبادل المنافع المادية فقط، من غير أن يكون وراء ذلك غرض
لسلامة هذا المجتمع من خلقي الثقة والأمانة على أقل التقادير، فمكارم الأخلاق ضرورة اجتماعية، لّ 
يستغني عنها مجتمع من المجتمعات، ومتى فقدت الأخلاق التي هي الوسيط الذي لّبد منه لّنسجام 

تناهبوا مصالحهم، ثم أدى بهم ذلك إلى الإنسان مع أخيه الإنسان، تفكك أفراد المجتمع، وتصارعوا، و 
  الّنهيار، ثم إلى الدمار.

يرتََكَ الأقَْ رَبِّيَن" ، قال (1)وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لما نزلت هذه الآية، "وَأنَذِّرْ عَشِّ
رسول الله صلى الله عليه وسلم: أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلًا تخرج بسفح هذا الجبل، أكنتم مصدقي؟ 

 (2) وا: ما جربنا عليك كذبًا. قال: فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد.قال

وروعة الأخلاق التي أرشد إليها الإسلام، تظهر فيما اشتملت عليه من التوفيق العجيب بين 
المطالب المختلفة للفرد من جهة، وللجماعة من جهة أخرى، وتظهر فيما تحققه من وحدات السعادة 

ياة الدنيا، بقدر ما تسمح به سنن الكون الدائمة الثابتة، التي تشمل جميع العاملين، الجزئية في ظروف الح
 مؤمنين بالله أو كافرين، أخلصوا له النية أو لم يخلصوا.

والحاصل فقد بدأ انعكاس الصور السلوكية الرائعة في تأثيرها في انتشار هذا الدين في بعض المناطق 
هذا الدين الحنيف شعوب بكاملها لما رأوا القدوة الحسنة مرتسمة خلقًا  التي لم يصلها الفتح؛ إذ دخل في

حَيدًا في أشخاص مسلمين صالحين، مارسوا سلوكهم الرشيد، فكانوا كحامل مصباح ينير طريقه لنفسه 
بمصباحه، فيرى الآخرون ذلك النور ويرون به، وليس أجمل منه في قلب الظلام، وبناء على ذلك الإقبال 

دون دافع سوى القدوة الحسنة، فَ رُبَّ صفة واحدة مما يأمر بها الدين تترجم حية على يد مسلم صالح سريعًا 
يكون لْا أثر لّ يمكن مقارنته بنتائج الوعظ المباشر؛ لأن النفوس قد تنفر من الكلام الذي تتصور أنَّ 

أول ما يرى من  للناطق به مصلحة، وأحسن من تلك الصفات التمسك بالأخلاق الحميدة التي هي
 الإنسان المسلم، ومن خلالْا يحكم له أو عليه.

لّ شك أنَّ السعادة كلَّ السعادة في الإيمان بالله والعمل الصالح، وعلى قدر امتثال المسلم لتعاليم 
الإسلام في سلوكه وأخلاقه تكون سعادته، ف التزام قواعد الأخلاق الإسلامية كفيل بتحقيق أكبر نسبة من 

ة للفرد الإنساني، وللجماعة الإنسانية، ثم لسائر الشركاء في الحياة على هذه الأرض وذلك بطريقة السعاد

                                                           

 .214سورة الشعراء الأية،  -1
 (.3/594)، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2



190 
 

ا؛ يتم فيها التوفيق بالنسب المستطاعة بين حاجات ومطالب الفرد من جهة، وحاجات ومطالب  بارعة جدًّ
بة عادلة اقتضاها الجماعة من جهة أخرى، ويتم فيها إعطاء كل ذي حق حقه، أو قسطاً من حقه وفق نس

التوزيع العام المحفوف بالحق والعدل، فمن الواضح في هذا العنصر أن أسس الأخلاق الإسلامية لم تهمل 
ابتغاء سعادة الفرد الذي يمارس فضائل الأخلاق ويجتنب رذائلها، ولم تهمل ابتغاء سعادة الجماعة التي 

 .تتعامل فيما بينها بفضائل الأخلاق مبتعدة عن رذائلها
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

تعريف الوسائل والأساليب الدعوية، والفرق بينها، وحكم : المبحث الأول 

 استخدامها،

التذكير القويم في تفسير في  بالأساليب الدعوية،فقه الدعوي المتعلق  المبحث الثاني: 

 القرآن الحكيم،

التذكير القويم في في فقه الدعوي المتعلق بالوسائل الدعوية   المبحث الثالث: 

 تفسير القرآن الحكيم،

 

 

 

 

 

 

 الفصل الثاني
التذكير  فيالدعوية،  الفقه الدعوي المتعلق بالوسائل والأساليب

 القويم في تفسير القرآن الحكيم،



192 
 

 المبحث الأول

 تعريف الوسائل والأساليب الدعوية، والفرق بينها، وحكم استخدامها

 الوسائل لغةً واصطلاحاً  المطلب الأول: تعريف
  تعريف الوسيلة لغةً: 

، قال الله تعالى: "يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا (1)المنزلة والدرجة والقربة، والوسيلة: ما يتقرب به إلى الغير 
يلَةَ" َ وَابْ تَ غُوا إِّليَْهِّ الْوَسِّ  .(2)ات َّقُوا اللََّّ

  (3)إلى تحصيل المقصود.والمراد: القربة، والوسيلة هي التي يتوصل بها 
والوسيلة: علَم على أعلى منزلة في الجنة، وهي منزلة رسول الله صلى الله عليه وسلم، كما جاء في 
حديث الأذان: "اللهم آت محمدا الوسيلة" المراد بالوسيلة في الحديث: القرب من الله وقيل: هي الشفاعة، 

 (4)وقيل: هي منزلة من منازل الجنة.
 لة اصطلاحاً:تعريف الوسي

والوسيلة في اصطلاح علم الدعوة: "هي ما يستعين به الداعية إلى الله تعالى لتبليغ الدعوة  -1
 (5)من أمور معنوية أو حسية".

 المطلب الثاني: تعريف الأساليب لغةً واصطلاحاً 
 تعريف الأسلوب لغةً: 

والفن، يقال أخذ فلان الطريق جمعُ كلمة أسلوب هو أساليب، ويعرف الأسلوب في اللغة بأنه 
 (6) في أساليب من القول أي أفانين منه.

 

 

                                                           

 مادة )وسل( –ابن منظور  –لسان العرب  - 1
 .35سورة المائدة الأية،  - 2
 (5/1841الجوهري: اسماعيل بن حَاد، الصحاح تاج اللغة، ) - 3
 . 320المغذوي، الأسس العلمية لمنهج الدعوة، ص  - 4
 (.5/185ابن الأثير: المبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث والأثر، ) - 5
 .254الجرجاني: علي بن محمد، التعريفات، ص  - 6



193 
 

 تعريف الأسلوب اصطلاحاً:
 (1) .هوالطريقة التي يتصل بكيفية مباشرة التبليغ، وإزالة العوائق عنه -1
ويطلق التوسل أيضاً على التقرب إلى الله بطلب الدعاء من الغير، وعلى الدعاء المتقرب  -2

من أسمائه، أو صفة من صفاته، أو بخلقه كنبي، أو صالح، أو به إلى الله تعالى باسم 
 (2) .العرش، وغير ذلك

وأطلقت الوسيلة في الحديث على منزلة في الجنة. قال النبي عليه الصلاة والسلام: "ثُمَّ سَلُوا اَلله 
بَغِّي إِّلَّّ لِّعَبْ  اَ مَنْزِّلَة  فيِّ الْجنََّةِّ، لَّ تَ ن ْ يلَةَ، فإَِّنهَّ َ الْوَسِّ نْ عِّبَادِّ اللهِّ، وَأرَْجُو أَنْ أَكُونَ أَنَا هُوَ، فَمَنْ سَأَلَ ليِّ ليِّ د  مِّ

يلَةَ حَلَّتْ لَهُ الشَّفَاعَةُ".  (3)الْوَسِّ
 أما في الّصطلاح الدعوي فإن الوسائل الدعوية تعرف بأنها:

هو "مجموعة الطرق القولية والعملية التي يستخدمها الداعية للعبور إلى قلب المدعو  -3
 .(4)ناعه بما يدعو إليه، ومن ثم تحقيق الْدف الذي يصبوا إلى تحقيقه"وإق

 (5)وقيل: "هو عبارة عن طريقة الداعي في دعوته أو كيفية تنفيذه لمناهج دعوته" -4
يتضح مما تقدم أن التوسل لغة وشرعاً. لّ يخرج عن معنى التقرب أو ما يؤول من القربى إلى الله 

 .الصالحةتعالى بما يرضاه من الأعمال 
 المطلب الثالث: الفرق بين الوسائل والأساليب

هناك علاقة وثيقة، وصلة قوية بين الوسيلة والأسلوب في الدعوة إلى الله؛ فالوسيلة هي الشيء 
الحسي الذي يتمكن الداعية بواسطته استخدام الأسلوب المعين لتبليغ الدعوة، فالأسلوب داخل في 

والّستفادة منها في الدعوة والبيان والبلاا، كما أن هناك تلازمًا في العمل  الوسيلة، أو هو طريقةُ تفعيلها
، الدعوي بين الوسائل والأساليب والمناهج، من حيث قيام العملية التربوية والدعوية التي يشترك فيها الجميع

ا ما تكون ولكن من حيث الصفات والخصائص، فلا بد أن يفرَّق بين الوسائل والأساليب؛ فالوسائل غالبً 
                                                           

 (5/1841حاح تاج اللغة، )الجوهري: اسماعيل بن حَاد، الص - 1
 .126القحطاني: سعيد بن وهب، الحكمة في الدعوة إلى الله، ص  - 2
 (.614( رقم الحديث، )1/145البخاري: محمد بن اسماعيل، الصحيح البخاري، ) - 3
، خالد، ، الخياط25عبد المطلب: حسين محمد، وسائل الدعوة إلى الله تعالى وأساليبها بين التوقيف والّجتهاد، ص -4

 .104الأسلوب التربوي للدعوة إلى الله في العصر الحاضر، ص 
 .235حسانين: أحَد محمد، مقومات نجاح الدعاة في العصرالحديث، ص  - 5



194 
 

من أشياء مادية محسوسة، فهي أوعية للأساليب التي تمث ِّل الأفكار والخطط والتصورات، فالأشياء التي 
تبُاشَر وتنُفَّذ في الواقع المشاهَد هي الوسائل، وما يراد عرضُه وإيصاله من معان  وأفكار ورؤى وتصوُّرات 

 (1) .ل والأساليب من ناحية الصفات والسماتوخُطط  ونحو ذلك هي الأساليب، فهناك فرق بين الوسائ
تلازم  في العمل الدعوي بين الأساليب  -كما قلت   -أما من حيث العملية الدعوية، فهناك 

والوسائل والمناهج؛ فالعمل الدعوي لّ يتم إلّ بالوسيلة والأسلوب، وهما مندمجان ومنسكبان؛ لذلك قد 
آخر أسلوبًا، وهذا عائد  إلى أن الوسائل أوعية للأساليب  يكون الشيء الواحد وسيلة من وجه، ومن وجه

وحاملة لْا؛ فمثلًا المسجد أو المدرسة، فإن المكان والأبنية إذا استُخدما في الدعوة فهي وسيلة من وسائلها، 
 .وأما ما يلُقى فيها من الدروس والمحاضرات والندوات ونحو ذلك، فهو أسلوب من أساليب الدعوة والتربية

(2) 
 : ضوابط استخدام الوسائل والأساليب الدعويةالمطلب الرابع

لما كانت الدعوة الإسلامية دعوةً إلى توحيد الله سبحانه وعبادته، واقتداء بسنة نبي ِّه صلى الله عليه 
وسلم في دعوته إلى الله، كان لزامًا على الدعاة أن تكون أساليبهم ووسائلهم منطلقةً من كتاب الله وسنة 
رسوله صلى الله عليه وسلم وما سار عليه سلف الأمَّة الصالحُ، ومنضبطةً بأحكام الإسلام وتعاليمه، 
لُ بين الغايات والمناهج وبين الوسائل والأساليب المحق ِّقة لْا؛ فالغاية لّ تبرر الوسيلة، كما  فالإسلام لّ يفَصِّ

 (3) . المقاصدفي المبادئ والنُّظمُ البشرية الأخرى، فالوسائل لْا أحكامُ 
وحيث إن بعض الدعاة قد غفل عن هذا الجانب، وحصل تساهل  من بعضهم الآخر، كما أن 
آخرين ظنُّوا استثناء الوسائل والأساليب من هذه الأحكام، وتَصوَّروا أن لْم الحقَّ في التصرف في هذه 

سائل والأساليب توقيفية لّ الوسائل والأساليب واستخدامها دون قيود، بينما اعتقد آخرون بأن هذه الو 
 -لذلك لّبد من معرفة الضوابط والقواعد التي تحكم هذه الوسائل والأساليب؛ حتى تكون ، اجتهاد فيها
 .موافقة للحق، وبعيدة عن الإفراط والتفريط -بإذن الله 

                                                           

 .217الحارثي: حَود، دعوة النبي صلى الله عليه وسلم للأعراب، ص  - 1
 .118المطيري: غازي بن غازي، الدعوة في الواقع المعاصر، ص  - 2
 .24المطلق: أبراهيم بن عبد الله، التدرج في دعوة النبي صلى الله عليه وسلم، ص  - 3



195 
 

استخدام أن تكون الوسائل والأساليب مستمَدةً من نصوص الكتاب والسُّنة، فلا يجوز للداعية  أولًا:
 .الوسائل والأساليب الممنوعة والمحرَّمة؛ كالكذب والخداع، واستعمال الأغاني والمعازف وآلّت الطرب المحرَّمة

(1) 
ألّ يؤدي استخدام الوسائل والأساليب من أجل تحقيق مصلحة إلى الوقوع في مفسدة أعظَمَ من  ثانياً:

نْ دُونِّ اللََِّّّ فَ يَسُبُّوا اللَََّّ عَدْوًا بِّغَيْرِّ عِّلْم  وَلَّ تَسُبُّوا الَّ " :تعالى الله المصلحة، كما قال يقول و  (2)"ذِّينَ يدَْعُونَ مِّ
ابن سعدي في تفسير هذه الآية: "ففي هذه الآية الكريمة دليل  للقاعدة الشرعية، وهي أن الوسائل تعتبر 

  (3)."بالأمور التي توصل إليها
الوسائل والأساليب الأولويات؛ فيقد ِّم الأهم فالمهم من أمور الدعوة أن يراعي الداعية في استخدام ثالثاً: 

ومسائل الدين، ومراتبُ الوسائل والأساليب تابعة لمراتب مصالحها "فالوسيلة إلى أفضل المقاصد هي أفضل 
د، فمن الوسائل، والوسيلة إلى أرذل المقاصد هي أرذل الوسائل، ثم تترتَّب الوسائلُ بترتُّب المصالح والمفاس

   (4)"وفَّقه الله للوقوف على ترتيب المصالح عرَف فاضلها من مفضولْا، ومقدَّمَها ومؤخَّرَها
ب حالْم  رابعاً: مناسبة الوسائل والأساليب للمدعو ِّين؛ فأهل البادية والقرى لْم أساليبُ ووسائل تناسِّ

م وأسلوب حياتهم، كما أن لأهل الم دن الكبيرة وحواضرها أساليبَ ووضعهم وظروفهم، وفهمَهم وعاداتهِّ
ووسائل تناسب حياتهم الّجتماعية، وظروفهم المعيشية، وتقدُّمَهم العلمي والمعرفي، فإذا استُخدمتْ معهم 
غيرها لّ تأتي بثمرات يرجى نفعها، أو تكون بطيئة التأثير، وكذلك هناك وسائل وأساليب تناسب ذوي 

نبثق من مهنهم وتخصصاتهم، فتكون جاذبة لْم، وهم ميالون الّختصاص من المهن المختلفة، حيث إنها ت
لْا، فتأتي بنتائجَ سريعة وطي ِّبة، وهكذا فكل عمل دعوي له نوع يناسبه من الوسائل والأساليب قد لّ 

   (5) .يتلائم مع النوع الآخر

                                                           

 .255ابن الجزي: محمد بن أحَد، تقريب الوصول إلى علم الوصول، ص  - 1
 .108سورة الأنعام الأية،  -2
 (4/378الشوكاني:محمدبن على الإمام الشوكاني رحَه الله، فتح القدير: ) -3
 (.1/498، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمد ين، خان، وحيد ال -4
 (.1/456المرجع السابق، ) - 5



196 
 

يخالف قولهُُ فعلَه، ولّ أن يلتزم الداعية في وسائل دعوته وأساليبها وطرقها بالصدق والحق، وألّ  خامساً:
ظاهرهُ باطنَه؛ حتى يوثَق في شخصه، وحتى تثُمِّر دعوته، وأن يكون قدوته في ذلك كله نبيَّه ورسوله محمدًا 

 (1) .صلى الله عليه وسلم

والحاصل أن هناك فرقاً بين الوسائل والأساليب، فالوسائل هي جميع الأشياء والأمور التي 
الدعوية، والأساليب هي الطرق والكيفيات التي يستخدم بها هذه الوسائل يستخدمها الداعي في مهمته 
 لإيصال دعوته إلى المدعوين.

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

 .309-283البيانوي: محمد أبي الفتح، المدخل إلى علم الدعوة، ص  -1



197 
 

 المبحث الثاني

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم فقه الدعوي المتعلق بالأساليب الدعوية، في
الأعمال، وحفظ الحقوق، وإقامة العدل بين والدعوة إلى الله دعوة إلى مكارم الأخلاق، ومحاسن 

الناس بإعطاء كل ذي حق حقَّه، وبذلك يتحقق الإخاء والمودة بين المؤمنين، ويستتب الأمن التام والنظام 
الكامل داخل شريعة الله، وتضمحل كل الأخلاق السافلة والظواهر السيئة من المجتمع المسلم، هذه هي 

اسع الشامل، ولذا جاءت الآيات الكثيرة ترغب فيها، وتحث عليها؛ لأنها وظيفة الدعوة إلى الله بمفهومها الو 
 .أنبياء الله والصفوة المباركة من العلماء العاملين في كل زمان ومكان

نَ الْمُسْ " وقال الله تعالى: اً وَقاَلَ إِّنَّنيِّ مِّ لَ صَالحِّ  ، (1)"لِّمِّينَ وَمَنْ أَحْسَنُ قَ وْلًّ ممَِّّنْ دَعَا إِّلَى اللََِّّّ وَعَمِّ
هَوْنَ عَنِّ الْمُنْكَرِّ وَأوُلئَِّكَ وقال الله تعالى: " لْمَعْرُوفِّ وَيَ ن ْ نْكُمْ أمَُّة  يَدْعُونَ إِّلَى الخَْيْرِّ وَيَأْمُرُونَ باِّ هُمُ وَلْتَكُنْ مِّ

 .(2)"الْمُفْلِّحُونَ 
صراط الذين أنعم الله والدعوة إلى الله دعوة إلى اتباع الصراط المستقيم، وقال الشيخ رحَه الله: 

عليهم من النبيين والصديقين، والشهداء والصالحين، وبسلوك هذا الصراط تنقطع سبل الّبتداع، وخرافات 
 (3).الأهواء التي عشعشت في قلوب الكثيرين من المسلمين

 المطلب الأول: أسلوب الحكمة
للحاكم بين العرب تقول: "حكمت، وأحكمت، وحكم ت بمعنى منعت ورددت، ومنه قيل 

 الناس: حاكم"
 .(4)وتُطلق ويرُاد بها العدلُ،"ويقال: أحكم الأمر: أتقنَه، والحكيم: المتقن للأمور"

والحكمة في الّصطلاح تعددت معانيها وأشهرها تعريف ابن القيم رحَه الله تعالى في المدارج "فعلُ 
 .(5)ما ينبغي على الوجه الذي ينبغي في الوقت الذي ينبغي"

ويمكن استعراض بعض مظاهر أسلوب الحكمة في الدعوة من خلال ما جاء الشيخ رحَه الله فقال 
 في هذا الكتاب فيما يلي:

                                                           

 .33سورة فصلت الأية،  - 1
 .104سورة العمران الأية،  - 2
 (.1/348، )الحكيمالتذكير القويم في تفسير القرآن خان، وحيد الد ين،  - 3
 (.3/329لسان العرب، ابن منظور، مادة )وسل( ) - 4
 (.5/564الجوهري: اسماعيل بن حَاد، الصحاح تاج اللغة، ) - 5



198 
 

 
إذا أحكم صاحب الدعوة قوله، وسدد لفظه؛ فقد أوتي من الحكمة بابا عظيما، يقول  القول الحسن: –أ

  (1)" وَقُولُوا لِّلنَّاسِّ حُسْنًا"الله عز وجل: 
ومن الحكمة في بعض المواقف الجنوح إلى التعريض والتلميح دون التصريح؛  :والتعريضالتصريح  –ب

 فالتصريح يهتك حجاب الْيبة، ويورث الجرأة على الْجوم، والتبجح بالمخالفة، ويهيج على الإصرار والعناد.
وهي صورة من صور التعامل الدال على الحكمة، والموصل إلى المقصود مع حفظ ما للداعي  المداراة: –ج

 والمدعو من كرامة ومروءة.
وتخولْم بالموعظة والتعليم من أعظم ما يعين  :تحري أوقات الفراغ والنشاط والحاجة عند المدعوين –د

 الداعية على استجلاب الناس وجذب قلوبهم إلى دعوته.
ثم الذي يليه، وأن يجعل للمدعو من الدروس : دعوة إلى الله بالحكمة أن يبدأ الداعية بالمهممن ال –ه 

ما يسهل عليه حفظها وفهمها، والتفكر التام فيها، وأن يعلم العوام ما يحتاجون إليه بألفاظ وعبارات قريبة 
 (2) من أفهامهم تناسب مستواهم مع مراعاة التنويع في الأسلوب والتشويق.

فالقابل للحق يدعى بالحكمة، فيبين له الحق بدليله: علما  :إن مراتب الدعوة بحسب مراتب البشر –و
وعملا واعتقادا، فيقبله ويعمل به. وهذا هو القسم الأول من المسلمين، والقابل للحق الذي عنده شهوات 

ترهيب من الباطل، ويغذى تصده عن اتباع الحق يدعى بالموعظة الحسنة المشتملة على الترغيب في الحق وال
بالحكمة التصويرية: من القصص الحكيم، وضرب الأمثال، ولفت القلوب والأنظار إلى الصور المعنوية 
وآثارها، والآثار المحسوسة. وهذا هو القسم الثاني من المسلمين وهم العصاة. والمعاند الجاحد يجادل بالتي 

، ق بل وقف في طريقه، فهذا يدعى بالقوة إن أمكنوالظالم الذي عاند وجحد ولم يقبل الح، هي أحسن
فهذه مراتب الدعوة بحسب مراتب البشر، ويلاحظ أن مرتبة الحكمة ملازمة لجميع المراتب الأخرى، وذلك؛ 
لأن الحكمة في الحقيقة هي وضع الشيء في موضعه والإصابة في الأفعال والأقوال والّعتقادات إصابة 

 (3) محكمة متقنة.
 

                                                           

 .83سورة البقرة الأية،  - 1
 (.1/348، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.1/250المرجع السابق،  ) - 3



199 
 

 الثاني: أسلوب الموعظة الحسنةالمطلب 
إن الموعظة الحسنة من الأمور التي أمر الله تعالى بمراعاتها لدى الدعوة إليه، وجاء ذكرها مقرونًا 

 بالأمر الدعوة بالحكمة، والأمر بالجدال بالتي هي أحسن.
 قلبَه من ثواب وهي النصح والتذكير بالعواقب، وتذكير الإنسان بما يلُين ِّ  أولًا: تعريف الموعظة لغةً:

 (1)وعقاب.

  ثانياً:تعريف الموعظة اصطلاحاً:
أن هناك ضابطاً للوعظ فيقول: "هو الكلام  (2)"هي الأمر والنهي المقرون بالترغيب والترهيب"

الذي تلين له القلوب، وأعظم ما تلين له قلوب العقلاء أوامر ربهم و نواهيه، فإنهم إذا سمعوا الأمر خافوا 
في عدم امتثاله، وطمعوا فيما عند الله من الثواب في امتثاله، وإذا سمعوا النهي خافوا من  من سخط الله

سخط الله في عدم اجتنابه، وطمعوا فيما عنده من الثواب في اجتنابه، فحداهم حادي الخوف والطمع إلى 
 (3)الإمتثال، فلانت قلوبهم للطاعة خوفاً وطمعاً"

لَّتيِّ هِّيَ أَحْسَنُ   إِّنَّ ادعُْ إِّلَىَٰ وقال الله تعالى: " لحِّكْمَةِّ وَالْمَوْعِّظَةِّ الحَْسَنَةِّ ۖ وَجَادِّلْْمُْ باِّ  سَبِّيلِّ رَب ِّكَ باِّ
لْمُهْتَدِّينَ  نَْ ضَلَّ عَنْ سَبِّيلِّهِّ ۖ وَهُوَ أعَْلَمُ باِّ  (4)"رَبَّكَ هُوَ أعَْلَمُ بمِّ

سيئة، وحتى تتصف الموعظة فالموعظة إذًا قد تكون حسنة وقد تكون وقال الشيخ رحَه الله، 
بكونها حسنةً لّ بد أن تكون مُحصلةً لمقصودها، لّ بنقيضه ولّ ضده، والمقصود من الموعظة الحسنة: إيصال 
المدعو إلى الوثوق بصدق ما يقدم له من وعد مؤجل بثواب عظيم جدًا على سعي يتحمل به مشقةً حالية، 

ذات القيمة القليلة بالنسبة إلى الموعود به، والوثوق بصدق  أو مخالفة شهوة ، أو هوى من رغائبها العاجلة
 (5) ما ينُذَر به من وعيد على المعصية، ومخالفة الأوامر والنواهي.

فإذا وثق بصدق الوعد والوعيد، ولم يكن فاقد الّعتدال النفسي بسبب ثورة  انفعالية غشت على 
هًا إرادته بصيرته وأخلت بتوازنه، فإن قلبه سيلين، ومن طبيعة د وافعه الفطرية أن يتحرك فيه محور الطمع مُوج ِّ

مع دفع قوي للسعي الحثيث في السبيل الذي يحقق له المطموع به، من الخير العظيم الذي تضمنه الوعد، 
                                                           

 (4/217منظور: محمد بن مكرم، لسان العرب، )ابن  - 1
 (.20/286الرازي: محمد بن عمر، مفاتيح الغيب) - 2
 (.3/139ابن القيم، محمد بن أبي بكر، تفسير القيم، ) - 3
 (2/438التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم ، )خان، وحيد الد ين،  - 4
 (.2/671) المرجع السابق  - 5



200 
 

هًا إرادته بدفع قوي للابتعاد بشدة عن السبل التي تجلب له ما يكره من  وأن يتحرك فيه محور الخوف موج ِّ
أو خسارة، أو مضرة مخوف منها، ومن كل شر تضمنه الوعيد على المخالفة والعصيان وسلوك عذاب أليم، 
 (1) سبل الضلالة.

الأمثال وسيلة من الوسائل التي استخدمها القرآن الكريم والسنة  الوعظ عن طريق ضرب الأمثال:أولًا: 
ليهتدي بها من هداه الله إلى فوزه ونجاته في النبوية المطهرة في بيان حقائقهما ومعانيهما الخفية التي قررها 

الدنيا والآخرة، ولضرب الأمثال فوائد جليلة كثيرة، منها تقرير الحقائق تقريراً واضحًا جليًا، وتقريب المراد 
 وتفهيم المعنى وإيصاله لذهن السامع، وتشويق السامع وترغيبه إلى الإيمان، إلى غير ذلك.

إن القصة طريقة من طرق البشارة والنذارة والْداية والإرشاد، والترغيب  القصص:الوعظ عن طريق  ثانياً:
والترهيب، وهي إحدى الوسائل الناجحة والمؤثرة لعرض تعالم الدعوة سهة واضحة، فهي تجذب النفوس 

، من وتؤثر في القلوب. حيث تعرض الأمثلة والشواهد التاريخية التي جرت فيها سنة الله في الثواب والعقاب
قصص الأمم السابقة، وما جرى لْم أو عليهم، كقصص الرسل السابقين وأقوامهم، وما جرى للذين آمنوا 
بهم من نصرة الله لْم، وما جرى على الذين كفروا وكذبوا رسل ربهم وأجرموا وأفسدوا في الأرض من عذاب 

وجل وسنة الرسول صلى الله عليه  وكتاب الله عز، مهلك لْم، ومن تدمير لمساكنهم، وبلدانهم، وممتلكاتهم
وسلم فيها الجم الوفير من قصص الأمم السالفة، وعلى حامل الرسالة أن يستفيد منها، ويحسن عرضها، 

 (2) وتدبر النصوص المشتملة عليها، وأن يستخرج ما فيها من دقائق، وعظات، وعبر.

عال في عملية التربية، فعلى قدر ما يحمل إن الداعية هو العنصر الف الوعظ عن طريق طرح الأسئلة:ثالثاً: 
في عقله من علم وفكر، وما يحمل في قلبه من إيمان برسالته، ومحبة لدعوته، ورغبة في إيصال الخير، وما 
أوتي من موهبة وخبرة في حسن طريقة التعليم والتربية، يكون نجاحه وحسن تأثيره في قلوب الآخرين، وإن 

تجواب فيه تدريب للمدعو على التفكير، وتشجيعه على المناقشة، وتعويد الوعظ عن طريق الحوار والّس
على العطاء والمشاركة وإبداء الرأي، وإن أي تربية بدون استخدام هذه الوسيلة قد تعتبر فاشلة، لأنها تكون 
شخصًا ضعيف الشخصية، عديم التأثير. ومن خلال الوعظ بالحوار والمناقشة يتم تصحيح بعض المفاهيم 

لخاطئة لدى المدعويين، والتركيز على بعض الحقائق لترسخ في النفوس، وتثبت في القلوب، وإيضاح بعض ا
المفاهيم والمعاني الغامضة، وتوجيه السائل لما هو أهم بالنسبة له، وتربية المدعو على الأخلاق الفاضلة، 

                                                           

 (.2/556) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.2/671) المرجع السابق - 2



201 
 

 تضر بهم وبمجتمعهم، وإعطاء بعض والمعاني النبيلة، والآداب السامية، وتحذير المدعويين من الأمور التي
 (1) الكلمات المعنى الشرعي لْا، ولذلك كله شواهد من السنة.

وهو منهج أصيل من مناهج الدعوة إلى الله تعالى قرره القرآن في غير  التذكير بنعم الله تعالى وآلائه:رابعاً: 
صلى الله عليه وسلم، فإنه يوجب الحياء ما آية، وهو منهج الأنبياء جميعًا من نوح عليه السلام إلى محمد 

 من إظهار المخالفة، فما جزاء الإحسان إلّ الإحسان.
والمقصود منه هو وضع نماذج من أعلى  الوعظ عن طريق التذكير بسيرة السلف الصالح:خامساً: 

ا كل النماذج، ومن أروع الأمصلة، وقدوات من خير القدوات أمام أعين وأسماع المدعويين، لينهل منه
منتهل، ويستفيد منها كل مستفيد، ويعتبر كل معتبر، فالقاسي القلب يجد نماذج تقربه من الله، والعاصي 
يتوب، والفاسق يرجع عن فسقه، والمبتلى يصبر، وكل واحد يأخذ ما يناسبه. وهو أيضًا يكون دافعًا 

م. ولأئمتنا وعلمائنا الكتب الكثيرة للإنسان للاستزادة من أعمال الخير، ومحاولة محاكاة الصالحين ومماثلته
في سير السلف الصالح، التي يوردون فيها أخبارهم، وأحوالْم، وحكاياتهم، فتجد فيها أحوالْم المتنوعة في 
تقوى الله والخوف منه، ومن عقابه، وتأثرهم وبكاؤهم عند قراءة القرآن، وأحوال النساء الصالحات، والحب 

والولّء لله ولرسوله وللمؤمنين، وأحوالْم عند الموت، وأخبارهم في الحرص للنبي صلى الله عليه وسلم، 
والمسارعة إلى الخيرات، وحبهم للشهادة في سبيل الله، وأخبارهم في الزهد في الدنيا، وغير ذلك من المعاني 

 (2) المهمة.
أن يسأل عن إلى النصارى العرب وغيرهم عليه  الداعي قبل أن يبدأ بدعوته ويوجههاوالحاصل أن 

ولكن لّ تزال لديهم شبهات  ،حال المدعو هل هو من الحيارى الذين يحترمون الدين ويقدسون الرب
أو هل هذا المدعو قسيس يتطلب له طالب علم له دراية بالكتاب والسنة وبدين النصارى  ،وشهوات

وإن معرفة الداعي ، وجوانب الّنحراف والّختلاف والّتفاق وكيف يناقش هذا المدعو ويقيم عليه الحجة
اعي أن يراعيها يقتضي منه أن ينزلْم منازلْم فإن ذلك من الأمور الْامة التي يجب على الد لأحوال المدعوين

ويعاملهم بناء على أقدارهم ويخاطبهم على قدر  ،ويتنبه إليها ويحرص على تطبيقها وتنفيذها مع المدعوين
 . عقولْم وأفهامهم لتأليف قلوبهم وجذب نفوسهم إلى الإسلام

                                                           

 (.2/321، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.2/561المرجع السابق، ) - 2



202 
 

بأن تكون هذه الموعظة موافقة ، وعلى الداعي أن يراعي الحكمة في استخدام أسلوب الموعظة
 ،فتكون موعظة حسنة في موضوعها وأسلوبها وطريقة عرضها، صلى الله عليه وسلم  وسنة نبيهلكتاب الله

قال:  -صلى الله عليه وسلم  -وتكون موعظة بليغة مؤثرة كما روى العرباض بن سارية عن رسول الله 
 (.ا الدموعوذرفت منه، وجلت منها القلوب ،موعظة بليغة  -صلى الله عليه وسلم  -)وعظنا رسول الله 

(1) 
وقد  ،ويقتصد في الموعظة ويجتنب الإطالة كي لّ ينفروا ،وعلى الداعي أن يتحين الوقت المناسب

فكثرة المواعظ مملة تضعف تأثيرها في ، يتخول أصحابه بالموعظة  -صلى الله عليه وسلم  -كان النبي 
 . القلوب

 المطلب الثالث: أسلوب القدوة الحسنة
القِّدوة" أو"القُدوة" في اللغة تعني الأسوة، وتدل على الشيء الذي تقتبسه وتهتدي  لغةً:أولًا: القدوة 

 2به
 (3) أن يلتزم الداعية مايدعو إليه لّقتداء الغير به.  ثانياً: القدوة اصطلاحاً:

أن تكون الداعية صورة صحيحة وصادقة لكل ما تدعو إليه، وتريد غرسه في المدعوة، بل أن 
ولّ ريب أن الدعوة بالفعل والعمل، أقوى وأوقع في نفس الطالبة،  ،وسلوكها قبل كلامهايصدق فعلها 

وأعون على حفظها وفهمها، وأدعى إلى اقتدائها وتأسيها من الدعوة بالقول والبيان، فالدعوة بأسلوب 
 .وسلم صلى الله عليه -القدوة هو الأسلوب الملائم للفطرة، وقد كان من أعظم وأبرز أساليب النبي 

إن أسلوب القدوة من أوائل الأساليب الدعوية الناجحة، حيث تتمثل الداعية أمام ناظري الطالبة 
صورة حية، ونموذجاً صادقاً، وتطبيقاً واقعياً للأفكار والمبادئ التي تدعو لْا، ومهما عملت الداعية على 

ك لن يحقق ذات النتائج، ولن يغني توضيح منهج الإسلام المتكامل، أو رسم صورة مثالية للمسلم، فإن ذل
 .عن وجود واقع حقيقي يمثله إنسان صادق، يحقق بعمله وسلوكه هذه الصورة

لْا أثر بعيد المدى في نفوس المدعوات، لأنها عرض للنماذج البشرية الصالحة التي  الحسنة القدوةو 
 صلى الله عليه وسلم أن يقتدي برسله الذين تقدموه -يراد محاكاتها والّقتداء بها، وقد أمر الله نبيه 

                                                           

 (.4563( رقم الحديث )8/60البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ) - 1
 (.12/145ابن منظور: محمد بن مكرم، لسان العرب،) - 2
 .462زيدان: عبد الكريم، أصول الدعوة، ص  - 3

https://www.alukah.net/sharia/0/7850/


203 
 

أوُلئَِّكَ الَّذِّينَ هَدَى اللََُّّ فبَِّهُدَاهُمُ اقْ تَدِّهْ قُلْ لَّ أَسْألَُكُمْ عَلَيْهِّ أَجْراً إِّنْ هُوَ إِّلَّّ " :تعالى الله فقال 
كما جعله مثلا أعلى للمسلمين، وهو الذي جمع ما تفرق في غيره من خصال الخير   ،(1)"ذِّكْرَى لِّلْعَالَمِّينَ 

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فيِّ رَسُولِّ اللََِّّّ أسُْوَة  حَسَنَة  : "كلها، وله الكمال البشري في الأخلاق الإسلامية، قال تعالى
  َ رَ وَذكََرَ اللََّّ َ وَالْيَ وْمَ الْآخِّ  .(2)"كَثِّيراًلِّمَنْ كَانَ يَ رْجُو اللََّّ

وقد تكون القدوة نموذجا حسيا مشاهدا ملموسا تقتدي به الطالبة في فقال الشيخ رحَه الله 
معلمتها الداعية لْا، كما أنها قد تكون مثالّ حاضرا في الذهن بأخبار هذا المثال وسيرته، وصورة مرتسمة 

وترسم في ذهن الطالبة نتيجة للعمليات في النفس بما أثُر عنه من أقوال وأفعال، وهذه الصورة تتكون 
إلى جانب المواقف الّجتماعية والحالّت التي تمر بها الطالبة أو تصادفها في  -كالملاحظة والتذكر  -العقلية

حياتها، ولن تكون القدوة ناجحة كأسلوب دعوي؛ إلّ إذا برزت الأهداف التي تدعو إليها المعلمة الداعية 
 (3).بها الداعية سلوكاً عملياً ظاهراً للطالبات في جو طبيعي بعد أن تتحلى
 القدوة الحسنة، وهي قسمان:

أ. قدوة حسنة مطلقة: وهي متمثلة في الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام. ودوننا هذه الآيات لنتأملها، 
يمَ وَالَّذِّينَ "قال الحق تعالى:  لَقَدْ كَانَ "وقال تبارك وتعالى:  ،(4)"مَعَهُ  قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أسُْوَة  حَسَنَة  فيِّ إِّبْ راَهِّ

رَ وَمَنْ يَ تَ وَلَّ فإَِّنَّ اللَََّّ هُوَ الْغَ  مْ أسُْوَة  حَسَنَة  لِّمَنْ كَانَ يَ رْجُو اللَََّّ وَالْيَ وْمَ الْآخِّ ُّ الْحمَِّيدُ لَكُمْ فِّيهِّ وقال ، (5)"نيِّ
رَ وَذكََرَ اللَََّّ لقد كَانَ لَكُمْ فيِّ رَسُولِّ اللََِّّّ ": وتعالى سبحانه أسُْوَة  حَسَنَة  ل ِّمَن كَانَ يَ رْجُو اللَََّّ وَالْيَ وْمَ الْآخِّ
أوُلئَِّكَ الَّذِّينَ هَدَى اللََُّّ فبَِّهُدَاهُمُ اقْ تَدِّهْ قُلْ لَّ "وتأمل هذا المعنى العميق في قوله جل  وعلا: ، (6)"كَثِّيراً

 .(7)"ذِّكْرَى لِّلْعَالَمِّينَ أَسْألَُكُمْ عَلَيْهِّ أَجْرًا إِّنْ هُوَ إِّلَّّ 
صلى الله عليه وسلم: )أولئك( يعني:  -تعالى مخاطبا عبده ورسوله محمدا  الله قال ابن كثير: قال

الأنبياء المذكورين مع من أضيف إليهم من الآباء والذرية والإخوان وهم الأشباه. )الذين هدى الله( أي: 

                                                           

 .90سورة الأنعام الأية،  - 1
 .21سورة الأحزاب الأية،  - 2
 (.3/679، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .4سورة الممتحنة الأية،  -4
 .6سورة الممتحنة الأية،  - 5
 .21سورة الأحزاب الأية،  - 6
 .90سورة الأنعام الأية،  - 7



204 
 

أي: اقتد واتبع. وإذا كان هذا أمراً للرسول صلى الله عليه هم أهل الْداية لّ غيرهم. )فبهداهم اقتده( 
 (1)وسلم، فأمته تبع له فيما يشرعه لْم ويأمرهم به.

ب. قدوة حسنة مقي دة، وتتمثل في العلماء الربانيين والْداة الصالحين والمربين، ولعله بيت القصيد من 
العلماء والمصلحين، وهذه التقييدات نسبية حديثنا يدور حول هذا النوع، إذ القدوة المقي دة حال عموم 

ومختلفة اختلف بعضهم في تحديدها، وممن قيدها ابن مسعود رضي الله عنه، حيث قال: مَن كانَ مُسْتَ نًّا، 
نَةُ، أولئك أصحابُ محمد صلى الله عليه وسلم، كانوا  فَ لْيَسْتَََّ بمن قد ماتَ، فإنَّ الحيَّ لّ تؤُمَنُ عليه الفِّت ْ

ذه الأمة: أبرَّها قلوبًا، وأعمقَها علمًا، وأقلَّها تكلُّفًا، اختارهم الله لصحبة نبي ِّه، ولإقامة دِّينه، فاعرِّفوا أفضلَ ه
لْم فضلَهم، واتبعُوهم على أثرهم، وتمسَّكوا بما استَطعَْتُم من أخلاقِّهم وسيَرِّهم، فإنهم كانوا على الْدَُى 

 (2)المستقيم.

لْذا الشرط من أهم دواعي قبول ما تدعو إليه، وتصديق أقوالْا، إن تطبيق الداعية والحاصل 
وترسيخها في قلوب الطالبات، لأن من خالف فعله قوله، فإن ذلك تكذيب لقوله، وعائد إليه بالإبطال، 

 .كما أنه منفر للناس من دعوته والّنتفاع بكلامه
 المطلب الرابع: أسلوب القصة

تنى القرآن الكريم بها عناية خاصة؛ لما فيها من عنصر وأسلوب القصة من الأساليب التي اع
 :وقد ألمح القرآن إلى هذا في أكثر من آية من ذلك قوله تعالى ،التشويق، وجوانب الّتعاظ والّعتبار

إلى غير ذلك من الآيات التي تبين اعتماد القرآن أسلوب القصص، ، (3)"فاَقْصُصِّ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَ تَ فَكَّرُونَ "
 .تحقيقاً لمقاصد وأغراض

الحوادث التي يشتمل عليها القصص القرآني إنما هي قطع من أحداث فقال الشيخ رحَه الله أن 
الحياة، جاء بها القرآن الكريم، وبعثها من الماضي كما هي، دون أن يدخل عليها شيئاً، يغير حقيقة من 

هو الذي ينبغي أن نقف ، دلّلّت ألفاظه اللغوية حقائقها. والتزام النص القرآني واحترامه، والوقوف به عند
عنده، وأن نَخذ به أنفسنا في كل موقف نقفه من آيات الكتاب الكريم، وخاصة في القصص القرآني، وما 

إلى أن قصص القرآن الكريم امتازت بسمو  وأشار الشيخ، اشتمل عليه من أحداث ووقائع وأشخاص

                                                           

 (.6/316ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية ) - 1
 (.3/391، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 186سورة الأعراف الأية،  - 3



205 
 

اشتمل على فصول في الأخلاق مما يهذب النفوس، ويجمل الطباع، غاياته، وشريف مقاصده، وعلو مراميه: 
وينشر الحكمة والآداب، وطرق في التربية والتهذيب شتى، تساق أحيانًا مساق الحوار، وطورا مسلك 
الحكمة والّعتبار، وتارة مذهب التخويف والإنذار، وحوى كثيراً من تاريخ الرسل مع أقوامهم، والشعوب 

بار اقوام هود فمكن الله لْم في الأرض، وأقوام ظلوا فساءت حالْم، وخربت ديارهم، وحكامهم، وشرح أخ
ووقع عليهم العذاب والنكال: يضرب بسيرهم المثل، ويدعو الناس إلى العظة والتدبر، كل هذا قصه الله 

وهم تعالى في قول بين وأسلوب حكيم ورفض رائع وافتنان عجيب: ليدل الناس على الخلق الكريم، ويدع
إلى الإيمان الصحيح ويرشدهم إلى العلم النافع، بأحسن بيان، وأقوم سبيل: وليكون مثلهم الأعلى فيما 

 (1) .يسلكون من طرائق وأساليب التعليم، ونبراسهم فيما يصطنعون من وسائل الإرشاد
الله ينصر بيان أن الدين كله من عند الله، وأن " لشيخومن أغراض القصة القرآنية، وفق ما تورده ا

رسله والذين آمنوا يرحَهم وينجيهم من المأزق والكروب من عهد آدم ونوح )عليه السلام( إلى عهد محمد 
ومن أغراضها أيضًا شد أزر ، وأن المؤمنين كلهم أمة واحدة، والله الواحد رب الجميع ،صلى الله عليه وسلم

صلى الله عليه وسلم، ومن أتبعه  يت رسول اللهالمسلمين، وتسليتهم عما يلاقون من الْموم والمصائب، وتثب
من أمته، وموعظة وذكرى للمؤمنين، وكذلك تنبيه البشر على غواية الشيطان، وإظهار العداوة الأبدية بينه 
وبين الناس منذ ابيهم آدم )عليه السلام( إلى أن تقوم الساعة، ومن اغراض القصص التربوية أيضًا بيان 

 (2). "ذلك قصة عزير الذي اماته الله مائة عام ثم بعثه قدرة الله تعالى، ومثل

أن الأسلوب القصصي له أثره في توجيه العقيدة والسلوك منشؤه شعور انفعالي  فيستخرج منه
دافع، أو عامل وجداني مؤثر. والّنفعال تجربة عابرة يمر بها الإنسان، عندما يكون الدافع قويًا، أما العاطفة 

نشأ عن تركيز مجموعة من الّنفعالّت حول موضوع ما، وإذا كان منهم العوامل التي فهي استعداد نفسي ي
إلى أن القرآن الكريم استعمل  شيخوتشير ال، تساعد على تكوين العواطف )التكرار، والّيحاء، والّقتران(

عَلَى أَهْلِّ هَذِّهِّ الْقَرْيةَِّ  إِّناَّ مُنْزِّلُونَ "تعالى في قوم لوط:  الله الّسلوب القصصي، في سوق الأدلة العقلية. قال
هَا آيةًَ بيَِّ نَةً لِّقَوْم  يَ عْقِّلُونَ  ن ْ اَ كَانوُا يَ فْسُقُونَ وَلَقَدْ تَ ركَْنَا مِّ ومن الأدلة العقلية في أسلوب ، (3)"رِّجْزاً مِّنَ السَّمَاءِّ بمِّ

                                                           

 (.1/467، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.1/468المرجع السابق، ) - 2
 .34سورة العنكبوت الأية، - 3



206 
 

نَّ مَثَلَ عِّيسَى عِّنْدَ اللََِّّّ إِّ : "وكما في قوله تعالى ذكر الشيخالقصص القرآني القياس الواضح بالمثال، هو ما 
نْ تُ راَب  ثُمَّ قاَلَ لَهُ كُنْ فَ يَكُونُ    (1)"كَمَثَلِّ آدَمَ خَلَقَهُ مِّ

فإن القصص السماوية عامة، والقصص القرآنية خاصة، جعل لحياة الّنسان فقال الشيخ رحَه الله 
العقيدة تصلح الأخلاق، ويستقيم معنى لّ يزول، وجعله متصلًا في حياة الكون في أوسع مداه، وبصلاح 

النظر إلى الحياة، إذ أن العقيدة الدينية قوة تحرك السلوك وتوجهه، ويستمد منها الإنسان في شتى ظروف 
الحياة فيما تتخاذل من دونه النزوات والأهواء، وما يكون له عونًا على البت فيما يعرض له من قضايا 

علماء الّجتماع ما زالوا يعدون من أسباب نهوض ، ثم ختلفةيغشاها الصراع النفسي بين الدوافع الم
المجتمعات وانحلالْا، حالة الدين والعقيدة، وقد شهد القرآن بذلك، ونبه عليه على لسان سليمان )عليه 

نْ قَ بْلِّهَا وكَُنَّا فَ لَمَّا جَاءَتْ قِّيلَ أهََكَذَا عَرْشُكِّ قاَلَتْ كَأنََّهُ هُوَ وَأوُتِّينَا الْعِّ "السلام( في قصته مع بلقيس  لْمَ مِّ
اَ كَانَتْ مِّنْ قَ وْم  كَافِّرِّينَ  هَا مَا كَانَتْ تَ عْبُدُ مِّنْ دُونِّ اللََِّّّ إِّنهَّ ، فقد كان عبادتها للشمس، (2)"مُسْلِّمِّيَن وَصَدَّ

مما صدها عن حصول العلم النافع، إذ أنها بذلك الّعتقاد الباطل منصرفة عن الرشد الفكري واستكمال 
ويرى ، ضارة الصحيحة، لأن أعمال الناس تتكيف بحسب ما يصدر عن معتقداتهم من أفكار وسلوكالح

بأن ارتباط موازين القيم والأخلاق، يميز أن الله سبحانه وتعالى حقيقة يؤكدها القصص القرآني فالكفر 
من لم يجعل الله له نوراً ظلمة وضلال، والإيمان نور وهداية، فلا إصلاح بلا عقيدة، ولّ تربية بغير إيمان، )و 

فما له من نور(، ولْذا أقام القصص القرآني منهجه التربوي على العقيدة، فالعقيدة تبعث في نفس المؤمن 
الّطمئنان الذي يضمن لْا الْدوء والّتزان في الأفعال والسلوك، ويبعد عنها الخوف من المجهول، ويوجهها 

 (3) .ات أو التأويلاتالوجهة الصحيحة، دون أن تتثبت في التكهن
القصد الرئيس من القصص القرآني هو الّطلاع على أخبار الأمم السالفة والقرون الحاصل أن 

الماضية؛ ليعلم المطلع على ذلك سعادة من أطاع الله، وشقاوة من عصاه؛ وهذا يعني أن القصد من القصص 
لى اتباع القرآني ليس السرد والرواية، وإنما ما تحمل تلك الأخبار والقصص من مواعظ وعبر، ترشد قارئها إ

سبل الفلاح والرشاد، وتجنبه طرق الزيغ والضلال. قال أبو عبيد: إن القصص التي قصها الله تعالى عن 
الأمم الماضية وما عاقبهم به ظاهرها الإخبار بهلاك الأولين، إنما هو حديث حدث به عن قوم، وباطنها 

                                                           

 (.1/459، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .42سورة النمل الأية،  - 2
 (.2/562، )الحكيمالتذكير القويم في تفسير القرآن خان، وحيد الد ين،  - 3



207 
 

ابن  م وقريب من هذا ما ذكرهوعظ الآخرين، وتحذيرهم أن يفعلوا كفعلهم، فيحل بهم مثل ما حل به
 من "أن من مقاصد القرآن في ذكر القصص الماضية أن يعتبر بها المسلمون في الخير والشر. عاشور

 المطلب الخامس:أسلوب التدرج في الدعوة إلى الله
لتدرُّج باب عظيم من أبواب الدعوة إلى الله تعالى، وهو علم يحتاج إلى فقه كامل بأحكام الدين، ا

حفظ النصوص وأقوال الأئمة، بل كلمة الفقه كلمة واسعة تعني أكثر من ذلك، فالفقه هو العلم بالأحكام و 
ونصوصها ثم ربط هذه الأحكام بعضها ببعض في إطار واحد، تظهر فيه محاسن الشريعة ومقاصدها، 

  .وحكم الله تعالى في تشريع شرائعه وأحكامه
 :الله تعالىتعريف التدرج في الدعوة إلى أولًا: 

 (1) .التقدم بالمدعو شيئًا فشيئًا للبلوا به إلى غاية ما طلب منه وَفْقَ طرق مشروعة مخصوصة
ر قبَول دين الإسلام،  ويعتبر التدرج في الدعوة إلى الله تعالى خصيصة من أهم الخصائص التي تيس ِّ

والبَدْء بالأهم فالمهم؛ للترقي إلى أعلى وتحمُّل تكاليفه، وتطبيقه في الواقع، ومعناه التقدم خطوة خطوة، 
  .المراتب

: صورة تحريم الخمر، فقد بدأ الأمر بقوله تعالىالتدرج في القرآن الكريم كما يبدوا من  أوضحف
نْهُ سَكَرًا وَرِّزْقاً حَسَنًا" ذُونَ مِّ يلِّ وَالْأَعْنَابِّ تَ تَّخِّ سْألَُونَكَ عَنِّ يَ : "ثم أنزل قوله تعالى، (2) "وَمِّنْ ثَمرَاَتِّ النَّخِّ

مَا رِّ قُلْ فِّيهِّمَا إِّثْم  كَبِّير  وَمَنَافِّعُ لِّلنَّاسِّ وَإِّثْمهُُمَا أَكْبَرُ مِّنْ نَ فْعِّهِّ يَا أيَ ُّهَا : "ثم أنزل قوله تعالى، (3) "الْخمَْرِّ وَالْمَيْسِّ
: ثم كانت النهاية مع قوله تعالى، (4) "مَا تَ قُولُونَ الَّذِّينَ آَمَنُوا لَّ تَ قْرَبوُا الصَّلَاةَ وَأنَْ تُمْ سُكَارَى حَتىَّ تَ عْلَمُوا 

نْ عَمَلِّ الشَّيْطاَنِّ " رُ وَالْأنَْصَابُ وَالْأَزْلَّمُ رِّجْس  مِّ اَ الخَْمْرُ وَالْمَيْسِّ  فاَجْتَنِّبُوهُ لَعَلَّكُمْ يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آَمَنُوا إِّنمَّ
 (5)".تُ فْلِّحُونَ 

من أهم دعائم التدرُّج هو علم هذه الأولويات، حتى يتسنى للداعية أنْ فقال الشيخ رحَه الله:  
يعلم من أين يبدأ، وما هو الذي يجب أنْ يطبق أولًّ وإلى ماذا يتدرج منه، ولّ يكفي أنْ يكون الداعية 

كذلك عالماً بأحكام الدين، حافظاً لْا، عالماً بمقاصد الشريعة الإسلامية ومدركاً لأصولْا، بل يجب عليه  
                                                           

 (.8/223أبو حيان، محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير ) - 1
 .67سورة النحل الأية،  - 2
 .219سورة البقرة الأية،  - 3
 (.6/316ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية ) /43سورة النسآء الأية،  - 4
 .90سورة المائدة الأية،  - 5



208 
 

أنْ يلم بواقع المجتمع، ويدرس ما فيه من طبائع وصفات ويشخص ما فيه من علل وأمراض، حتى يتمكن 
   (1) .من علاجها

الحكمة من هذا التدرج التشريعي في الإسلام -رضي الله عنها-وقد أظهرت أم المؤمنين عائشة 
ل فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس سورة من المفصَّ  -أي القرآن-إنما نزل أوَّل ما نزل منه "بقولْا: 

إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شيء لّ تشربوا الخمر لقالوا: لّ ندع الخمر أبدًا، ولو نزل لّ 
  (2) ".تزنوا لقالوا: لّ ندع الزنا أبدًا

في شرحه لْذا الحديث الحكمة من هذا التدرُّج، فقال:  -رحَه الله تعالى- محمود بن أحَدوبينَّ ا 
أشارت إلى الحكمة الإلْية في ترتيب النزول، وأن أول ما نزل من القرآن الدعاء إلى التوحيد، والتبشير "

ذا للمؤمن والمطيع بالجنة، وللكافر والعاصي بالنار، فلما اطمأنت النفوس على ذلك أنزلت الأحكام، ولْ
وذلك لما طبعت عليه النفوس من النفرة عن « ولو نزل أول شيء لّ تشربوا الخمر لقالوا لّ ندعها»قالت: 

 (3)"ترك المألوف
حين أرسله النبي صلى  -رضي الله عنه-يستدل بالتدرج في السنة النبوية بحديث معاذ بن جبل و   

ُّ صلى الله عليه وسلم "ح: الله عليه وسلم إلى أهل الكتاب، فقد جاء في الحديث الصحي لَمَّا بَ عَثَ النَّبيِّ
نْ أهَْلِّ الْكِّتَابِّ فَ لْيَكُنْ أوََّلَ مَا تَدْعُوهُمْ  مُعَاذَ بْنَ جَبَل  إِّلَى نَحْوِّ أَهْلِّ الْيَمَنِّ قاَلَ: لَهُ إِّنَّكَ تَ قْدَمُ عَلَى قَ وْم  مِّ
َ تَ عَالَى فإَِّذَا عَرَفُوا ذَ  دُوا اللََّّ لَتِّهِّمْ إِّلَى أَنْ يُ وَح ِّ مْ وَليَ ْ مْ خَمْسَ صَلَوَات  فيِّ يَ وْمِّهِّ َ قَدْ فَ رَضَ عَلَيْهِّ هُْمْ أَنَّ اللََّّ لِّكَ فأََخْبرِّ

مْ فَترَُ  نْ غَنِّي ِّهِّ مْ زكََاةً فيِّ أمَْوَالِِّّْمْ تُ ؤْخَذُ مِّ َ افْتَرَضَ عَلَيْهِّ هُْمْ أَنَّ اللََّّ مْ فإَِّ فإَِّذَا صَلَّوْا فأََخْبرِّ ذَا أقََ رُّوا بِّذَلِّكَ دُّ عَلَى فَقِّيرِّهِّ
هُمْ وَتَ وَقَّ كَراَئِّمَ أمَْوَالِّ الناس ن ْ  (4)"فَخُذْ مِّ

ولم يكن النبي صلى الله عليه وسلم يشترط على من جاءه يريد الإسلام أن يلتزم الصلاة والزكاة، 
ال: ق-رضي الله عنه-بل قبِّل من قوم الإسلام واشترطوا أن لّ يزكوا، ففي مسند الإمام أحَد عن جابر

اشترطت ثقيف على رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لّ صدقة عليهم ولّ جهاد وأن رسول الله صلى 

                                                           

 (.1/618، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمين، خان، وحيد الد   - 1
 (.6937(، حديث رقم )9/18البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 2
 (.24/72العيني، محمود بن أحَد، عمدة القاري شرح صحيح البخاري ) - 3
 (.6/69النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ) - 4



209 
 

الله عليه وسلم قال: )سيتصدقون ويجاهدون(، وفيه أيضًا: عن نصر بن عاصم الليثي عن رجل منهم أنه 
 (1) .أتى النبي صلى الله عليه وسلم فأسلم على أن لّ يصلي إلّ صلاتين فقبِّل منه

فهم واقع المجتمع يمك ِّن الداعية من تحديد عدة أشياء، منها أمراض المجتمع على فيستخرج منه أن 
وجه التحديد، ثم من أين يبدأ العلاج، وكيف يتدرج به، وما هو الأوْلَى في التقديم والتطبيق، وفهم الواقع 

التدرُّج، لأن كل مرحلة تحتاج إلى فقه كذلك يساعد على تحديد كمية العلاج في كل مرحلة من مراحل 
ونوع معين من أنواع العلاج، فالذي لّ يفهم واقع المجتمع ولّ يتفحص فيه قد يعطي المجتمع في إحدى 
المراحل أكثر مما يجب أنْ يعطي له فيها، أو قد يعطيه أقل مما يجب أنْ يعطي له فيه، وأمَّا علاج كل مرحلة 

المجتمع وأفراده، فالمجتمعات متباينة في عاداتها وتقاليدها، وفي درجة التمسُّك بهذه ونوعه، فإنه يتحدَّد بواقع 
وما ورد في التشريع ، الموروثات والتقاليد، وتختلف كذلك في درجة تمسكها بالدين والّلتزام بتعاليمه

 كيفية تحويل أهل الإسلامي من تنجيم في ن زول الوحي ومن تدرج في بناء الأحكام، يعتبر إرشاداً إلْياً في
 .الجاهلية، إلى واقع الحقيقة الإسلامية، ليكون مبدأً عاماً في منهجية الصراع مع الواقع الباطل

إذا أراد الداعية أن يقيم مجتمعاً إسلامياً يلتزم أفراده بشريعة الله تعالى، فلا يتوهم أن والحاصل أن 
ة النفسية والفكرية للمدعوين، وذلك بتقديم الأهم ذلك يتحقق له دفعة واحدة، بل لّ بد أولًّ من التهيئ

من الأمور على المهم منها، والتدرج من المألوف الذي اعتادوا إلى الجديد الذي يهدف إلى إيصالْم إليه، 
ومن كليات الأمور إلى الجزئيات منها، ولّ يباشرهم بالإصلاح دفعة واحدة، فإن ذلك يعتبر مصادمة لْم، 

  .أوامر الدين ونواهيهوتنفيراً عن قبول 
 أسلوب التذكير بالنعمةالمطلب السادس: 

ومن أجل إيجاد هذا الحب  لله في قلوبهم، يجب  ،غ أن يحب ب الله تعالى إلى الناسيجب على المبل ِّ 
تذكيرهم بعَظَمَةِّ الله ونِّعَمه، سواء  منها العام ة كالسلامة والحياة والعلم والإيمان، أم الجزئية كالعين والفم 

 .والشفتين وما إلى ذلك.. وهذا ما يوجب معرفة أساليب القرآن في التبليغ
بعده من النعم فهو تابع لْا؛ لأنه لو لم يخلق لم تك ثمة  وخلق الإنسان هي أول النعم عليه، وما

وقد ذك رنا الله تعالى بنعمة الخلق في القرآن؛ لنشكره سبحانه عليها، وقد كنا قبل الخلق عدم، لّ  ،نعم عليه
نْ قَ بْلُ وَلمَْ يَكُ " :ذكر لنا ولّ حياة ولّ عمل نْسَانُ أَناَّ خَلَقْنَاهُ مِّ ئًا أَوَلَّ يذَْكُرُ الْإِّ : وفي موضع آخر، (2) "شَي ْ

                                                           

 (.3/512)، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 1
 .67سورة مريم الأية،  - 2



210 
 

نْ نطُْفَ " نْسَانَ مِّ ئًا مَذْكُوراً * إِّناَّ خَلَقْنَا الْإِّ نَ الدَّهْرِّ لمَْ يَكُنْ شَي ْ ين  مِّ نْسَانِّ حِّ تَلِّيهِّ هَلْ أتََى عَلَى الْإِّ ة  أمَْشَاج  نَ ب ْ
يراً * إِّناَّ هَدَيْ نَاهُ السَّبِّيلَ إِّمَّا  فالغاية من خلق الإنسان أن يشكر ، (1) "شَاكِّراً وَإِّمَّا كَفُوراًفَجَعَلْنَاهُ سمِّيعًا بَصِّ

 (2) .الله تعالى بإخلاص العبادة له وحده لّ شريك له
: والرسل عليهم السلام كانوا يذُك ِّرون أقوامهم نعم الله تعالى عليهم فقال هود عليه السلام لقومه

نْ بَ عْدِّ "  ،(3) " قَ وْمِّ نوُح  وَزاَدكَُمْ فيِّ الْخلَْقِّ بَسْطةًَ فاَذكُْرُوا آلَّءَ اللََِّّّ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ وَاذكُْرُوا إِّذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِّ
وآلّء الله تعالى هي نعمه، ودلت الآية على أن تذكُّر النعم وشكرها سبب للفلاح، وهو فلاح يشمل الدنيا 

الذي لّ يتذكر نعم الله تعالى عليه فيشكرها يُخشى والآخرة، ومن أفلح في الدنيا والآخرة فلن يبأس أبدا. و 
  .عليه من سلب نعمه في الدنيا، ومن العذاب الأليم في الآخرة

يحتاج المؤمن في أحوال المحن والمصائب والأزمات إلى استحضار نعم الله فقال الشيخ رحَه الله ف
ألطافه الماضية؛ لئلا يستبد به الحزن في تعالى عليه الحاضرة، وتذكر نعمه سبحانه السابقة، واستعراض 

المصيبة والمحنة فيلقيه في أودية اليأس والقنوط، ثم يسحقه في طاحونة الشك والجحود؛ فإن النفس البشرية 
، تضعف تارة وتقوى تارة، وقوتها في حال نعمتها وعافيتها وسرائها، وضعفها في حال ابتلائها وضرائها

ضطراب فيه كبير، والظلم فيه كثير، والقتل فيه ذريع، والتقلبات فيه سريعة، وعالم اليوم عالم مخوف، والّ
والتحولّت فيه عظيمة، ولّ مفر  للعبد من قدر الله تعالى إلّ بالله سبحانه، ولّ حول ولّ قوة للعبد إلّ بربه 

يرا للنعم، وتذكيرا ومن طالع القرآن الكريم وجد فيه ذكرا كث، عز وجل، ولّ ملجأ له إلّ إليه تبارك وتعالى
بها؛ لشكر الله تعالى على آلّئه ونعمه، واتباع دينه ورسله، والتمسك بمنهاجه وشرعه، والصبر على مر 

 (4) .قضائه وقدره
فحري بأهل الإيمان واليقين أن ينتبهوا لآيات التذكير بنعم الله تعالى عند قراءتهم فيستخلص منه 

ني والأحكام، وأن يتدبروا ما فيها من العبر والعظات؛ ليكون شكر للقرآن، وأن يفهموا ما فيها من المعا
الله تعالى على نعمه حاضرا في حياتهم، يلزمون به أنفسهم، ويربون عليه أهلهم وأولّدهم، ويشيعونه فيما 

                                                           

 .3-1سورة الإنسان الأية،  - 1
 (.3/537، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 .69سورة الأعراف الأية،  - 3
 (.1/468، )تفسير القرآن الحكيم التذكير القويم فيخان، وحيد الد ين،  - 4



211 
 

بينهم؛ فإن عظمة الله تعالى تقتضي حَده، وإن نعمه الكثيرة تستلزم شكره، وهو سبحانه شكور لمن 
 .نتقم ممن يكفرهيشكره، وم

 المطلب السابع: أسلوب الترغيب والترهيب 
الشيء وطمع  ؛ إذا حرص علىب رغبةً رغب يغعلى وزن تفعيل من فعل ر " الترغيب في اللغة:

 .(1)"بة: السؤال والطلب، والرغبة في الشيء: الإرادة لهرغوال ،فيه
 .(2)"الحق والثبات عليهكل ما يشوق المدعو إلى الّستجابة، وقبول "في الّصطلاح: أما و 

 ،تحريكبالاً بهَ ورَ  بالضم والفتح اً بهْ رُ و  ،بةههب ر ر هب ير على وزن تفعيل من "والترهيب في اللغة: 
 .(3)تحرز"أي خاف أو مع  بالضم: هباناً ورُ 

أو عدم  كل ما يخيف ويحذر المدعو من عدم الّستجابة، أو رفض الحق،"في الّصطلاح: أما و 
 .(4)"الثبات عليه قبوله

وقد استخدم القرآن الكريم هذا الأسلوب في الكثير من المواضع التي رغب فيها المدعوين للإيمان 
والّتباع، أو في المواضع التي أراد ترهيب المدعوين فيها من الكفر والفسوق والعصيان، ومن الأمثلة على 

نْ قَ بْلِّ أَنْ  إِّناَّ أرَْسَلْنَا" تعالى:استخدام القرآن الكريم لْذا الأسلوب قوله  نوُحًا إِّلَى قَ وْمِّهِّ أَنْ أنَْذِّرْ قَ وْمَكَ مِّ
َ وَات َّقُوهُ وَأَطِّيعُونِّ   .(5) "يَأتِّْيَ هُمْ عَذَاب  ألَِّيم  * قاَلَ يَا قَ وْمِّ إِّنيِّ  لَكُمْ نذَِّير  مُبِّين * أَنِّ اعْبُدُوا اللََّّ

الله في الكثير من المواقف الدعوية والنبي صلى الله عليه وسلم استخدم هذا الأسلوب في الدعوة إلى 
لَقَدْ رَأيَْتُ فيِّ مَقَامِّي هَذَا كُلَّ شَيْء  صلى الله عليه وسلم : " التي واجهها في دعوته والتي منها قول النبي

                                                           

 .276العسكري، الحسن بن عبدالله، الفروق اللغوية، ص -1
 (.1/42البكري، محمد علي، دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين ) -2
 .75العنزي، عزيز بن فرحان، البصيرة في الدعوة إلى الله، ص -3
 .385حَدان، شريف، قواعد الدعوة الإسلامية، ص -4
 .3-1ة نوح الأية، سور  -5
 (.1731(، حديث رقم )3/1357مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) -6
 (.3/516، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -7
 

 



212 
 

يَن رأَيَْ تُمُونيِّ أتَ َ  ، وَلَقَدْ رَأيَْتُ جَهَنَّمَ يَحْطِّمُ قَدَّمُ وُعِّدْتُمْ بِّهِّ حَتىَّ لَقَدْ رَأيَْ تُنيِّ أرُِّيدُ أَنْ آخُذَ قِّطْفًا مِّنَ الْجنََّةِّ حِّ
يَن رأَيَْ تُمُونيِّ تَأَخَّرْتُ   ،(1)"بَ عْضُهَا بَ عْضًا حِّ

ونقل الكثير من المواقف التي كان النبي صلى الله عليه وسلم يستخدم فيها تارة أسلوب الترغيب 
ونقل رحَه الله لْذه المواقف دليل وأحياناً أخرى أسلوب الترهيب، للتأثير في الصحابة رضوان الله عليهم، 

واضح على فقه الإمام، وأنه يرى ضرورة استخدام الداعي لْذا الأسلوب في دعوته، وهذه المواقف ذكر 
الكثير منها الإمام ابن القيم رحَه الله في كتابه زاد المعاد، حيث أنه كتاب جمع فيه سيرة النبي صلى الله عليه 

 قف التي تدلنا على استخدام النبي صلى الله عليه وسلم لْذا الأسلوب الدعوي.وسلم وهناك الكثير من الموا

(2) 
كما يتضح من أسلوب حيث إنه في الكثير من الأحيان يجمع بين الترغيب والترهيب في كلامه، 
ل فرغب رحَه الله في اتباع النبي صلى الله عليه وسلم، ورهب من مخالفته صلى الله عليه وسلم، فإنه من خلا

كلامه نقل إلى المخاطب عن طريق استخدام هذا الأسلوب فكرة أن الإيمان بالنبي صلى الله عليه وسلم 
واتباعه سبب للعزة والفلاح والعيش الطيب في الدنيا والآخرة، وأن في مخالفته الذلة والصغار والشقاء في 

اً، حيث رغب في الطيب من الأقوال الدنيا والآخرة، فاستخدم رحَه الله أسلوب الترغيب والترهيب هنا أيض
والأعمال الذي يقود للجنة والتي هي أطيب الأشياء، ورهب من الخبيث في الأقوال والأعمال التي تقود 
إلى النار والتي هي أعظم الشرور، والعياذ بالله، وله كلام قيم في هذا الباب منثور في جنبات كتابه رحَه 

 .(3)الله
يستخدم هذا الأسلوب في الدعوة إلى الله تعالى لأن له تأثير كبير في فحري بالداعي المسلم أن 

نفوس المتلقين، كما أن في استخدامه اتباع لمنهج النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والسلف الصالح، 
حيث أنهم استخدموه كثيراً في دعوتهم، كما أن التنوع في استخدام الأساليب الدعوية من الداعي يزيل 

 لل عن المدعوين مما يشوقهم للاستماع للداعي وقبول دعوته.الم

                                                           
 

 
 

 
 (.3/518)، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  -1



213 
 

 المبحث الثالث
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم فقه الدعوي المتعلق بالوسائل الدعوية في

ا وظيفة من سبق من الأنبياء  تعد  الدعوة إلى الله من أفضل الأعمال وأشرفها وأعظمها، لأنه 
فعلوه هو الد عوة إلى الله تعالى، فكانوا يدْعون الناس ويتوك لون على الله رجاء هدايتهم، والر سل، فإن  أو ل ما 

اً" ، (1)فالله وحده هو من يهدي عباده، كما قال الله تعالى: "وَمَنْ أَحْسَنُ قَ وْلًّ ممِّ َّن دَعَا إِّلَى اللََِّّّ وَعَمِّلَ صَالحِّ
لد عوة من أفضل ما يقُال ويفُعل، فالد اعي يأمر بالمعروف، حيث تعتبر الكلمات والأفعال والأقوال الخاص ة با

مهما كانت الن تيجة، سواء كانت  -تعالى-وينهى عن المنكر، ويعود ذلك عليه بالنفع والأجر من الله 
بالقبول أو الر فض، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من دعا إلى هدىً، كان له من الأجرِّ مثلُ 

تبِّعهُ، لّ ينقُصُ ذلك من أجُُورِّهم شيئاً، ومن دعا إلى ضلالة ، كانَ عليه من الإثم مثلُ آثام من أجُُور من 
أن الداعي الذي يدعو غيره إلى  الشيخ ابن تيمية يقول"وقال  (،2)تبِّعهُ، لّ ينَقصُ ذلك من آثامهِّم شيئاً"

و"الثاني"الوسيلة والطريق الموصل إلى المقصود  أمر لّ بد فيما يدعو إليه من أمرين " أحدهما" المقصود المراد
 (3)فلهذا يذكر الدعوة تارة إلى الله وتارة إلى سبيله فإنه سبحانه هو المعبود المراد المقصود بالدعوة"

الداعية إلى الله مطالب عقلا وشرعا باستخدام الوسيلة الشرعية المناسبة التي يوصل دعوته ولذلك 
الباحث في هذه الرسالة ما يتعلق بالوسائل التي استخدم في تفسير التذكير القويم إلى المدعوين، فراجع 

  للشيح وحيد الدين خان.
 المطلب الأول: تعريف الوسيلة لغةً واصطلاحاً 

يلَةً إِّذا عَمِّل عَمَلًا  أولًا: لِّك، وهي: الدَّرَجة، والقُرْبة، ووَسَّلَ فلان  إِّلى اللََِّّّ وَسِّ
َ
نْزِّلة عِّنْدَ الم

َ
الوسيلة لغة: الم

ل: الراغِّبُ إِّلى اللََِّّّ.  (4) تقرَّب بِّهِّ إِّليه، والوَاسِّ
يلَةُ أيضاً: مَا يُ تَ قَرَّبُ بِّهِّ إِّلَى الْغَيْرِّ وَالْجمَْعُ )الْ  يلُ( وَ)الت َّوَسُّلُ( والْوَسِّ يلُ( وَ )الْوَسَائِّلُ(، وَ )الت َّوْسِّ وَسِّ

يلَة  إِّذَا تَ قَرَّ  لتَّشْدِّيدِّ، وَ )تَ وَسَّلَ( إِّليَْهِّ بِّوَسِّ يلَةً باِّ د ، يُ قَالُ: )وَسَّلَ( فُلَان  إِّلَى رَب ِّهِّ وَسِّ .وَاحِّ  (5) بَ إِّليَْهِّ بِّعَمَل 

                                                           

 .33سورة فصلت الأية،  - 1
 (.11/133ابن حجر، أحَد بن علي، فتح الباري ) - 2
 (.11/133ابن تيمية، مجموع فتاوى، ) - 3
 .748-747أحَد مختار، معجم اللغة العربية المعاصرة، ص - 4
 .38العسكري، الحسن بن عبدالله، الفروق اللغوية، ص - 5



214 
 

 اصطلاحاً: ثانياً: تعريف الوسيلة 
وعليه حَل المفسرون قوله (1)فيطلق على ما يتقرب به إلى الله تعالى من فعل الطاعات وترك المنهيات،  -1

يلَةَ". تعالى:   (2)"وَابْ تَ غُوا إِّليَْهِّ الْوَسِّ
ويطلق التوسل أيضاً على التقرب إلى الله بطلب الدعاء من الغير، وعلى الدعاء المتقرب به إلى الله  -2

 (3) سمائه، أو صفة من صفاته، أو بخلقه كنبي، أو صالح، أو العرش، وغير ذلك.تعالى باسم من أ
ويطلق أيضاً على التقرب إلى الله تعالى بطاعته وعبادته واتباع أنبيائه ورسله وبكل عمل يحبه الله  -3

ي تقربوا ويرضاه. قال ابن عباس رضي الله عنهما: إن الوسيلة هي القربة، وقال قتادة في تفسير القربة: أ
إلى طاعة بطاعته والعمل بما يرضيه، وهكذا، فإن كل ما أمر به الشرع من الواجبات والمستحبات فهو 

 (4) توسل شرعي ووسيلة شرعية.
وأما الوسيلة الشرعية: فهي كل سبب يوصل إلى المقصود عن طريق ما شرعه الله تعالى، وبينه في كتابه  -4

 (5) .بع أمر الله ورسولهوسنة نبيه، وهي خاصة بالمؤمن المت
تضح مما تقدم أن التوسل لغة وشرعاً. لّ يخرج عن معنى التقرب أو ما يؤول من القربى إلى الله تعالى بما 

 .يرضاه من الأعمال الصالحة
 المطلب الثانى: أنواع الوسائل في نظرة تفسير التذكير القويم

 أولًا: إرسال الرسل
إلى الله عَزَّ وَجَلَّ من أهم وسائل الدعوة إلى الله، خارج البلاد ولّ شك أن إرسال الرسل والدعاة 

أو في الأماكن البعيدة التي توجد فيها المعاصى والمنكرات يجب على الدعاة التركيز عليها وإرسال الرسل 
ع إليها من يدعوهم وييبلغهم الدين وأحكام الشريعة، ولأهمية هذه الوسيلة فى الدعوة إلى الله أن الشار 

الحكيم أمر نبيه موسي وهارون  عليهما السلام بالتوجه إلى فوعون الذى ضل فى سبيل الله، ودعوته للرجوع 
 (6)عما هو فى ضلال فقال سبحانه وتعالى "اذْهَبْا إِّلَى فِّرْعَوْنَ إِّنَّهُ طَغَى"

                                                           

 .17التوسل أنواعه وأحكامه، ص الألباني، محمد ناصر الدين،  - 1
 .35ورة المائدة الأية، س - 2
 .23التوصل إلى حقيقة التوسل، ص الرفاعي، محمد نسيب الرفاعي،  - 3
 .78المرجع السابق، ص  - 4
 .342المغذوي، عبدالرحيم محمد، الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية، ص- 5
 .43سورة طه الأية،  - 6



215 
 

لى الله سبحانه وتعالى أنَ وكان النبي صَلَّى اللََُّّ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ يرسل الرسل، ويبعث البعوث للدعوة إ
سْلَام فَ قَالَ لقد  النَّبيِّ صلى الله عَلَيْهِّ وَسلم بعث عَمْرو بن الْعَاصِّ إِّلَى الجلندي ملك عمان يدَعُوهُ إِّلَى الْإِّ

َير إِّلَّّ كَانَ أول آخذ بِّهِّ وَلَّ يُ نْهِّي عَن شَيْء إِّ  لَّّ مان أول تَارِّك لَهُ دلَّنيِّ على هَذَا النَّبيِّ الْأمُ ِّي أنَه لَّ يَأْمر بخِّ
"  (1) وَأنَه يغلب فَلَا يبطر ويغلب فَلَا يهجر وَأنَه يفَِّي بالعهد وينجز الْوَعْد وَأشْهد أنَه نَبيِّ

سليمان عليه السلام إلى ملكة يمن  فأوضح الشيخ من نماذج إرسال الرسل للدعوة إلى الله، كتاب 
عُونَ"وذلك عند قوله تعالى:"اذْهَبْ بِّكِّتَابيِّ هَذَ  هُمْ فاَنْظرُْ مَاذَا يَ رْجِّ مْ ثُمَّ تَ وَلَّ عَن ْ  (2) ا فأَلَْقِّهْ إِّليَْهِّ

أن سليمان عليه السلام كتب كتابا إلى بلقيس وقومها، وأعطاه لذلك الْدهد فقال فى تفسيره"
إليها فحمله وذهب به إلى بلادهم، فجاء في قصر بلقيس إلى الخلوة التي كانت تختلى فيها بنفسها، فألقاه 

 (3)من كوة هنالك بين يديها. ثم تولى ناحية أدبا"
فالحاصل أن الداعى إلى الله خاصة إن كانوا حكاما للمسلين أن يستخدم هذه الوسيلة الدعوية 

 فيرسل من ينوب عنهم فى تبليغ دعوة الإسلام لغير المسلمين . 
 خصائص الرسالة الدعوية. بيان  -1

الدعوية حيث أشار بأن تطلبوا بيان الأمر في كل ما تأتون وما أبان الشيخ خصائص الرسالة 
تذرون،وحذروا أثناء الدعوة عن معصية الله، وذلك عند قوله تعالى: َ"اأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا إِّذَا ضَرَبْ تُمْ فيِّ سَبِّيلِّ 

نْ يَا"اللََِّّّ فَ تَ بَ ي َّنُوا وَلَّ تَ قُولُوا لِّمَنْ ألَْقَى إِّليَْكُمُ السَّلَامَ لَ  تَ غُونَ عَرَضَ الْحيََاةِّ الدُّ نًا تَ ب ْ  (4) سْتَ مُؤْمِّ
عن عمران بن حصين قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم جيشا من المسلمين إلى وروي 

المشركين فقاتلوهم قتالّ شديدا فمنح المشركون المسلمين أكتافهم. فحمل رجل من المسلمين على رجل من 
غشيه قال أشهد أن لّ إله إلّ الله إنى مسلم فطعنه فقتله.فأتى رسول الله صلى الله  المشركين بالرمح فلما

مرة أو مرتين فأخبره بالذي صنع. فقال « وما الذي صنعت»عليه وسلم فقال يا رسول الله هلكت قال 
ذين آمنوا ؟والمعنى يا أيها ال« فهلا شققت عن بطنه فعلمت ما في قلبه»له رسول الله صلى الله عليه وسلم 

وصدقوا بالحق، إذا خرجتم من بيوتكم وسرتم في الأرض من أجل الجهاد في سبيل الله وإعلاء كلمته فَ تَ بَ ي َّنُوا 

                                                           

 (.1017(، حديث رقم )2/704مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 1
 .28سورة النمل الأية،  - 2
 (.2/620، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .94سورة النسآء الأية،  - 4



216 
 

أى فاطلبوا بيان الأمر في كل ما تأتون وما تذرون، واحذروا أن تضعوا سيوفكم في غير موضعها فإن الأصل 
 (1) قتل النفس إلّ بالحق" -تعالى -وقد حرم اللهفي الدماء الحرمة والصيانة وعدم الّعتداء عليها، 

والحاصل فأشار الشيخ أن الجهاد نهاية صورة الدعوة إلى الله ، ينبغي للدعاة أن يجتنبوا فى الإعتداء 
على الآخرين وأن يراعوا أحوال المدعوين فى الجهاد ، كما أن رعاية المدعوين فى الدعوة إلى الله مهمة 

 للدعاة. 
 إرسال الرسلحث على -2

تُمْ خَيْرَ أمَُّة  أخُْرِّجَتْ  وقد حث رحَه الله على إرسال الرسل فى الدعوة إلى الله  عند قوله تعالى: "كُن ْ
هَوْنَ عَنِّ الْمُنْكَر" لْمَعْرُوفِّ وَتَ ن ْ  (2)لِّلنَّاسِّ تَأْمُرُونَ باِّ

الإسلام وآدابه وسنته وشريعته فقال فى تفسيره"والمعنى وجدتم يا معشر المسلمين العاملين بتعاليم 
خير أمة أخرجت وأظهرت للناس، من أجل إعلاء كلمة الحق وإزهاق كلمة الباطل، ونشر الإصلاح والنفع 

إن واقع المسلمين المليء بالضعف والْوان، والفسوق والعصيان يدمى قلوب المؤمنين الصادقين،  في الأرض
يخشوا أحدا سواه حتى تكون كلمته هي العليا وكلمة الذين ويحملهم على أن يبلغوا رسالّت الله دون أن 

 (3)كفروا هي السفلى"
فيستخلص من كلام الشيخ أن على إرسال الرسل فى عملية الدعوة حيث بين أن المسلمين واقع 
بالضعف والْوان والعصيان، إذا ينبغى للدعاة أن يرسلوا من ينوبهم فى الدعوة إلى الله خارج البلاد أو في 

ماكن البعيدة التي توجد فيها المعاصى والمنكرات، لأن مناط الخيرة لْذه الأمة لّ يتحقق إلّ بقيام عملية الأ
 الدعوة. 

 
 ثانياً: المسجد  

إن المسجد فى الإسلام له أهمية كبري فى إصلاح المجتمع الإسلامي ولذلك لّ يمكن الإستغناء 
من أول الأعمال التى قام ، والمسجد في الإسلام هو موضع الذي يتُعبد فيه سبحانه وتعالى ولذلك عنها

بها الرسول صلى الله عليه وسلم حين جآء المدينة المنورة، بناء المسجد، لأن المسجد له دور كبير فى عملية 

                                                           

 (.1017(، حديث رقم )2/704مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 1
 .110ل عمران الأية، سورة آ - 2
 (.1/478، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3



217 
 

للََِّّّ إِّنمََّ الدعوة وأخراج الناس من الظلمات إلى النور ، كما قال الله تعالى: " دَ اللََِّّّ مَنْ آمَنَ باِّ ا يَ عْمُرُ مَسَاجِّ
َ فَ عَسَى أوُلئَِّكَ أَنْ يَكُونوُا مِّنَ  رِّ وَأقَاَمَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِّلَّّ اللََّّ  (1) الْمُهْتَدِّينَ".وَالْيَ وْمِّ الْآخِّ

جد على عهد رسول الله صلى الله ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحَه الله تعالى وظائف المسا
عليه وآله وسلم بقوله"فإن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أسس مسجده المبارك على التقوى، ففيه الصلاة 
والقراءة والذكر والتعليم والخطب، وفيه السياسة، وعقد الألوية، وتأمير الأمراء، وتعريف العرفاء، وفيه يجتمع 

 (2)مر دينهم ودنياهم".المسلمون لِّمَا أهمهم من أ
وقال رسول الله عن أهمية المسجد، عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال"أحب 

 (3)البلاد إلى الله مساجدها، وأبغض البلاد إلى الله أسواقها".
وتناول الشيخ أهمية المسجد من حيث الوسيلة الدعوية من جوانب متعددة، ومن شواهد الدالة 

 ذلك من خلال تفسيره كما يلىعلى 
 التحذير من خراب المسجد-1

حذر الشيخ عن خراب المسجد كمنع الصلاة وإظهار شعائر الإسلام فيها مستدلًّ بقوله تعالى: 
اَ أوُلئَِّكَ مَا كَانَ  دَ اللََِّّّ أَنْ يذُْكَرَ فِّيهَا اسْمهُُ وَسَعَى فيِّ خَراَبهِّ  لَْمُْ أَنْ يدَْخُلُوهَا إِّلَّّ "وَمَنْ أَظْلَمُ ممَِّّنْ مَنَعَ مَسَاجِّ

 (4)خَائِّفِّيَن"
فقال فى تفسيره"والمعنى لّ أحد أظلم ممن حال بين المساجد وبين أن يعبد فيها الله، وعمل في 
خرابها بالْدم كما فعل الرومان وغيرهم ببيت المقدس أو بتعطيلها عن العبادة كما فعل كفار قريش، فهو 

 (5)صى غاية". مفرط في الظلم بالغ فيه أق
وقال الطبري فى تفسيره"وخراب المساجد قد يكون حقيقيا، كتخريب بختنصر والرومان لبيت 
المقدس حيث قذفوا فيه القاذورات وهدموه ويكون مجازا كمنع المشركين حين صدوا رسول الله صل ى الله 

                                                           

 .18سورة التوبة الأية،  - 1
 (.1/23ابن تيمية، أحَد بن عبدالحليم، النبوات ) - 2
 (2952(، حديث رقم )5/200الترمذي، محمد بن عيسى، السنن ) - 3
 .114سورة البقرة الأية،  - 4
 (.1/210، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 5



218 
 

هار شعائر الإسلام فيها عليه وسل م عن المسجد الحرام، وعلى الجملة فتعطيل المساجد عن الصلاة وإظ
 (1)خراب لْا". 

 وظيفة المسجدبيان  -2
اكتشفى الشيخ وظيفة المسجد من خلال كلامه أن المساجد التي هي أماكن الصلاة والعبادة ، 

دَ للََِِّّّّ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللََِّّّ أَحَداً"  (2)وذلك عند قوله تعالى: "وَأَنَّ الْمَساجِّ

بين سبحانه أن المساجد التي تقام فيها الصلاة والعبادات، يجب أن تنسب فقال الشيخ فى تفسيره"
دَ للََِِّّّّ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللََِّّّ أَحَداً"والمساجد جمع مسجد،  -تعالى -إلى الله وحده، فقال الله تعالى: "وَأَنَّ الْمَساجِّ

، للاستحقاق، أن المساجد التي هي أماكن وهو المكان المعد لإقامة الصلاة والعبادة فيه واللام في قوله للََِِّّّّ 
الصلاة والعبادة لّ تكون إلّ لله تعالى وحده، ولّ يجوز أن تنسب إلى صنم من الأصنام، أو طاغوت من 

 (3)الطواغيت". 
فيستفاد منه أن وظيفة المساجد هى الأماكن التي تختص بعبادة الله وحده ولتعليم أحكام الشريعة 

 ن يعبد أحد فى المسجد غير الله.الإسلامية، ولّ يجوز أ
 العمل بموجب أوامر الله ونواهيه دليل عمارة للمسجد-3 
أستدل الشيخ وحيد الدين خان على كون المسجد وسيلة لأوامر الله ونواهيه ، وذلك عند قوله تعالى:  
رِّ " للََِّّّ وَالْيَ وْمِّ الْآخِّ دَ اللََِّّّ مَنْ آمَنَ باِّ اَ يَ عْمُرُ مَسَاجِّ  (4).وَأقَاَمَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ"إِّنمَّ

ا فقال فى تفسيره" بين سبحانه أن المؤمنين الصادقين هم الجديرون بعمارة مساجد الله، فقال"إِّنمَّ
رِّ وَأقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكاةَ وَلَمْ يَخْشَ  للََِّّّ وَالْيَ وْمِّ الْآخِّ دَ اللََِّّّ مَنْ آمَنَ باِّ أى ليس المشركون ، إِّلَّّ اللَََّّ"يَ عْمُرُ مَساجِّ

أهلا لعمارة مساجد الله وإنما الذين هم أهل لذلك المؤمنون الصادقون الذين آمنوا بالله إيمانا حقا، وآمنوا 
باليوم الآخر وما فيه من ثواب وعقاب، وآمنوا بما فرضه الله عليهم من فرائض فأدوها بالكيفية التي أرشدهم 

عليه وسلم فهم في صلاتهم خاشعون وللزكاة معطون بسخاء وإخلاص، وهم بجانب إليها نبيهم صلى الله 

                                                           

 (.24/497الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان ) - 1
 .18سورة الجن الأية،  - 2
 (.3/520، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .18سورة التوبة الأية،  - 4



219 
 

ذلك لّ يخشون أحدا إلّ الله في تبليغ ما كلفوا بتبليغه من أمور الدين ولّ يقصرون في العمل بموجب أوامر 
 (1)الله ونواهيه"

 ثالثاً: الخطبة 
على المنبر ، والخطبة إسم للكلام  الكلام المنثور المسجع ،يقال خطب الخاطبالخطبة فى اللغة:"
 (2)الذي يتكلم به الخطيب".
أن الخطبة مصدر الخطيب لّ يجوز إلّ على وجه واحد، وهو أن الخطبة اسم وفى تهذيب اللغة"

للكلام الذي يتكلم به الخطيب، فيوضع موضع المصدر، والعرب تقول فلان خطب فلانة إذا كان 
 (3".)يخطبها

قناع الممكن في كل واحد من الَأشياءِّ المفردة"."الخطبة فى الاصطلاح:   (4)والخطابة هي قوة تتكلف الإِّ
تعريف آخر"بأنها فن من فنون الكلام يقصد به التأثير فى الجمهور عن طريق السمع والبصر 

 (5)معاً".
مما لّ شك أن الخطبة من أهم وسيلة الدعوة التي تؤثر فى نفس السامع ، ولذلك يجب على 

أن يتقن الخطبة بأسلوب جيد حتى يقوم بها فى عمليته الدعوة ،وقد وجآء فى السنة عن ابن عباس الداعية 
، وهذا يبين أن النبي (6)رضي الله عنهما، بأن النبي صلى الله عليه وسلم"صعد على الصفا فجعل ينادي"

ا لما لْا من التأثير في صلى الله عليه وسلم خطبهم على الصفا، فينبغي للداعي أن يتعلم الخطبة جيدا دقيق
 قلوب المدعوين. 

والحاصل أن هي وسيلة جيدة للتبليغ، وتكون عادة لجمع من الناس قد لّ يعرفهم الداعي أو 
يعرف بعضهم فقط، ويشترط للخطبة الناجحة أن يكون لدى الداعي معنًى أو معان  معينة يريد بيانها 

 وع الخطبة مما له علاقة في أحوال الناس.ولفت الأنظار إليها، ومن المستحسن أن يكون موض
 وقد أشار الشيخ إلى الخطبة بجوانب متعددة ومن شواهد الدالة على ذلك فى تفسيره كما يلى:   

                                                           

 (.1/567، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمن، خان، وحيد الد ي - 1
 (.9/10ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب ) - 2
 .376الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، ص - 3
 (.2/185القحطاني، سعيد بن علي، فقه الدعوة في صحيح البخاري ) - 4
 (.1/568، )القرآن الحكيمالتذكير القويم في تفسير خان، وحيد الد ين،  - 5
 (.59(، حديث رقم )1/73الحاكم، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين ) - 6



220 
 

 الأمر بالسعى إلى سماع الخطبة وأداء الصلاة -1
يَاأيَ ُّهَا : "أبان الشيخ رحَه الله أهمية الخطبة أمر الشارع الحكيم المسارعة إليها وذلك عند قوله تعالى

 (1)الَّذِّينَ آمَنُوا إِّذَا نوُدِّيَ لِّلصَّلَاةِّ مِّنْ يَ وْمِّ الْجمُُعَةِّ فاَسْعَوْا إِّلَى ذِّكْرِّ اللََِّّّ وَذَرُوا الْبَ يْعَ".
والمعنى"يا من آمنتم بالله حق الإيمان، إذا نادى المنادى لأجل الصلاة في فقال الشيخ فى تفسيره 

بجد، وإخلاص نية، وحرص على الّنتفاع بما تسمعونه من خطبة الجمعة، التي يوم الجمعة، فامضوا إليها 
 (2)هي لون من ألوان ذكر الله تعالى وطاعته".

ياأيها الذين صدَّقوا الله ورسوله وعملوا بشرعه، إذا نادى المؤذن للصلاة في قال القرطبي رحَه الله "
 (3)واتركوا البيع، وكذلك الشراء وجميع ما يَشْغَلُكم عنها".يوم الجمعة، فامضوا إلى سماع الخطبة وأداء الصلاة، 

 بيانه عتاب الله من إنصرف عن الخطبة يوم الجمعة إلى التجارة -2
قد أشار وحيد الدين خان رحَه الله إلى عتاب الله بإنصراف عن خطبة الجمعة إلى التجارة وذلك 

هَا وَتَ ركَُوكَ قاَئِّمًا قُلْ مَا عِّنْدَ اللََِّّّ خَيْر  مِّنَ اللَّهْوِّ وَمِّنَ عند قوله تعالى: "وَإِّذَا رأَوَْا تجَِّارةًَ أوَْ لَْْ  وًا انْ فَضُّوا إِّليَ ْ
ُ خَيْرُ الرَّازِّقِّيَن".  (4)الت ِّجَارةَِّ وَاللََّّ

فقال الشيخ رحَه الله فى تفسيره"يعاتب تبارك وتعالى على ما كان وقع من الّنصراف عن الخطبة 
ارةًَ أوَْ لَْوْاً انْ فَضُّوا إِّليَْها وَتَ ركَُوكَ قائِّماً"يوم الجمعة إلى التج ، ارة، التي قدمت المدينة يومئذ، فقال: وَإِّذا رأَوَْا تجِّ

إذا رأى بعض المسلمين تجارة أو شيئًا مِّن لْو الدنيا وزينتها تفرَّقوا إليها، وتركوك أيها النبي قائمًا على المنبر 
 (5)الله من الثواب والنعيم أنفع لكم من اللهو ومن التجارة". تخطب، قل لْم أيها النبي ما عند

-فالحاصل ينبغى للداعية أن يستخدم هذه الوسيلة دعوية مؤثرة كما جآء فى السنة قال رسول الله
حْراً".صلى الله عليه وسلم"  (6)إِّنَّ مِّنَ البَ يَانِّ لَسِّ

 

 

                                                           

 .9سورة الجمعة الأية،  - 1
 (.3/468، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.8/42القرطبي، محمد بن أحَد، الجامع لأحكام القرآن ) - 3
 .11سورة الجمعة الأية،  - 4
 (.3/462، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 5
 (.4907(، حديث رقم )6/154البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 6



221 
 

 رابعاً: المال وسيلة دعوية
 (1)."ما ملكته من كل شيء، والجمع أموال" المال لغةً:

"كل ما يملكه الفرد، أو تملكه الجماعة من متاع أو عروج تجارة، أو عقار، أو نقود، أو  المال إصطلاحاً:
 (2)حيوان".

أن المال له أهمية كبري فى عملية الدعوة لتأثير المدعوين وقد ورد آيات كثيرة التي تحث على الإنفاق 
اَ كما جعل الله الؤلفة قلوبهم من أصناف الذين يجوز دفع الذكاة لْم قال الله تعالى: "اِّ فى سبيل الله   نمَّ

هَا وَالْمُؤَلَّفَةِّ قُ لُوبُهمُ"  (3).الصَّدَقاَتُ لِّلْفُقَراَءِّ وَالْمَسَاكِّينِّ وَالْعَامِّلِّيَن عَلَي ْ
لأشخاص الذين يرى الإمام والمراد بهم اوقال الشيخ رحَه الله، المال من حيث وسيلة دعوية بقوله"

دفع شيء من الزكاة إليهم تأليفا لقلوبهم، واستمالة لنفوسهم نحو الإسلام، لكف شرهم، أو لرجاء نفعهم، 
 وهم أنواع

منهم قوم من الكفار، كصفوان بن أمية، فقد أعطاه النبي صلى الله عليه وسلم من غنائم حنين، وكان 
 لقد أعطانى النبي صلى الله عليه وسلم وكان أبغض الناس إلى، فما صفوان يومئذ كافرا، ثم أسلم وقال والله

زال يعطيني. حتى أسلمت وإنه لأحب الناس إلي، ومنهم قوم كانوا حديثي عهد بالإسلام وكانوا من ذوى 
الشرف في أقوامهم فكان النبي صلى الله عليه وسلم يعطيهم، ليثبت إيمانهم، وليدخل معهم في الإسلام 

 (4) .أتباعهم
ومن أمثلة ذلك ما فعله الرسول صلى الله عليه وسلم مع الأقرع بن حابس وعيينة بن حصن، فقد 
أعطاهم صلى الله عليه وسلم لمكانتهم في عشيرتهم، ولشرفهم في أقوامهم، وليدخل معهم في الإسلام 

قلوبهم، وتقوية غيرهم.ومنهم قوم كانوا ضعاف الإيمان، فكان صلى الله عليه وسلم يعطيهم تأليفا ل
 (5)لإيمانهم.لكي لّ يسرى ضعف إيمانهم إلى غيرهم".

فالحاصل يبرز من كلام الشيخ أن المال له أهمية كبري فى عملية الدعوة لتأليف قلوب أنواع 
المدعوين المختلفة منهم الكافر، وحديثى عهد بالإسلام يعطيهم ليثبت إيمانهم، وضعيف الإيمان فكان 

                                                           

 (.5/345ابن فارس، أحَد بن فارس، مقاييس اللغة ) - 1
 .474غريب القرآن، صالأصفهاني، الحسين بن محمد، المفردات في  - 2
 .60سورة التوبة الأية،  - 3
 (.1/348، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4
 (.3/248، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 5



222 
 

قلوبهم وتقوبة إيمانهم، وبهذا يظهر أن المال يعتبر وسيلة قوية لقبول الدعوة الإسلامية، يعطيهم لتأليف 
والداعية إلى الله ينبغى الحرص على تأثير المدعوين بإستخدام ما توافرت الوسيلة والتي منها وسيلة المال، 

 لأن المدعو ربما يحتاج إلى المال يمكن بذل المال له تأليفا له
 ليم وسيلة دعويةخامساً: التع

إن التعليم والتعلم من المهمات الإسلام التي أهتم بها الإسلام ودعا إلى حصولْا، لأجل هذا رفع 
 ُ الإسلام قيمة العلم والعلماء فى كل زمان وعصر عن عامة الناس كما قال الله تبارك وتعالى: "يَ رْفَعِّ اللََّّ

نْكُمْ وَالَّذِّينَ أوُتوُا  اَ تَ عْمَلُونَ خَبِّير ".الَّذِّينَ آمَنُوا مِّ ُ بمِّ  (1)الْعِّلْمَ دَرَجَات  وَاللََّّ
نْ  اَ يَخْشَى اللَََّّ مِّ والعلم هو الذي يجعل الإنسان أكثر خشية من الله تعالى وقال الله تعالى: "إِّنمَّ

."  (2)عِّبَادِّهِّ الْعُلَمَاءُ إِّنَّ اللَََّّ عَزِّيز  غَفُور 
ولعل هذه المكانة الرفيعة للعلم والعلماء من حيث لدعوية سائل اوالتعليم والتعلم وسيلة من أهم و 

أنه وسيلة لنشر الدين وأحكام الشريعة، لأن المقصود من التعليم والتعلم هو التبليغ ونشرالدين كما قال الله 
هُمْ طاَئِّفَة  لِّيَ تَ فَقَّهُوا فيِّ الد ِّينِّ وَلِّيُ نْ  ن ْ مْ لَعَلَّهُمْ تعالى: "فَ لَوْلَّ نَ فَرَ مِّنْ كُل ِّ فِّرْقَة  مِّ ذِّرُوا قَ وْمَهُمْ إِّذَا رَجَعُوا إِّليَْهِّ

 (3)يَحْذَرُونَ".
 وقد تناول الشيخ وسيلة التعليم والتعلم بجوانب متعددة ومن شواهد الدالة على ذلك فى تفسيره.   
 
 
 أثر التعليم فى إزالة الشبهات للمدعوين -1

والإرشاد له أهمية كبري فى عملية الدعوة فى إزالة فأوضح الشيخ رحَه الله أن التعليم والتعلم 
رْهُ حَتىَّ يَسْمَعَ كَلَامَ اللََِّّّ   الشبهات للمدعوين وذلك عند قوله تعالى:"وَإِّنْ أَحَد  مِّنَ الْمُشْرِّكِّيَن اسْتَجَارَكَ فأََجِّ

مُْ قَ وْم  لَّ يَ عْلَمُونَ". نهَّ  (4)ثُمَّ أبَلِّْغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلِّكَ بأَِّ

                                                           

 .11سورة المجادلة الأية،  - 1
 .28سورة فاطر الأية،  - 2
 .122الأية، سورة التوبة  - 3
 .6سورة التوبة الأية،  - 4



223 
 

يلحق بالمستجير الطالب لسماع كلام الله من كان طالبا لسماع الشيخ رحَه الله فى تفسيره، فقال 
الأدلة على كون الإسلام حقا، ومن كان طالبا للجواب على الشبهات التي أثارها أعداء الإسلام، لأن 

نبذل أقصى الجهود هؤلّء وأمثالْم يطرقون باب الفهم والمعرفة ويبحثون عن الحق فعلينا أن نحميهم، وأن 
في تعليمهم وإرشادهم وإزالة الشبهات عنهم، لعل الله أن يشرح صدورهم للإسلام بسبب هذا التعليم 

 (1) والإرشاد.
فأشار الشيخ رحَه الله يمكن إزالة شبهاتهم بسبب تعليمهم وإرشادهم ،ولذلك ينبغي للدعاة أن 

 يقوم بتعليم المدعوين حتى يشرح صدورهم لقبول الحق. 
 الإنسان لا يستغنى عن التعلم -2

تجلى الشيخ أهمية التعلم من حيث كل أنسان لّ يستغني عن التعلم وذلك عند قوله تعالى: "وَآتَاهُ 
وَلَكِّنَّ اللَََّّ ذُو  لْأَرْضُ اللََُّّ الْمُلْكَ وَالحِّكْمَةَ وَعَلَّمَهُ ممَِّّا يَشَاءُ وَلَوْلَّ دَفْعُ اللََِّّّ النَّاسَ بَ عْضَهُمْ بِّبَ عْض  لَفَسَدَتِّ ا

 (2) فَضْل  عَلَى الْعَالَمِّيَن".
وفي قوله تعالى"وَعَلَّمَهُ ممَِّّا يَشاءُ" بعد الإخبار بأنه سبحانه آتى داود فقال الشيخ فى تفسيره"

الحكمة، إشعار بأن الإنسان لّ يستغنى عن التعلم سواء أكان نبيا أم لم يكن، لأن داود عليه السلام مع 
وقد أمر الله تعالى نبيه محمدا صل ى الله عليه وسل م أن ( 3)ى النبوة لم يستغن عن تعليم الله إياه،حصوله عل

 (4)يلتمس المزيد من العلم فقال: وَقُلْ رَب ِّ زِّدْنيِّ عِّلْماً".
والحاصل أي الإنسان لّ يستغني عن التعلم من حيث أنه بشر ، فالحاصل أن الداعى أحوج بهذا 

 عليم والتعلم من وسيلة دعوية يساعده فى تبليغ دعوته الإسلامية. التعليم لأن الت
 وجوب طلب العلم وتعليم الناس إيَه -3

أشار الشيخ أن طلب العلم  والتفقه فى الدين وتعليم الناس إياه واجب على كل واحد وذلك 
هُمْ طاَئِّفَة   ن ْ نْ كُل ِّ فِّرْقَة  مِّ مْ عند قوله تعالى: "فَ لَوْلَّ نَ فَرَ مِّ لِّيَ تَ فَقَّهُوا فيِّ الد ِّينِّ وَلِّيُ نْذِّرُوا قَ وْمَهُمْ إِّذَا رَجَعُوا إِّليَْهِّ

 (5)لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ".
                                                           

 (.1/366، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .151سورة البقرة الأية،  - 2
 (.1/143، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .114سورة طه الأية،  - 4
 .122سورة التوبة الأية،  - 5



224 
 

أى « ولينذروا قومهم»أى ليتعلموا أحكامه من رسولْم صلى الله عليه وسلم فقال فى تفسيره"
من الغزو )لعلهم يحذرون( أى لعل هؤلّء وليعلموهم ويخبروهم بما أمروا به أو نهوا عنه )إذا رجعوا إليهم( 

الراجعين إليهم من الغزو يحذرون ما نهوا عنه هذا، ومن الأحكام التي أخذها العلماء من هذه الآية وجوب 
 (1)طلب العلم، والتفقه في دين الله وتعليم الناس إياه".
طلب العلم هو التفقه  وتشير الآية الكريمة إلى أن غايةمما يستخلص أن جآء فى "التذكير القويم"

في الدين، وفهم أسراره فهما تصلح به نفس العالم حتى يكون ربانيا وقرآنيا، وأن أثر ذلك في الخارج هو 
الدعوة إلى الله وإنذار قومك إذا رجعت إليهم، فتعلمهم، وتثقفهم، وتهديهم، وتربيهم على حب الخير، 

في نفسه وعقله وخلقه وعلمه وبدنه، وهذه هي مهمة  وعلى حب العمل والجد، وأن الله يحب المؤمن القوى
 (2)الرسل الكرام".

 المساواة بين العالِ والجاهلنفى -4
بين الشيخ رحَه الله نفي المساواة بين العالم والجاهل لأن العالم يعمل بمقتضى علمه والجاهل يعمل 

اَ يَ تَذكََّرُ أوُلُو بمقتضى جهله وذلك عند قوله تعالى: "قُلْ هَلْ يَسْتَوِّي الَّذِّينَ  يَ عْلَمُونَ وَالَّذِّينَ لَّ يَ عْلَمُونَ إِّنمَّ
."  (3)الْألَْبَابِّ

فقال الشيخ فى تفسيره" نفى سبحانه أيضا المساواة بين العالم والجاهل فقال"قُلْ هَلْ يَسْتَوِّي الَّذِّينَ 
لْؤلّء المشركين الذين جعلوا لله أندادا إنه لّ يستوي يَ عْلَمُونَ وَالَّذِّينَ لّ يَ عْلَمُونَ"، أى قل أيها الرسول الكريم 

عند الله تعالى المشرك والمؤمن، ولّ يستوي عنده أيضا الذين يعلمون الحق، ويعملون بمقتضى علمهم، 
والذين لّ يعلمونه ويعملون بمقتضى جهلهم وضلالْم، ويعرضون عن كل من يدعوهم إلى الحق وإلى الصراط 

 (4)المستقيم".
الشيخ نفى المساواة بين العالم والجاهل، ينبغي للدعاة إلى الله أن يتحلي نفسه بالعلم لأن أشار 

 . الله يحتاج العلم وبدونه يضلالدعوة إلى
 

                                                           

 (.1/369، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.1/376المرجع السابق، ) - 2
 .9سورة الزمر الأية،  - 3
 (.3/186، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4



225 
 

 سادساً: القلم والكتابة وسيلة دعوية
مسئولية  القلم والكتابة عظيمة ولو علم الناس والدعاة والكُتَّاب ماذا يعامل معهم فى يوم إن 

القيامة لما حَلوا القلم وما كتبوا شيئًا لصعوبة اللقاء في ذلك اليوم، وعن هذا قال الرسول صلى الله عليه 
وسلم "يؤتى بصاحب القلم يوم القيامة في تابوت من نار يقفل عليه بأقفال من نار فينظر قلمه فيما أجراه، 

كان أجراه في معصية الله هوى في التابوت   فإن كان أجراه في طاعة الله ورضوانه، فُك  عنه التابوت، وإن
 (1)سبعين خريفاً".

ومن واجب علينا أن نتساءل  كم واحدًا من الُكت اب  والدعاة وأهل القلم يكتبون ما يريد،؟ وكم 
من الُكت اب يراعي حدود الله والضوابط التي جعلها في كتابة الكلمة ونشرها ؟ وكم  منهم يراعي حقوق 

امة الإنسان بكتابتهم ؟ وكم منهم  يجتهد  إلى نشر مفاهيم الخير والعمل الصالح؟ فالقلم الناس ويحافظ كر 
كما أن سلاح ذو حدين، ويمكن أن نستخدم لصالح الخير مثل الدعوة إلى الله أو لصالح الشر،  ولذلك  

 (2)الْقَلَمِّ وَمَا يَسْطرُُونَ".كما قال الله  سبحانه وتعالى في تعظيم القلم "ن، وَ القرآن رغب أن نحترم القلم  وأهله  
علم الإنسان بالقلم وأن يضبط به العلوم  -سبحانه وتعالى-فأهتم الشيخ أهمية القلم لأن الله

والمعارف وأن يخاطب به مع الذين بينه وبينهم مسافات بعيدة، وكذلك بين شرم القلم وعظمه،لأن به  
ومن شواهد الدالة فى  وبه يحصل التعارف بين الناسكتبت الكتب السماوية، وبه تكتب العلوم المفيدة، 

 تفسيره كما يلي
 
 

 أهمية القلم والكتابة -1
وقد تناول الشيخ رحَه الله أهمية القلم  والكتابة من حيث وسيلة دعوية ، وذلك عند قوله تعالى: 

نْسانَ ما لَمْ يَ عْلَمْ"." لْقَلَمِّ *عَلَّمَ الْإِّ  (3)الَّذِّي عَلَّمَ باِّ
"أى:علم الإنسان الكتابة بالقلم، ولم يكن فقال الشيخ فى تفسيره  لْقَلَمِّ قوله تعالى: "الَّذِّي عَلَّمَ باِّ

له علم بها، فاستطاع عن طريقها أن يتفاهم مع غيره، وأن يضبط العلوم والمعارف، وأن يعرف أخبار 

                                                           

 (.3/7ية في غريب الحديث والأثر )ابن الأثير، المبارك بن محمد، النها - 1
 .2-1سورة القلم الأية،  - 2
 .5-4سورة العلق الأية،  - 3



226 
 

طويلة، ومفعولّ )عل م( محذوفان، دل الماضين وأحوالْم، وأن يتخاطب بها مع الذين بينه وبينهم المسافات ال
لْقَلَمِّ أى علم ناسا الكتابة بالقلم وتخصيص هذه الصفة بالذكر، للإيماء إلى إزالة ما قد يخطر  عليهما قوله باِّ
بباله صلى الله عليه وسلم من تعذر القراءة بالنسبة له، لجهله بالكتابة، فكأنه تعالى يقول له إن من علم 

ابة بالقلم، قادر على تعليمك القراءة وأنت لّ تعرف الكتابة، ليكون ذلك من معجزاتك غيرك القراءة والكت
(أى علم الإنسان بالقلم وبدونه ما لم يكن  لْقَلَمِّ الدالة على صدقك، وكفاك بالعلم في الأمى معجزة )عَلَّمَ باِّ

 (1) يعلمه من الأمور على اختلافها، والمراد بالإنسان في هذه الآيات جنسه.
من كلام الشيخ إشارة واضحة لأهمية القلم وأهمية دوره في بناء المجتمع الإسلامي،فالقلم وسيلة و 

للدعوة إلى الله  بين أبناء البشر، كما أن الكاتب ينشر أحكام الشريعة إلى الشخص الآخر عن طريق 
 الكتابة بالقلم، فربما كان الكاتب في مكان  والقارئ في مكان آخر. 

 والكتابة شرف القلم -2
أشار الشيخ رحَه الله إلى شرف القلم وعظمه لأنه وسيلة دعوية، وبه يحصل التعارف بين الناس 

".وذلك عند قوله تعالى: " جَْنُون   (2) ن وَالْقَلَمِّ وَمَا يَسْطرُُونَ * مَا أنَْتَ بِّنِّعْمَةِّ رَب ِّكَ بمِّ

وَالْقَلَمِّ للقسم، والمراد بالقلم جنسه، فهو يشمل والواو في قوله فقال الشيخ رحَه الله فى تفسيره: 
كل قلم يكتب به و )ما( في قوله وَما يَسْطرُُونَ موصولة أو مصدرية ويَسْطرُُونَ مضارع سطر من باب نصر 
يقال سطر الكتاب سطرا، إذا كتبه والسطر الصف من الشجر وغيره، وأصله من السطر بمعنى القطع، لأن 

جَْنُون  أى وحق القلم صفوف الكتابة تبدو  وكأنها قطع متراصة، وجواب القسم قوله ما أنَْتَ بِّنِّعْمَةِّ رَب ِّكَ بمِّ
الذي يكتب به الكاتبون من مخلوقاتنا المتعددة، إنك أيها الرسول الكريم لمبرأ مما اتهمك به أعداؤك من 

قسم سبحانه بالقلم، لعظيم شرفه، الجنون، وكيف تكون مجنونا وقد أنعم الله تعالى عليك بالنبوة والحكمة، وأ
 (3) وكثرة منافعه، فبه كتبت الكتب السماوية، وبه تكتب العلوم المفيدة.. وبه يحصل التعارف بين الناس.

 
 
 

                                                           

 (.3/593، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 .3-1سورة القلم الأية،  - 2
 (.3/494، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3



227 
 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 صل الأوللفا !

التذكير القويم  علق بالداعي والمدعو المستنبط منالمنهج الدعوي المت 

 في تفسير القرآن الحكيم،

 

 ! الفصل الثاني
والأساليب الدعوية   المنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة والوسائل 

 التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم،المستنبط من 

 

 

 

 

 

  لثالباب الثا

المستنبط من الدراسة الدعوية في  الدعوي المنهج

 التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم،



228 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

التذكير القويم في بط من المنهج الدعوي المتعلق بالداعي المستن المبحث الأول:

 تفسير القرآن الحكيم،

 

التذكير القويم من المنهج الدعوي المتعلق بالمدعو المستنبط  المبحث الثاني:

 في تفسير القرآن الحكيم،

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الفصل الأول 
التذكير المنهج الدعوي المتعلق بالداعي والمدعو المستنبط من 

 القويم في تفسير القرآن الحكيم،



229 
 

 

 المبحث الأول 

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المنهج الدعوي المتعلق بالداعي المستنبط من

الله على بص             يرة، دعوة الذي يدعو إلى  والحق ه الداعىبعدعرفنا تعريف الداعى إلى الله بحيث"
"وحسب هذا  التعريف كل فرد من الأمة السلامية يدخل فى زمرة الدعاة، عقلي، وشرعي ،ويقين، وبرهان

وينبغي لكل مس        لم أن يدعوا إلى الله س        بحانه وتعالى على بص        يرة وبرهان عقلى وش        رعي،كما قال الله 
يرةَ  أنََا وَمَنِّ ات َّبَ عَنيِّ وَسُبْحَانَ "قُ تعالى:   (1)" اللََِّّّ وَمَا أنََا مِّنَ الْمُشْرِّكِّينَ لْ هَذِّهِّ سَبِّيلِّي أدَْعُو إِّلَى اللََِّّّ عَلَى بَصِّ

: تعالىالله  ، قال-ص    لى الله عليه وس    لم-تعالى هو رس    ولنا الكريم محمد   الأول إلى اللهالداعي و 
راً وَنذَِّيراً، وَدَاعِّيًا إِّلَى اللََِّّّ بإِِّّذْنِّهِّ " اهِّدًا وَمُبَش       ِّ لْنَاكَ ش      َ ُّ إِّناَّ أرَْس      َ راَجًا مُنِّيراًيَا أيَ ُّهَا النَّبيِّ  القرآن ، ويكرر(2)"وَس      ِّ

 الّبتعاد وعدم به، والتمس     ك الله، إلى بالدعوة يأمره - وس     لم عليه الله ص     لى الله لرس     ول الخطاب الكريم
رِّكِّينَ عنه ،كما قال الله تعالى: " ، وبعد التفاص     يل حول الداعى فى (3)"وَادعُْ إِّلَى رَب ِّكَ وَلَّ تَكُونَنَّ مِّنَ الْمُش     ْ

التذكير القويم الباب الأول يبرز لنا المنهج الدعوي المتعلق بالداعى إلى الله  المس  تنبط من خلال التفس  ير

 على النحوا التالى:  في تفسير القرآن
 التذكير القويم المطلب الأول: صفات الداعى المستنبط من التفسير

 الأص        ل في هي التي ووظيفته مهمته الص        فات، فى أداء من العديد إلى يحتاج الله إلى الداعي إن
 الله، هذه الصفات تساعده فى القيام بعمله الدعوي منها: رسل وظيفة

فإن المواظبة على الأعمال الص             الحة مع الإتص             اف بص             فة الإخلاص عند القيام بعمله الدعوي، -1
 رياء أو تفاخر،ن الله أمر بالإجتناب عن أ ،الإخلاص فيها، تؤدى إلى الس      عادة التي ليس بعدها س      عادة

كما قال الله   دليل على وجوب النية، هذاو ، وحده-تعالى-أو غير ذلك مما يتنافى مع إخلاص الخض   وع لله
َ مُخْلِّصًا لَهُ الد ِّينَ تعالى: "  (4)"فاَعْبُدِّ اللََّّ

                                                           

 .108سورة يوسف الأية،  - 1
 .45سورة الأحزاب الأية،  - 2
 .87سورة القصص الأية،  - 3
 (.2/640، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4



230 
 

اَ لِّكُل ِّ "ص   لى الله عليه وس   لم جآء فى حديث النبيو  ، وَإِّنمَّ لن ِّيَّاتِّ اَ الَأعْمَالُ باِّ ، (1)"امْرِّئ  مَا نَ وَىإِّنمَّ
فَمَثَ لُهُ كَمَثَلِّ وقال الله تعالى: "وإن الأعمال بالنيات، وإذا ص               احب الرياء الأعمال أبطلها ومحق بركتها 

لْدًا ابهَُ وَابِّل  فَتَركََهُ ص    َ فْوَان  عَلَيْهِّ تُ راَب  فأََص    َ أما الص    فوان الذي عليه تراب، فأص    ابه المطر فذهب و ، (2)"ص    َ
فكذلك هذا الذي ينفق ماله رياء الناس، ذهب الرياءُ بنفقته، كما ذهب هذا المطر  ،ص              لدًاترابه فتركه 

دُهُ،  "بتراب هذا الص     فا فتركه نقيًّا، فكذلك تركه الرياء لّ يقدر على ش     يء مما قدم يْء  آفَة  تُ فْس     ِّ لِّكُل ِّ ش     َ
 (3)".فَآفَةُ الْعِّبَادَةِّ الر ِّيَاءُ 

أن يتحلى الداعى بها ،ويحث القرآن الكريم الدعاة على الصبر كما الصبر من أهم الصفات التي يجب -2
تُمْ بِّهِّ وَلئَِّنْ صَبَرْتُمْ لَْوَُ خَيْر  لِّلصَّابِّرِّينقال الله تعالى: " تُمْ فَ عَاقِّبُوا بمِِّّثْلِّ مَا عُوقِّب ْ  (4)".وَإِّنْ عَاقَ ب ْ

الله، وما أعطي أحد من ومن يص      بر يص      بره النبى ص      لى الله عليه وس      لم" كما جآء فى الحديثو  
أن الص        بر هو س        بب الفلاح والنجاح فى الدعوة إلى الله، والداعى ، (5)" عطاء خير وأوس        ع من الص        بر

َ لَعَلَّكُمْ الص      ابر يفوز فى دعوته كما قال الله تعالى: " ابِّرُوا وَراَبِّطوُا وَات َّقُوا اللََّّ وُا وَص      َ برِّ يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا اص      ْ
 (6)".ونَ تُ فْلِّحُ 

ينبغى على ال  داعي  ة إلى الله تع  الى أن يلتزم اللين والرفق فى دعوت  ه ،ويح  ث القرآن الكريم على إختي  ار -3 
ىاللين فى الدعوة إلى الله كما قال الله تعالى: " ، إن ص     فة اللين (7) "فَ قُولَّ لَهُ قَ وْلًّ ليَ ِّنًا لَعَلَّهُ يَ تَذكََّرُ أوَْ يَخْش     َ

فإن الكلام الس   هل اللطيف من ش   أنه أن يكس   ر حدة تس   اعد فى علاج آفة الكبر والفظافة عند المدعو، 
ولذلك  (8)،الغض       ب،وأن يوقظ القلب للتذكر، وأن يحمله على الخش       ية من س       وء عاقبة الكفر والطغيان

 يحث النبى صلى الله عليه وسلم أيضاً على اللين والرفق.

                                                           

 (.7663( رقم الحديث )8/60البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ) - 1
 .264سورة البقرة الأية،  - 2
 (.1/152، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .126سورة النحل الأية،  - 4
 (.16/342النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ) - 5
 .200سورة ال عمران الأية، - 6
 .44سورة طه الأية، - 7
 (.2/428، )القرآن الحكيم التذكير القويم في تفسيرخان، وحيد الد ين،  - 8



231 
 

وإليها يعود، ومن كان كذلك كان   من أهم صفات الداعى، لأن الإنسان خلق من الأرضالتواضع -4 
-، والداعى المتواض        ع يكون قريب فى قلب المدعوين، ولذلك أمر الله جديرا به أن يتواض        ع لّ أن يتكبر

دْ فيِّ مَشْيِّكَ "بالتواضح فى مشيت الأرض كما قال الله تعالى: -سبحانه وتعالى وَاغْضُضْ مِّنْ صَوْتِّكَ وَاقْصِّ
وْتُ الْحمَِّيرِّ  وَاتِّ لَص  َ لَّمَ  كما دل عليه الحديث (1)"إِّنَّ أنَْكَرَ الْأَص  ْ لَّى اللهُ عَلَيْهِّ وَس  َ ولُ اللََِّّّ ص  َ َ "قاَلَ رَس  ُ إِّنَّ اللََّّ

 (2)".د  عَلَى أَحَد  أوَْحَى إِّلَيَّ أنَْ تَ وَاضَعُوا حَتىَّ لَّ يَ بْغِّيَ أَحَد  عَلَى أَحَد ، وَلَّ يَ فْخَرَ أَحَ 

يجب على الداعى أن يتص  ف نفس  ه بالزهد ،وليس معنى الزهد أن نترك الدنيا ونبتعد عنه، بل أن محبة -5
ليست خسيسة في ذاتها، ولّ يقصد ،لأن هذه الأشياء الإنسان خلق اللهفطرة الإنسانية منذ المال والبنين 

وجوهها المشروعة، وأن يضعوها في  بحيث في طلبها الإعتدالالإسلام إلى التنفير منها، وإنما الإسلام يريد 
الْمَالُ وَالْبَ نُونَ زِّينَةُ الدنيا، كما قال الله تعالى: "يجعلوها غاية مقص        دهم في  ن لّمواض        عها المش        روعة، وأ

اَتُ خَيْر  عِّنْدَ رَب ِّكَ ثَ وَابًا وَخَيْر  أمََ  الحِّ نْ يَا وَالْبَاقِّيَاتُ الص              َّ وكما دل الحديث على الزهد قال ، (3)"لًا الْحيََاةِّ الدُّ
ُ، وَازْهَدْ فِّيمَا فيِّ أيَْدِّي النَّاسِّ يحِّبُّكَ النَّاسُ "رَسُولُ اللََِّّّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ  نْ يَا يحِّبَّكَ اللََّّ  (4)".ازْهَدْ فيِّ الدُّ

 المطلب الثانى: واجبات الداعى المستنبط من التذكير القويم 
ما سبق فى الباب الأول يُستنبط المنهج الدعوي المتعلق بواجبات الداعي، فى التفسير  وعلى ضوء

 على النحوا التالي:  التذكير القويم للقرآن الكريم
 الواجب على الداعية تجاه نفسه النقطة الأولى: 

إلى صالح الأمور الإعداد العلمي: ينبغى للداعية أن يكون سعة العلم وكمال التجربة ما يقود أمته  :أولاً 
لْ هَلْ يَسْتَوِّي الَّذِّينَ يَ عْلَمُونَ وَالَّذِّينَ لَّ يَ عْلَمُونَ قُ والدعوة إلى الله، كما بين سبحانه وتعالى أهمية العلم: "

رُ أوُلُو الْألَْبَابِّ  اَ يَ تَذكََّ ُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِّ وقد دل الحديث على أهمية العلم، و ، (5)"إِّنمَّ لَّ حَسَدَ "وَسَلَّم قاَلَ النَّبيِّ
، وَرَجُل  آتَاهُ اللََُّّ الحِّكْمَةَ  اَ إِّلَّّ فيِّ اثْ نَ تَيْنِّ:رَجُل  آتَاهُ اللََُّّ مَالًّ فَسُل ِّطَ عَلَى هَلَكَتِّهِّ فيِّ الَحق ِّ ي بهِّ  فَ هُوَ يَ قْضِّ

 (6)".وَيُ عَل ِّمُهَا
                                                           

 .19سورة لقمان الأية،  - 1
 (.3674(، حديث رقم )4/2060مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 2
 .46سورة الكهف الأية،  - 3
 (.489(، حديث رقم )38/474حنبل، أحَد، المسند ) - 4
 .9سورة الزمر الأية،  - 5
 (.2532(، حديث رقم )4/138ابن خزيمة، أبوبكر محمد، صحيح ابن خزيمة ) - 6



232 
 

لنفسى والتربوي أن يربي نفسه على الإعداد الإيماني التربوي: يجب على الداعية فى مجال الإعداد ا ثانياً:
 العمل مما يدعو الناس إليه، كى لّ يفتر الناس عن الإستجابة له بسبب مخالفة علمه وعمله، كما قال الله

، كما (1) "تَ فْعَلُونَ كَبُرَ مَقْتاً عِّنْدَ اللََِّّّ أَنْ تَ قُولُوا ما لّ ،  يا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لمَِّ تَ قُولُونَ ما لّ تَ فْعَلُونَ تعالى: "
عَنْ جَابِّر  قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللََِّّّ صَلَّى اللهُ  ،أمر النبى صلى الله عليه وسلم  بالتعوذ عن العلم الذي لّ ينفع

فَعُ "عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ  نْ عِّلْم  لَّ يَ ن ْ للََِّّّ مِّ َ عِّلْمًا نَافِّعًا، وَتَ عَوَّذُوا باِّ  (2)".سَلُوا اللََّّ
 الواجب على الداعية تجاه المدعو الثانية:النقطة 

  مشاعرة الداعية تجاه المدعوأولًا: 
أن باب ينبغى للداعية أن يكون الداعية شديد الحرص على هداية المدعو، ويرغبهم إلى التوبة، 

وَالَّذِّينَ ،كما قال الله تعالى: "باب التوبةإنه سبحانه لّ يغلق في وجه عبده الضعيف المخطئ التوبة  مفتوح 
شَةً أوَْ ظلََمُوا أنَْ فُسَهُمْ ذكََرُوا اللَََّّ فاَسْتَ غْفَرُوا لِّذُنوُبهِِّّمْ  اَ الت َّوْبةَُ عَلَى اللََِّّّ ا، وقال الله تعالى: "ِّ (3)"إِّذَا فَ عَلُوا فاَحِّ نمَّ

َهَالَة  ثُمَّ يَ تُوبوُنَ مِّنْ قَرِّيب  فأَُولئَِّكَ ي َ  مْ وكََانَ اللََُّّ عَلِّيمًا حَكِّيمًالِّلَّذِّينَ يَ عْمَلُونَ السُّوءَ بجِّ ، (4)"تُوبُ اللََُّّ عَلَيْهِّ
إن الله عز وجل "عن أبي موسى، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قالوقد دل الحديث على ترغيب التوبة 

يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من 
 (5)".مغربها

 ثانيا: مراعاة فهم المدعو 
المدعوون هم العناص       ر الأس       اس       ي من عناص       ر الدعوة إلى الله، لأن الدعوة ش       رعت لأجلهم ، 
وأرسلت الرسل والأنبياء لدعوتهم ،لذا يجب الإهتمام بهم ،ودراسة حالّتهم ، والدعوة بما يناسب أحوالْم، 

دعوتهم أحوال الناس، وطباعهم، وس        عة  أن يراعوا فيينبغى لداعية  حس        ب ش        ريعة الإس        لام، ولذلك 
 لداعية عند ممارسة  الدعوة مع المدعولالكثير  يساعد هذافم ، مداركهم، وظروف حياتهم، وتفاوت ثقافاته

لحِّكْمَةِّ كما قال الله تعالى: " بِّيلِّ رَب ِّكَ باِّ نَةِّ  ادعُْ إِّلى س َ ودل عليه الحديث عَنْ مُعَاذِّ بْنِّ ، (6)"وَالْمَوْعِّظةَِّ الحَْس َ
                                                           

 .3-2سورة الصف الأية،  - 1
 (.214(، حديث رقم )1/170الحاكم، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين ) - 2
 .135سورة ال عمران الأية،  - 3
 .17سورة النسآء الأية،  - 4
 (.3/287ج العارفين، فيض القدير )المناوي، عبد الرؤوف بن تا - 5
 .125سورة النحل الأية،  - 6



233 
 

، قاَلَ  لَّمَ  جَبَل  ُ عَلَيْهِّ وَس   َ لَّى اللََّّ ولُ اللََِّّّ ص   َ نْ أدََبَهمُْ عَلَى "قاَلَ رَس   ُ ر ِّ، وَأَحْس   ِّ أنَْزِّلِّ النَّاسَ مَنَازِّلَْمُْ مِّنَ الخَْيْرِّ وَالش   َّ
ةَِّ   (1)".الْأَخْلَاقِّ الصَّالحِّ

أن أبا هريرة رضي الله عنه، قال: بينما نحن جلوس عند  وقال الشيخ رحَه الله خلال نقل حديث
يا رسول الله هلكت. قال ما لك؟ قال وقعت على امرأتي  النبي صلى الله عليه وسلم، إذ جاءه رجل فقال

هل تجد رقبة تعتقها؟ قال لّ، قال: فهل تس   تطيع أن "وأنا ص   ائم، فقال رس   ول الله ص   لى الله عليه وس   لم:
، قال: لّ، فقال:فهل تجد إطعام ستين مسكينا. قال: لّ، قال: فمكث النبي صلى تصوم شهرين متتابعين

قال: -والعرق المكتل-الله عليه وس     لم، فبينا نحن على ذلك أتي النبي ص     لى الله عليه وس     لم بعرق فيها تمر
 ما بين فقال: أنا، قال: خذها، فتصدق به فقال الرجل: أعلى أفقر مني يا رسول الله؟ فوالله أين السائل؟

أهل بيت أفقر من أهل بيتي، فض  حك النبي ص  لى الله عليه وس  لم حتى بدت أنيابه، -يريد الحرتين-لّبتيها
 (2)".ثم قال: أطعمه أهلك

 ثالثاً: مراعاة حقوق المدعو
 يقوم بدعوة إلى الله بدونأن  المدعو وينبغى للدعاة دوام التذكيرإثبات حق المدعو ومن حقوقه 

إلى العصاة ،لأن الْدي والضلال ليس فى يده ،وفى يده النصيحة والتبليغ والبيان نظرة س يأ أوإبطاء 
يَا أيَ ُّهَا "وقال سبحانه وتعالى: ، (3)"فَذكَ ِّرْ إِّنْ نَ فَعَتِّ الذ ِّكْرَىوالتذكير بدوام فقط، كما قال الله تعالى:"
نْ رَب ِّكَ وَإِّنْ   (4)".لمَْ تَ فْعَلْ فَمَا بَ لَّغْتَ رِّسَالتََهُ الرَّسُولُ بَ ل ِّغْ مَا أنُزلَ إِّليَْكَ مِّ

 رابعاً:مراعاة طريقة عرض الدعوة
ومن الواجب الداعية مراعات عرض الخطاب الدعوي على سبيل التدرج ، ويجتنب عن بيان 
الأمور دفعة واحدة، خاصة فى الإمور التى تصعب على المدعو، كما أن حرمة الخمر مرت بثلاثة المراحل 

رِّ قُلْ فِّيهِّما إِّثْم  كَبِّير  وَمَنافِّعُ لِّلنَّاسِّ وَإِّثْمهُُما أَكْبَرُ ة كما قال الله تعالى: "التدريجي يَسْئَ لُونَكَ عَنِّ الْخمَْرِّ وَالْمَيْسِّ

                                                           

 (.8/53ابن سعد، محمد بن سعد، الطبقات الكبرى ) - 1
 (.2/248، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 .9سورة الأعلى الأية،  - 3
 .67سورة المائدة الأية - 4



234 
 

يجذب قلوبهم  ، وهكذا من الواجب على الداعية تجاه عرض الدعوة ،التلطف فى الخطاب(1)"مِّنْ نَ فْعِّهِّما
 (2).تلقى أوامره بحسن الطاعةإلى سماعه، وليحملهم على 

 النقطة الثالثة: الواجب على الداعية تجاه إخوانه الدعاة 
مم   ا يج   ب على ال   داعي   ة تج   اه أخوان   ه ال   دع   اة ،الرجوع إلى العلم   اء منهم والإحترام والتوقير لْم، 

يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لَّ ويش     اوروا معهم قبل أن يقولوا قولّ أو يفعلوا فعلا يتعلق بأمر دين، وقال الله تعالى: "
 (3)"تُ قَد ِّمُوا بَيْنَ يدََيِّ اللََِّّّ وَرَسُولِّهِّ وَات َّقُوا اللَََّّ إِّنَّ اللَََّّ سمِّيع  عَلِّيم  

مما يجب على الدعاة تجاه أخوانه الدعاة ،أن يتعاونوا فيما بينهم فى العملية الدعوي ، كذلك 
العمل الص  الح والتواص  ى بالحق ، والص  بر على الطاعة الله تعالى وعلى ويكون هذا التعاون  بين الدعاة فى 

 (4) البلاء.

مما يجب على الداعية تجاه إخوانه الدعاة حسن الظن بهم ،والتوجيه ما يصدر منهم على وكذلك 
نَ "،حتى يكون المحبة فيما بينهم أحسن المحامل، تحقيقاً للتوجيه الرباني لَْسِّ فَْ وَاهِّكُمْ إِّذْ تَ لَقَّوْنهَُ بأِّ تِّكُمْ وَتَ قُولُونَ بأِّ

 (5)".مَا ليَْسَ لَكُمْ بِّهِّ عِّلْم  وَتَحْسَبُونهَُ هَي ِّنًا وَهُوَ عِّنْدَ اللََِّّّ عَظِّيم  

 التذكير القويم صعوبات الداعي المستنبط من التفسير المطلب الثالث: 
 وظيفة الأص    ل في هي التي ووظيفته مهمته يواجه كثير من الص    عوبات فى أداء الله إلى الداعي إن

 الله، منها:  رسل
فيما  واتعاوني ،وأنأن يجتنب من المخالفة  عاةوينبغى للدومن ص   عوبات الداعى المخالفة فيما بينهم ، -1

،لأن كل واحد منهم انطلاقاً واحدًا افيما بينهم، وينطلقو  ا، ويتش               اورو ا، ويتعاونو ايتس               اعدو وأن بينهم، 
ا فيما يخطئ فيه الآخر يهتدي حتى  والطاعات،يدعون إلى الخير  كما قال   فى الدعوة إلى اللهبعض  هم بعض  ً

د ِّقُنيِّ إني أَخَافُ أنَ يكَُذ ِّبوُنِّ " الله تعالى: لْهُ مَعِّيَ رِّدْءاً يُص     َ اناً فأََرْس     ِّ حُ مِّني ِّ لِّس     َ ي هَارُونُ هُوَ أفَْص     َ ، (6)"وَأَخِّ

                                                           

 .219سورة البقرة الأية،  - 1
 (.1/148، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 .1سورة الحجرات الأية،  - 3
 (.3/355، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4
 .15سورة النور الأية،  - 5
  .34سورة القصص الأية،  - 6



235 
 

المسلمون تتكافأ دماؤهم ل"لنبي صلى الله عليه وسلم قاعن ابن عباس، عن اويدل الحديث على التعاون، 
 (1)".وهم يد على من سواهم، يسعى بذمتهم أدناهم، ويرد على أقصاهم

طبيعة النفس البش        رية الرغبة إلى الش        هرة  من الّفتتان بالجاه والش        هرة، لأنومن ص        عوبات الدعاة  -2
 مش   هورا، رجلا يكون له حتى المادحين ،أو كلامهكثير من الناس لس   ماع    عدد والجاه، ويحب أن يكون له

 الله إلى الدعوة في النجاح معيار لأن وهداية، إلى توجيه تحتاج الطبيعة فهذهالمجتمع،  في مكانة له ويكون
 بعض عن التحاس          د وعن التمنى ما فض          ل الله الدعاة نهى الله وقد النبوية، الس          نة واتباع الإخلاص هو

أمَْ يَحْسُدُونَ الناس على " الأتباع، كما قال الله تعالى: وكثرة والشهرة الّحترام حيث من غيرهم على الدعاة
ةَ وَآتَ يْن  اهُمْ مُلْك  اً عَظِّيم  اً  يمَ الْكِّت  ابَ وَالحِّكْم  َ دْ آتَ يْن  ا آلَ إِّبْراهِّ ل  ِّهِّ فَ ق  َ آ آتَاهُمُ الله مِّن فَض              ْ وق  د نهى ، (2)"م  َ

لّ تباغضوا، "أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الرسول عن الحسد عن
 (3)".ولّ تحاسدوا، ولّ تدابروا، وكونوا عباد الله إخوانا

فى هذا العصر،لأن أعداء الإسلام يصفون الإسلام  اتصافهم بالّتهامات الباطلةومن صعوبات الدعاة -3
، مع أن الإسلام من سمته التعايش والأمن لمسلمين بالإرهابوأهله بعدم التعايش والعنف، ويصفون ا

مخاطبتهم ، المشركين وأشراف قريش مثلكوالسلامة، فينبغى للدعاة أن يقوم ببيان أوصاف الحميدة للإسلام،
 أيها الذي "ياحيث قالوا بأسلوب الدال على التهكم والّستخفاف، -صلى الله عليه وسلم-لرسول الله

ووصفهم له بالجنون، وهو صلى الله عليه وسلم أرجح الناس عقلا، وأفضلهم إنه لمجنون" نزل عليه الذكر
 (4)".وَقالُوا يا أيَ ُّهَا الَّذِّي نُ ز ِّلَ عَلَيْهِّ الذ ِّكْرُ إِّنَّكَ لَمَجْنُون  : "تعالى قال الله ، كمافكرا

القوم وقادتهم ورؤساءهم  والملأ"هم أشراف ،قبل أهل الملأ أى الإشرافمن صعوبات الدعاة الكذب من -4
نْ قَ وْمِّهِّ إِّناَّ لنََ راَكَ فيِّ ضَلَال  مُبِّين  : "تعالىالله  وقال "وساداتهم قال الأشراف من قوم  يعنى(5)"قاَلَ الْمَلَأُ مِّ

، هكذا الملأ  إنا لنراك بأمرك لنا بعبادة الله وحده وترك آلْتنا في انحراف بين عن طريق الحق والرشاد نوح
 (6)عموماً فى كل عصر يقومون ضد الدعوة إلى الله. 

                                                           

 (10/8الصحيح لسنن والمسانيد )عبد الجبار، صهيب، الجامع  - 1
 .54سورة النساء الأية، - 2
 (.765(، رقم الحديث )4/2198مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم ) - 3
 .6سورة الحجر الأية،  - 4
 .60سورة الأعراف الأية،  - 5
 (.1/475، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 6



236 
 

هُمُ الذين يُ ؤْذُونَ النبيوقال الشعراوي" ن ْ والذين يؤذون رسول الله صَلَّى اللََُّّ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ  هم "وَمِّ
أخذوه ظلماً السادة، وهم أصحاب النفوذ الذين يخافون ان يذهب منهج هذا النبي بنفوذهم؛ وثرواتهم؛ وما 

من الضعفاء والضعفاء كما نعلم هم أول من دخل إلى دين الإسلام؛ لأنهم أحسوا أن هذا الدين يحميهم 
 (1) . "من بطش الأغنياء واستغلالْم ونفوذهم

 التي أبتلى بها المس       لمون فى كل عص       ر الفتَومن مش       اكل الدعاة كثرة الثروة وفتنتها، لأنها من أكبر -5
تكون الدنيا والأموال في أيديهم، وليس     ت في قلوبهم بل إن قلوبهم قد ش     غلت لكن الص     لحاء من الناس و 

من  الناس رش  ديبتعد نفس  ه عن كثرة حرص المال،ويفالواجب على الدعاة أن  بالآخرة والعمل الص  الح لْا،
: تعالىوقال الله  ،وإنفاقه في وجوهه المش              روعة خطر فتنة المال بأن يكس               ب المال من وجوهه الحلال،

نَة  وَأنََّ اللَََّّ عِّنْدَهُ أَجْر  عَظِّيم  " اَ أمَْوَالُكُمْ وَأوَْلَّدكُُمْ فِّت ْ أنس بن مالك، وجآء فى الحديث عن ، (2)"وَاعْلَمُوا أَنمَّ
لو أن لّبن آدم واديا من ذهب أحب أن يكون له واديان، ولن "أن رس    ول الله ص    لى الله عليه وس    لم قال

 (3). ب"إلّ التراب، ويتوب الله على من تايملأ فاه 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

 (.1/466، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمالد ين، خان، وحيد  - 1
 .28سورة الأنفال الأية،  - 2
 (.16/360النووي، يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح المسلم بن الحجاج ) - 3



237 
 

 المبحث الثاني

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المنهج الدعوي المتعلق بالمدعو المستنبط من

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المطلب الأول: أصناف المدعوين المستنبط من

وعلى ضوء ما سبق فى الباب الأول يُستنبط المنهج الدعوي المتعلق بأصناف المدعوين فى التفسير 
 بأعتبارين كما يلى:عن الأصناف المدعوين التذكير القويم للقرآن الكريم، يتحدث الشيخ وحيد الدين خان 

 الأعتبار الأول: بأعتبار إستجابتهم.
 الإعتبار الثانى: بأعتبار أديَنْم. 

 .  الإعتبار الأول:  بأعتبار إستجابتهم
يقسم الشيخ أصناف المدعوين باعتبار استجابتهم إلى ثلاثة اقسام: الأول: طالب الحق الذى 
المستعد للقبول، الثانى: المذعن الذي لّ استعداد له، الثالث: الجاحد المعاند وقد أبان الشيخ هذا عند قوله 

نَْ ادعُْ إِّلَى سَبِّيلِّ تعالى: " يَ أَحْسَنُ إِّنَّ رَبَّكَ هُوَ أعَْلَمُ بمِّ لَّتيِّ هِّ لحِّكْمَةِّ وَالْمَوْعِّظَةِّ الحَْسَنَةِّ وَجَادِّلْْمُْ باِّ رَب ِّكَ باِّ
لْمُهْتَدِّينَ   (1)"ضَلَّ عَنْ سَبِّيلِّهِّ وَهُوَ أعَْلَمُ باِّ

 بأعتبار أديَنْمالإعتبار الثانى: 
أديانهم فجعل عددهم ثلاثة، وهم )المؤمنون، وقد تحدث الش       يخ عن أص       ناف المدعوين بأعتبار 

والكفار، والمنافقين"وفى موض           ع آخر جعل عددهم س           تة أص           ناف مع المؤمنين وهم"المؤمنون، واليهود، 
 (2) والنصاري، والصابئين، والمجوس، والمشركين."

 أولًا: المدعو المسلم
أقسام، القسم الأول: الظالم فالمسلمون بصفة عامة على إلتزامهم بالشريعة ينقسمون إلى ثلاثة 

ثُمَّ لنفسه القسم الثانى: المقتصد، القسم الثالث: السابق بالخيرات، وقد بين  الشيخ هذا عند قوله تعالى: "
هُمْ سابِّق   ن ْ د  وَمِّ هُمْ مُقْتَصِّ ن ْ هِّ وَمِّ هُمْ ظالمِّ  لِّنَ فْسِّ ن ْ لخَْيْراتِّ بإِِّّذْنِّ اللََِّّّ  أوَْرَثْ نَا الْكِّتابَ الَّذِّينَ اصْطَفَيْنا مِّنْ عِّبادِّنا فَمِّ باِّ

 (3)".ذلِّكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِّيرُ 

 

                                                           

 .125سورة النحل الأية،  - 1
 (.2/245، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 .32سورة فاطر الأية،  - 3



238 
 

 دعوة المدعو المسلم الظالِ لنفسه طريقة -1
ينبغى للدعاة أن يقوم بأس      لوب الترغيب والوعظ إلى الأعمال الص      الحة، والترهيب عن الأعمال 

فى الآخرة،  س    وء العاقبةالس    وء، لدعوة المدعو المس    لم الظالم لنفس    ه، ومن عمل عملا قبيحاً س    يكون لْم 
إِّنَّ رَبَّكَ عالى: "وقال الله ت من خير جزيل يعود عليهم في دنياهم وآخرتهم  ومن يعمل ص               الحاً يكون لْم
يم   نَاتِّ جَنَّات  تَجْرِّي وقال تعالى فى مقام آخر: "، (1)"سَرِّيعُ الْعِّقابِّ وَإِّنَّهُ لَغَفُور  رَحِّ نِّيَن وَالْمُؤْمِّ ُ الْمُؤْمِّ وَعَدَ اللََّّ

اكِّنَ طيَ ِّبَةً فيِّ جَنَّاتِّ عَدْن   وَان  مِّنَ اللََِّّّ أَكْبَرُ ذَلِّكَ هُوَ الْفَوْزُ مِّنْ تَحْتِّهَا الْأَنْهاَرُ خَالِّدِّينَ فِّيهَا وَمَس               َ وَرِّض              ْ
 (2)".الْعَظِّيمُ 

 دعوة المدعو المسلم المقتصد لنفسه طريقة -2
بالترقى فى الأعمال الخير مع إخلاص ينبغى للدعاة أن يربى المدعو المس            لم المقتص            د لنفس            ه 

لأن الإعطاء والبذل في هذه الحالة  فيه حالة كونه محبا له راغبا عن طيب خاطره المال بذل النية،فمثاله
وَآتَى الْم  الَ عَلى حُب   ِّهِّ ذَوِّي الْقُرْبى وَالْيَت  امى وق ال الله تع  الى: " ي دل على قوة الإيم ان، وص              ف  اء الوج دان

بِّيلِّ  بِّيلِّ اللََِّّّ كَمَثَلِّ حَبَّة  مَثَلُ الَّذِّينَ يُ نْفِّقُونَ أمَْوَالَْمُْ فيِّ "وقال فى مقام آخر: ، (3)"وَالْمَس         اكِّيَن وَابْنَ الس         َّ س         َ
ع  عَلِّيم   ُ وَاسِّ ُ يُضَاعِّفُ لِّمَنْ يَشَاءُ وَاللََّّ بُ لَة  مِّائةَُ حَبَّة  وَاللََّّ  (4)".أنَْ بَ تَتْ سَبْعَ سَنَابِّلَ فيِّ كُل ِّ سُن ْ

 دعوة المدعو المسلم السابق بالخيرات  طريقة -3
، بإبراز القدوة والحث على الإقتداء بها كما أبرز من منهج دعوة المدعو المسلم السابق بالخيراتو 

وجوب الّقتداء بالرسول صل ى الله عليه وسل م في جميع أقواله وبين  -صلى الله عليه وسلم–قدوة رسول الله 
رَ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فيِّ رَسُولِّ اللََِّّّ أُسْوَة  حَسَنَة  لِّمَنْ كَانَ يَ رْجُو اوهذا عند قوله تعالى:" وأفعاله للَََّّ وَالْيَ وْمَ الْآخِّ

َ كَثِّيراً  (5)"وَذكََرَ اللََّّ

 

 

                                                           

 .165سورة الأنعام الأية،  - 1
 .72سورة التوبة الأية،  - 2
 .177سورة البقرة الأية،  - 3
 .261سورة البقرة الأية،  - 4
 .21سورة الأحزاب الأية،  - 5



239 
 

 ثانياً: المدعو المافق
 طريقة دعوة المدعو المنافق فى التفسير التذكير القويم-1

ن أبان الشيخ طريقة دعوة مدعو المنافق وذلك بذكر أوصاف المنافقين بضعف العقل والشعور لأ
لعلمه بما يس              رون، ولم يخادعوا المؤمنين لأن الله يدفع عنهم ض              رر خداع هؤلّء المنافقين لم يخادعوا الله 

: ، عند قولهالمنافقين، وإنما يخدعون أنفس              هم لأن ض              رر المخادعة عائد عليهم، ولكنهم لّ يش              عرون
َ وَالَّذِّينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِّلَّّ أنَْ فُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ "  (1)".يُخاَدِّعُونَ اللََّّ

إن الأمثال لْا دور كبيرة فى التربية والتأثير على المدعوين،كما للأمثال دور فى تصوير المعقولّت 
المنافق بذكر خسارتهم بمثل،وذلك بذهاب نورهم وتركهم فى بصورت المحسوسات،ومن طريقة دعوة المدعو 

وينتفعوا بها، فأضاءت ما حولْم كقصة من استوقدوا نارا لتضيء لْم المنافقين  هؤلّء يعنى قصة الظلمات 
 (2) .قليلا، ثم طفئت وصاروا إلى ظلمة شديدة مطبقة

مثل المنافق، كمثل الشاة العائرة بين الغنمين "عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قالو 
 (3)".تعير إلى هذه مرة وإلى هذه مرة

 ثالثاً: المدعو المشرك
 التفسير التذكير القويمطريقة دعوة المدعو المشرك فى  -1

أن الأمثال لْا تأثير على ، ومن طريقة دعوة المدعو المش      رك بيان ض      رب المثال للموح د والمش      رك
المدعو بإقن اع فطرت ه أن المش              رك كعب د الذي يملك ه أرباب متع دده كل منهم يأمر العب د بأمر مختلف مم ا 

المش     رك من ض     لال وتحير وتمزق، وما عليه العبد بهذين المثلين بيان ما عليه العبد يس     بب حيرة، المقص     ود 
ونَ ،  كما قال الله تعالى: "المؤمن من هداية واس  تقرار واطمئنان اكِّس  ُ ركََاءُ مُتَش  َ ُ مَثَلًا رَجُلًا فِّيهِّ ش  ُ رَبَ اللََّّ ض  َ

 (4) ".يَ عْلَمُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُل  هَلْ يَسْتَوِّيَانِّ مَثَلًا الْحمَْدُ للََِِّّّّ بَلْ أَكْثَ رهُُمْ لَّ 

                                                           

 .9سورة البقرة الأية،  - 1
 (.1/87، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2
 (.1/127المرجع السابق، ) - 3
 .29سورة الزمر الأية،  - 4



240 
 

حيث بين حال ، ومن أس   اليب الدعوة المدعو المش   رك، بيان ض   عف عبدة الّص   نام بض   رب المثل
لّ ينفعها لّ في الحر ولّ هولّء المش ركين اتخذوا من دون الله أص ناما يعبدونها كحال العنكبوت اتخاذها بيتاً 

 (1) .فالمقصود من المثل تجهيل المشركين لأجل ضعفها في القر، ولّ يدفع عنها شيئا من الأذى
مثل المش    رك الذي عبد مع الله إلْا آخر غيره، كمثل العطش    ان رض    ي الله عنه: " وقال ابن عباس

 (2)".الذي ينظر إلى ظل خياله في الماء من بعيد وهو يريد أن يتناوله ولّ يقدر
 رابعاً: أحوال المدعو الكتابى

  التفسير التذكير القويمطريقة دعوة المدعو الكتابى فى-1
ومن طريقة دعوة المدعو الكتابى إثبات وحدانية الله وإبطال ألوهية عيسى بدليل حسي لتصحيح 
عقيدة المدعو الكتابى فى عيسى عليه السلام بإستخدام الدليل الحسي المشاهد ،حيث نبه إلى حاجته 

كانا يأكلان الطعام، ويشربان الشراب ويتصرفان عيسى وأمه مريم عبدان من عباد الله  أي أن  الطعام بقوله:
كما يتصرف سائر البشر فكيف ساا لكم يا معشر النصارى أن تصفوهما بأنهما إلْين مع أن طبيعتهما 

يحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِّلَّّ رَسُول  ، كما قال الله تعالى: "الظاهرة أمامكم تتنافى تنافيا تاما مع صفات الألوهية مَا الْمَسِّ
د ِّيقَة  كانا يَأْكُلانِّ الطَّعامَ قَدْ  نْ قَ بْلِّهِّ الرُّسُلُ وَأمُُّهُ صِّ  (3)".خَلَتْ مِّ

يا بنى ومن طريقة دعوة المدعو الكتابى إثبات التوحيد وإبطال التثليث بقول عيس  ى عليه الس  لام 
عاية، وهو ربكم إس  رائيل اعبدوا الله وحده ولّ تش  ركوا به ش  يئا، فهو ربي الذي خلقني وتعهدنى بالتربية والر 

َ رَبي ِّ وَرَبَّكُمْ ، وقال الله تعالى: "أيضا يحُ يَابَنيِّ إِّسْراَئِّيلَ اعْبُدُوا اللََّّ  (4)".وَقاَلَ الْمَسِّ

 التذكير القويمالمستنبط من التفسير ،المدعو أحوال تالمنهج الدعوي المتعلق بمراعاالمطلب الثانى:
 بتنويع الأدلة نظراً لإختلاف عقول الناس وأحوالْم، ربماواستدل الشيخ على مراعات أحوال المدعوين -1

اللََُّّ الَّذِّي عند قوله تعالى:" وذلك واحد في إقامة الحجة على الخصم يفضى إلى السآمة والملل بدليلالتزام 

                                                           

 (.1/231، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 1
 (.3/509حَيد، صلح بن عبدالله، وآخرون، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ) - 2
 .75سورة المائدة الأية، - 3
 .72الأية،سورة المائدة  - 4



241 
 

َجَل  مُسَمًّى رَفَعَ السَّماواتِّ بِّغَيْرِّ عَمَد  تَ رَوْنَها ثُمَّ اسْتَوى عَلَى الْعَرْشِّ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَا لْقَمَرَ كُلٌّ يَجْرِّي لأِّ
لُ الْآياتِّ لَعَلَّكُمْ بِّلِّقاءِّ رَب ِّكُمْ توُقِّنُونَ   (1) ".يدَُب ِّرُ الْأَمْرَ يُ فَص ِّ

لأن الناس عقولْم وطبائعهم تختلف بعضهم ، ومن مراعات أحوال المدعوين التكرار فى التوجيه والإرشاد-2
الفعل  -وكرر سبحانه إلى كلام مكرر، وإليه أشار الشيخ بقوله يفهمون من أول وحلة وبعضهم يحتاجون

كفى لإلقاء الطمأنينة في قلوب المؤمنين، لأن التكرار في مثل هذا المقام يكون أكثر تأثيرا في القلب، وأشد 
عْدَائِّكُمْ وكََفَى باِّ عند قوله تعالى: "،وذلك مبالغة فيما سيق الكلام من أجله ُ أَعْلَمُ بأَِّ للََِّّّ وَاللََّّ للََِّّّ وَلِّيًّا وكََفَى باِّ

 (2) "نَصِّيراً
ذكر  كما أن الله تعالى  ومن مراعات أحوال المدعوين التهميد فى الأمور الشاقة رعاية لأحوال المدعوين-3

فإن الإنسان إذا اتجه بفكره إلى معنى ، اسم الرب، وإضافته إلى المخاطبين، تقوية لداعية إقبالْم على عبادته
الله مالكا له، أو مربيا له وتذكر ما يحفه به من رفق، وما يجود به عليه من إنعام، لم يلبث أن يخصه كون 

أيَ ُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِّي وهذا عند قوله تعالى: "ياَ  بأقصى ما يستطيع من الخضوع والخشوع والإجلال
نْ قَ بْلِّكُمْ لَعَلَّكُ   (3) "مْ تَ ت َّقُونَ خَلَقَكُمْ وَالَّذِّينَ مِّ

لمنهج الدعوي المتعلق بواجبات المدعوين تجاه الداعي والدعوة، المستنبط من طلب الثالث:االم
 التذكير القويمالتفسير 

 أولًا: واجبات المدعو تجاه الدعوة
 الداعى لأنه يدعى إلى الخير والحق وأش      ار لنداء ومن واجبات المدعو تجاه الدعوة أن يس      تجيب

أن من ص        فات المؤمنين الص        ادقين، أنهم إذا ما دعوا إلى حكم ش        ريعة الله تعالى التي  إليه بقولهالش        يخ 
سمعنا وأطعنا، بدون تردد أو  أوحاها إلى رس          وله ص          ل ى الله عليه وس          ل م أن يقولوا عند ما يدعون لذلك

نِّيَن إِّذَا دُعُ  هذا عند قوله تعالى: "،و تباطؤ اَ كَانَ قَ وْلَ الْمُؤْمِّ نَ هُمْ أنَْ يَ قُولوُا إِّنمَّ ولِّهِّ لِّيَحْكُمَ بَ ي ْ وا إِّلَى اللََِّّّ وَرَس              ُ
 (4)".سمِّعْنَا وَأطَعَْنَا وَأوُلئَِّكَ هُمُ الْمُفْلِّحُونَ 

                                                           

 .2سورة الرعد الأية، - 1
 .45سورة النساء الأية،  - 2
 .21سورة البقرة الأية،  - 3
 .51سورة النور الأية،  - 4



242 
 

سماع الحق والقناعة به ،عليه أن يطبق ما هو المطلوب  بعد إثبات واجبات المدعو أن يقوم بالتطبيق
يجب على الإنسان أن يأتى ،يعنى يكون في إسلامه شوب نفاقلّ  حتىمنه ،لأن الإيمان يطلب العمل ،

 ،وَالْعَصْرِّ وقال الله تعالى: " الله من الأعمال ما فيه الخير والنفع، يجب عليه أيضا أن يدعو غيره إلى الدين
نْسَانَ لَفِّي خُسْر   اَتِّ وَتَ وَاصَوْا باِّ ،  إِّنَّ الْإِّ لُوا الصَّالحِّ لصَّبْرِّ إِّلَّّ الَّذِّينَ آمَنُوا وَعَمِّ  (1) ".لحَْق ِّ وَتَ وَاصَوْا باِّ

وينبغى أن يقوم  ومن واجبات المدعو الإستفسار والرجوع إلى أهل العلم عن كل ما لّ يفهم،
بسوال عند الداعى حول الأحكام التى تشكل عليه،سواء هذا الإشكال يتعلق بجانب العقدي أو بجانب 

تُمْ لَّ تَ عْلَمُونَ الإخلاق أو العبادات، وقال الله تعالى: "  (2) ."فاَسْألَُوا أهَْلَ الذ ِّكْرِّ إِّنْ كُن ْ
عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه كما يدل الحديث على حسن السوال 

 ".الّقتصاد في النفقة نصف المعيشة، والتودد إلى الناس نصف العقل، وحسن السؤال نصف العلم"وسلم
(3) 

 تجاه الداعيةواجبات المدعو ثانياً: 
أن يلتزم الجلوس مع ال   داعي   ة،وينبغى للم   دعو أن يجلس مع  ومن واجب   ات الم   دعو تج   اه ال   دعو

الداعية وأن يص      بر معه حتى يس      مع  لأنه يرش      ده إلى الخير والحق إلى ص      راط المس      تقيم، وقال الله تعالى: 
لْغَدَاةِّ " مُْ باِّ ْ نَ فْسَكَ مَعَ الَّذِّينَ يدَْعُونَ رَبهَّ ي ِّ يرُِّيدُونَ وَجْهَهُ وَاصْبرِّ  (4) ".وَالْعَشِّ

هذه ، ويجلس فى مجلسه، ويستفيد منه ولّ يخاصم معه، و يلتزم الأدب مع الداعيةومن واجباته أن 
بها عباده المؤمنين، فيما يعاملون به الرسول صل ى الله عليه وسل م من التوقير  -تعالى -آداب أدب الله

 (5).والّحترام والتبجيل والإعظام

 التذكير القويم: المنهج الدعوي المتعلق بحقوق المدعو، المستنبط من رابعال طلبالم
المدعوون إلى الله هم الناس جميعا ، فينبغى للداعية إلى الله أن يتوجه فى دعوته للناس جميعا، 
ويدعوهم إلى الله من غير إستثناء لأحد منهم، للمدعو حقوق كثيرة بعض منها المسنبط من التفسير التذكير 

 القويم كما يلى 
                                                           

 سورة العصر. - 1
 .43سورة النحل الأية،  - 2
 (.6126(، حديث رقم )8/104البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري ) - 3
 .28سورة الكهف الأية،  - 4
 (.2/339)، التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمان، وحيد الد ين، خ - 5



243 
 

ن لّ يستصغر شأن المدعو، لأن من ومن حقوق المدعو أن لّ يستهين المدعو، وينبغى للداعية أ
القائد الحكيم حق المدعو أن يدعى بكل إحترام والتوقير والمحبة، ولّ يشدد عليهم بل كن لينا رفيقا معهم، 

تعالى:  ، وقال اللهلّ يكثر من لوم جنده على أخطائهم الماضية، لأن كثرة اللوم والتعنيف قد تولد اليأس
نَ اللََِّّّ " هُمْ وَاسْتَ غْفِّرْ لَْمُْ فبَِّمَا رَحََْة  مِّ ، (1)" لِّنْتَ لَْمُْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّنْ حَوْلِّكَ فاَعْفُ عَن ْ

الحرص على هدايته، وينبغى للداعية إلى الله تعالى أن يكون ناصحا للمدعو ويحرص ومن حقوق المدعو 
حتى ل صلى الله عليه وسلم كان حريصا على هداية المؤمنين على هدايته حتى يقبل دعوة الإسلام، والرسو 

كُمْ عَزِّيز  عَلَيْهِّ مَاعَنِّتُّمْ حَرِّيص  وقال الله تعالى: " لّ يخرج أحد عن اتباعه فيهلك لَقَدْ جَاءكَُمْ رَسُول  مِّنْ أنَْ فُسِّ
يم   نِّيَن رَءُوف  رَحِّ لْمُؤْمِّ  (2)".عَلَيْكُمْ باِّ

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

 .159سورة آل عمران الأية،  - 1
 .128سورة التوبة الأية،  - 2



244 
 

 
 
 

 الثانىالفصل 

المستنبط  ،والأساليب الدعويةلوسائلواالمنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة،
 الحكيم،في تفسير القرآن التذكير القويم  من

 
التذكير  المنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة المستنبط من  :المبحث الأول 

 الحكيم، في تفسير القرآنالقويم 

التذكير القويم المتعلق بالأساليب الدعوية المستنبط منالمنهج الدعوي الثانى: المبحث 

 الحكيم،في تفسير القرآن 

التذكير القويم المنهج الدعوي المتعلق بالوسائل الدعوية  المستنبط منثالث: المبحث ال

 الحكيم،في تفسير القرآن 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



245 
 

 المبحث الأول 

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة المستنبط من 

بعد أن عرفنا تعريف موضوع الدعوة فى البالب السابق، والذي هو الدعوة إلى كل خير والحث 
عليه، ومن أعظم الخير تحقيق توحيد الله، ودعوة المدعوين إليه، ومن أعظم الشر الشرك بالله كما قال الله 

للََِّّّ فَ قَدِّ افْتَرى إِّثْماً إِّنَّ اللَََّّ لّ يَ غْفِّرُ أَ تعالى: " نْ يُشْرَكَ بِّهِّ وَيَ غْفِّرُ ما دُونَ ذلِّكَ لِّمَنْ يَشاءُ وَمَنْ يُشْرِّكْ باِّ
رْكَ لَظلُْم  ، وقال فى مقام آخر: "(1)"عَظِّيماً  للََِّّّ إِّنَّ الش ِّ وَإِّذْ قالَ لقُْمانُ لّبنِّْهِّ وَهُوَ يعَِّظهُُ يا بُنَيَّ لّ تُشْرِّكْ باِّ
 (2)"عَظِّيم  

اجتنبوا السبع "عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قالوجآء فى الحديث 
 (3)"الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلّ بالحق"يا رسول الله وما هن؟ قال  ، قالوا«الموبقات

بموضوع الدعوة قد تم  وعلى الضوء التعريف السابق يمكن الوقوف على الأمور الدعوية المتعلقة
تفاصيلها فى الباب الثانى فى هذا البحث، يكمن أن نبين المنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة من 

 للقرآن الكريم كما يلىالتذكير القويم التفسير 
التذكير المنهج الدعوى المتعلق بجانب العقيدة الإسلامية  المستنبط من التفسير ا المطلب الأول:

 القويم.
 المنهج الدعوي المتعلق بإيمان بالله المستنبط من التفسير االتذكير القويمأولًا:  

الدعوة إلى توحيد الربوبية، والألوهية، والأسماء والصفات، بشكل مفصل للمدعوين وحثهم على 
 (4) معرفتها، والذي يشمل ثلاثة فروع.

 التذكير القويم: بيان توحيد الربوبية المستنبط من التفسير الفرع الأول
، وبيان ذلك للمدعوين إلى على عباده من أوائل نعم اللهبيان أهمية توحيد الربوبية لأن الربوبية 

الربوبية سبب تحميد الله وتعريفه، والتنبيه على أن الإقرار بالربوبية وحده الّهتمام بها ومعرفتها، وإثبات أن 
تعالى وحده ربي، ولّ أشرك معه أحدا من خلقه لّ في  هو اللهلّ ينجى من العذاب بل لّ بد من الإقرار 

                                                           

 .48سورة النسآء الأية،  - 1
 .13سورة لقمان الأية،  - 2
 (.4941(، حديث رقم )7/298أبو داود، سليمان بن الأشعث، السنن ) - 3
 (.2/47، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4



246 
 

لَكِّنَّا هُوَ اللََُّّ رَبي ِّ وَلَّ أشُْرِّكُ كما قال الله تعالى: "  الربوبية، ولّ في الألوهية، ولّ في الذات ولّ في الصفات
 (1)"بِّرَبي ِّ أَحَدًا

 بيان توحيد الألوهية المسنبط من خلال تفسيره  الفرع الثانى:
وبيان الألوهية كانت وظيفة لجميع الرس   ل، أن إثبات أن التوحيد الألوهية هى أس   اس للعبادات، 

وحده لّ ش      ريك له، فإنه هو المس      تحق للعبادة، أما الله أرس      ل جميع الرس      ل للدعوة التوحيد، أي أن الله 
لْنَا نوُحًا إِّلَى ل، وقال الله تعالى: "وَ س  واه فلا يملك نفعا أو ض  را َ مَا لَكُمْ قَدْ أرَْس  َ  قَ وْمِّهِّ فَ قَالَ يَاقَ وْمِّ اعْبُدُوا اللََّّ

 (2)"مِّنْ إِّلَه  غَيْرهُُ 

 المسنبط من التفسير التذكير القويم  الأسماء والصفاتبيان توحيد الفرع الثالث: 
 وقد وظف الشيخ توحيد الأسماء والصفاته فى الدعوة إلى الله من جهتين   

 الله وصفاته فى بيان القيمالجهة الأولى: توظيف أسماء 
 الجهة الثانية: الدعوة للإتصاف بمقتضيات صفات الله وأسمائه 

 توظيف أسماء الله وصفاته فى بيان القيم الجهة الأولى:
، ينبغى للدعاة  توظيف إسم ) الشهيد( لبيان الخوف من الله سبحانه وتعالى فى كل أحوال

وسيجازى كل  هم،لأن الله مطلع على كل ما يصدر عن-تعالى-والمدعوين ولجميع الناس أن يتقي من الله
َ إِّنَّ "، وقال الله تعالى: إنسان بما يستحقه من ثواب أو عقاب وَلّ نِّسائِّهِّنَّ وَلّ ما مَلَكَتْ أيَْمانُهنَُّ وَاتَّقِّيَن اللََّّ

َ كانَ عَلى كُل ِّ شَيْء  شَهِّيداً   (3)".اللََّّ
أي يحتاج  هو الذي يصمد إليه الخلق الناس إلي الله ، أن اللهتوظيف إسم )الصمد( لبيان إحتياج 

ُ الصَّمَدُ وقال الله تعالى: " ،في حوائجهم، ويقصدونه وحده بالسؤال والطلب إليه  (4)"اللََّّ
 الدعوة للإتصاف بمقتضيات صفات الله وأسمائهالجهة الثانية: 

                                                           

 .38سورة الكهف الأية،  - 1
 (.2/515، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  /23سورة المؤمنون الأية،  - 2
 .55سورة الأحزاب الأية،  - 3
 .2سورة الإخلاص الأية،  - 4



247 
 

والناس عامة أن يتص     فوا أنفس     هم التأكيد بالعمل بمقض     ى ص     فة العفو، وينبغى للدعاة خاص     ة، 
بص              ف   ة العفو، فلا تظلموا على أح   د بأي طريق من طرق الظلم لأن الله عليم بم   ا تفعلون من الظلم، 

َ كَانَ عَلِّيًّا كَبِّيراًسيجازي كل واحد بعمله وقال الله تعالى: " غُوا عَلَيْهِّنَّ سَبِّيلًا إِّنَّ اللََّّ  (1)"فإَِّنْ أطَعَْنَكُمْ فَلَا تَ ب ْ
عن أبي هريرة، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، حث النبي صلى الله عليه وسلم على العفو في

 (2)"ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبدا بعفو، إلّ عزا، وما تواضع أحد لله إلّ رفعه الله"قال
 المستنبط من التفسير التذكير القويم لملائكةبالإيمان باالمنهج الدعوي المتعلق ثانياً: 

 قد تناول الشيخ رحَه الله فى جوانب ثلاثةكما يلى 
  أعمالْم التي يقومون بها بأمر الله تعالى و صفاتهم الإيمان بما علمناالجانب الأول  

 الإيمان بوجودهم الجانب الثانى:
 على المسلم الملائكةأثر الإيمان : الجانب الثالث 
 أعمالْم  و صفاتهم الإيمان بما علمناالجانب الأول:  

بدون تردد، استجابة أوامر الله بالّمتثال ن درو يباالملائكة قد  أنفى أمرالله،  الملائكةإثبات طاعة 
 (3)"جْمَعُونَ اَ  فَسَجَدَ الْمَلائِّكَةُ كُلُّهُموقال الله تعالى: "-جلعزو -لأمر خالقهم

التس        بيح والّس        تغفار لمن فى الّرض قال الله  الملائكةواس        تغفارهم أن وظيفة  وبيان تس        بيحهم
َمْدِّ رَبه ِِّّمْ وَيَسْتَ غْفِّرُونَ لِّمَنْ فيِّ الْأَرْضِّ تعالى: "  (4)"وَالْمَلَائِّكَةُ يُسَب ِّحُونَ بحِّ

بحيث ملائكة قس     اة في أخذهم أهل النار، أقوياء عليهم،  لائكة الموكلين بالنارإثبات ص     فات الم
يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا قُوا أنَْ فُسَكُمْ وَأهَْلِّيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا نهم قال الله تعالى: "لّ يستطيع أهل النار أن يفلتوا م

دَاد  لَّ يَ عْصُونَ اللَََّّ مَا أمََرَهُمْ وَيَ فْعَلُونَ مَا ي ُ  هَا مَلَائِّكَة  غِّلَاظ  شِّ  (5)".ؤْمَرُونَ النَّاسُ وَالحِّجَارةَُ عَلَي ْ
 الإيمان بوجودهم الجانب الثانى:

                                                           

 .34الأية،  سورة النسآء - 1
 (.44(، حديث رقم )2/543مالك، ملك بن أنس، الموطأ ) - 2
 (.2/210، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم/ خان، وحيد الد ين،  .30سورة الحجر الأية،  - 3
 .5سورة الشورى الأية،  - 4
 .6سورة التحريم الأية،  - 5



248 
 

مخاطبة الله تعالى لْم، فمنهاوجود الملائكة  كثير من الآيات القرآنية علىتض       من   قد بين الش       يخ
وَإِّذْ قاَلَ رَبُّكَ ، وذلك عند قوله تعالى: "ومخاطبتهم له س   بحانه وتعالى وهو دليل قاطع على وجود الملائكة

دُ فِّيهَالِّلْمَلَائِّكَةِّ   (1)."إِّني ِّ جَاعِّل  فيِّ الْأَرْضِّ خَلِّيفَةً قاَلُوا أَتَجْعَلُ فِّيهَا مَنْ يُ فْسِّ
 على المسلم  الملائكة: أثر الإيمان الجانب الثالث

على المس   لم،وهذا توجيه للدعاة فى ربط الإيمان  الملائكةومن منهج الش   يخ أنه يش   ير أثر بالإيمان 
 بالأمور كما يلى 

وأن أعمال الإنس        ان مس        جلة عليه تس        جيلا تاما، بواس        طة ملائكة لّ إثبات الإيمان بالآخرة 
وأن  وهذا دليل أن الإنس    ان يواجه الأعمال التي يعمل فى الدنيا يعص    ون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون

 (2)".فْعَلُونَ يَ عْلَمُونَ ما ت َ ،كِّراماً كاتِّبِّيَن الله تعالى: " وقال الحساب حق، وأن الجزاء حق
  المنهج الدعوي المتعلق الإيمان بالكتب السماوية المستنبط من التفسير التذكير القويمثالثاً: 

التصديق  بأمور عديدة منهايتضمن  منهج الشيخ وحيد الدين فى بيان الإيمان بالكتبومن 
 يلىبيان كيفية الإيمان بالكتب السابقة، كما بالقرآن أنه لم يحرف ولم يبدل، و 

 قال من الله وهدايةفيكفى الإيمان بأنها كانت وحيا إس       تدلّل بكيفية الإيمان بالكتب الس       ابقة، 
رةَِّ هُمْ يوُقِّنُونَ الله تعالى: " لْآخِّ اَ أنُْزِّلَ إِّليَْكَ وَمَا أنُْزِّلَ مِّنْ قَ بْلِّكَ وَباِّ نُونَ بمِّ  (3)."وَالَّذِّينَ يُ ؤْمِّ
إِّناَّ القرآن والتبديل لّزم لكل مسلم،كما قال الله تعالى: "أبان الشيخ أن الإيمان بعدم التحريف و 

 (4)."نَحْنُ نَ زَّلْنَا الذ ِّكْرَ وَإِّناَّ لَهُ لَحافِّظوُنَ 
 المنهج الدعوي المتعلق الإيمان بالرسل  المستنبط من التفسير التذكير القويم رابعاً: 

 منهج الشيخ فى بيان الإيمان بالرسل بأساليب متنوعة كما يلى
  إثبات النجاح والفوز فى إطاعة الرس    ل، ومن يطع الله ورس    وله س    يكون ناجحا فى الدنيا والآخرة

 (5)".وَمَنْ يطُِّعِّ اللَََّّ وَرَسُولَهُ فَ قَدْ فاَزَ فَ وْزاً عَظِّيمًاوقال الله تعالى: "

                                                           

 (.1/90، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم/ خان، وحيد الد ين،  .30سورة البقرة الأية،  - 1
 .11سورة الأنفطار الأية، - 2
 (.1/120، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم/ خان، وحيد الد ين،  .4سورة البقرة الأية،  - 3
 .9سورة الحجر الأية،  - 4
 .71سورة الأحزاب الأية،  - 5



249 
 

من "هريرة رض  ي الله عنه أن رس  ول الله ص  لى الله عليه وس  لم، قالأبى كما دل عليه الحديث عن 
فإن إرس   ال الرس   ل ،بيان ض   رورة إلى ارس   ال الرس   ل، و "أطاعني فقد أطاع الله، ومن عص   اني فقد عص   ى الله

أن رس      ل الله قد بلغوا الرس      الة وأدوا الأمانة، فعلى المرس      ل إليهم أن يطيعوهم من الله للبش      رية مهم جداً، 
 (1) .حتى يفوزوا برضاء خالقهم

 الإيمان باليوم الآخرة المستنبط من التفسير التذكير القويمالمنهج الدعوي المتعلق خامساً: 
، وتنُصب الموازين يوم القيامة فتوزن فيها أعمال العباد إثبات الإيمان بنصب الموازين يوم القيامة،

فمن رجحت موازين أعماله بالإيمان والعمل الصالح، فأولئك هم الفائزون بالثواب والنعيم، ومن خفت 
بالكفر والمعاصي فأولئك الذين خسروا أنفسهم بسبب ما اقترفوا من سيئات أدت بهم إلى موازين أعماله 

 (2) " وَالْوَزْنُ يَ وْمَئِّذ  الحَْقُّ فَمَنْ ثَ قُلَتْ مَوَازِّينُهُ فأَُولئَِّكَ هُمُ الْمُفْلِّحُونَ الله تعالى: " اب كما قالسوء العق
كلمتان "قال قال النبي صلى الله عليه وسلمعن أبي هريرة رضي الله عنه، كما دل عليه الحديث 

 ".سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم حبيبتان إلى الرحَن، خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان
(3) 

أخبر  س        بحانه وتعالى لأنَّ الله الحس        اب بيوم القيامةالإيمان ويجب الحس        اب يوم القيامة، إثبات
في الدنيا حاضرا ومسطورا في  اما عملو  الناس سيجدون –صلى الله عليه وسلم  -بذلك وأخبر به رسوله 

ص   حائف أعمالْم، ولّ يظلم ربك أحدا من العباد، وإنما يجازى كل إنس   ان على حس   ب ما يس   تحقه من 
راً وَلَّ يَ تعالى: " وقال الله ثواب أو عقاب لُوا حَاضِّ  (4)"ظْلِّمُ رَبُّكَ أَحَدًاوَوَجَدُوا مَا عَمِّ

 المنهج الدعوي المتعلق الإيمان بالقدر والقضاء المستنبط من التفسير التذكير القويم سادساً: 
 منهج الشيخ وحيد الدين خان ببيان الإيمان بالقدر بأساليب متنوعة كما يلى

، فهو لأج  ل، وارزقوال، ةأحوالْم من الط  اع  و  ع  الم بعم  ل جميع المخلوق  ات الإيم  ان بأن  اللهإثب  ات 
 (5)".وَأنََّ الله قَدْ أَحَاطَ بِّكُل ِّ شَيْء  عِّلْمًاوقال الله تعالى: " سبحانه يعلم ما كان، وما يكون،

                                                           

 (.3/433محمد بن علي، فتح القدير ) الشوكاني، - 1
 .8سورة الأعراف الأية،  - 2
 (.1/462)  ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 (.1/466) المرجع السابق - 4
 .12سورة الطلاق الأية،  - 5



250 
 

وهذه المصائب مسجلة في كتاب لّ يغادر صغيرة ولّ كبيرة  بيان ما أصاب أحدا من مصيبة إلّ
، كل شيء قد كتب الله فى اللوح المحفوظ الأنفسلق هذه يخوهذا التسجيل كائن من قبل أن  ،إلّ أحصاه

كُمْ إِّلّ  فيِّ كِّتَاب  م ِّن قَ بْلِّ أنَ نَّبْرأََهَا إِّنَّ كما قال الله تعالى: " يبَة  فيِّ الَأرْضِّ وَلّ فيِّ أنَفُسِّ مَا أَصَابَ مِّن مُّصِّ
ير    (1). "ذَلِّكَ عَلَى الله يَسِّ

 -يتوكل عليه وحده، فهومن و توكل عند الإنسان إثبات ثمرة الإيمان بالقضاء والقدر وبه يحصل ال
وَمَنْ يَ تَ وكََّلْ عَلَى اللََِّّّ كما قال الله تعالى: "كافيه في جميع أموره، لأنه س          بحانه يبلغ ما يريده،    -س          بحانه
 (2)".فَ هُوَ حَسْبُهُ 

 القويمالتذكير :المنهج الدعوى المتعلق بجانب العبادات المستنبط من التفسير  طلب الثانىالم
  المنهج الدعوي المتعلق بفرضية الصلاة المستنبط من التفسير التذكير القويمأولًا: 

ضرورة أن يبين الداعية ثمار الصلاة امام المدعوين بشكل مفصل وواضح حتى يعرف كل واحد 
وإخلاص، أن من شأن الصلاة التي يؤديها المسلم في أوقاتها بخشوع أركان الصلاة وأدابها وشروطها، إن 
هَى عَنِّ الْفَحْشَاءِّ والمنكر، قال الله تعالى: " تنهى مؤديها عن ارتكاب الفحشاء وَأقَِّمِّ الصَّلَاةَ إِّنَّ الصَّلَاةَ تَ ن ْ

ُ يَ عْلَمُ مَا تَصْنَ عُونَ   (3)".وَالْمُنْكَرِّ وَلَذِّكْرُ اللََِّّّ أَكْبَرُ وَاللََّّ
الصلاة على "أي العمل أحب إلى الله؟ قال سألت النبي صلى الله عليه وسلموجآء فى الحديث 

 (4)"وقتها
التأكيد على فرض    ية الص    لاة أن الص    لاة لّ تختص بالمس    جد فقط بل لّ بد للمس    لمين أن يقوم 

الص        لاة لْا أهمية كبري عند  بالص        لاة فى أى مكان من الأرض مع بيان أهمية الص        لاة عند الموحد ،لأن
 وأماوهو الذي يتبادر إلى الص     لاة إعتقاداً لثمراتها الأخروي والدنياوي الخاش     ع، لأنه يعتقد ثوابها عند الله 

، الملحد لّعتقاده عدم المنفعة في أدائها ثقل عليه فعلها، لأن الّش         تغال بما لّ فائدة فيه يثقل على الطبع
اَ لَكَبِّيرةَ  إِّلَّّ عَ قال الله تعالى: " لصَّبْرِّ وَالصَّلَاةِّ وَإِّنهَّ عِّينَ وَاسْتَعِّينُوا باِّ  (5)"لَى الْخاَشِّ

 المنهج الدعوي المتعلق بفرضية الزكاة المستنبط من التفسير التذكير القويم ثانياً:  
                                                           

 .22سورة الحديد الأية،  - 1
 (.3/322المرجع السابق، ) /3سورة الطلاق الأية،  - 2
 .45سورة العنكبوت الأية،  - 3
 (.2/854الواقدي، محمد بن عمر، المغازي ) - 4
 (.1/134المرجع السابق، ) /45سورة البقرة الأية، الأية،  - 5



251 
 

تربط بين أنها س نفو القلوب،وتأليف التطهير ومن ثمارها  الزكاة أعظم العبادات المالية أنإثبات 
 وتربط بين الناس برباط المحبة والتعاون تطهر النفوس من الش     ح والبخل،ا فإنه، الناس برباط المحبة والتعاون

ألمَْ تَ رَ إِّلَى الَّذِّينَ قال الله تعالى: " ،نفع متعد إلى الفقراءفى المجتمع الإس     لامى،وهى أش     رف الأعمال وفيها 
  /(1)".قِّيلَ لَْمُْ كُفُّوا أيَْدِّيَكُمْ وَأقَِّيمُوا الصَّلَاةَ وَآتوُا الزَّكَاةَ 

إلى  اأن النبي ص   لى الله عليه وس   لم بعث معاذ عباس رض   ي الله عنهماعن ابن وجآء فى الحديث 
فأعلمهم أن الله  لذلك ادعهم إلى ش    هادة أن لّ إله إلّ الله، وأني رس    ول الله، فإن هم أطاعوا"اليمن، فقال

 (2)م".افترض عليهم صدقة في أموالْم تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائه
  بفرضية الصوم المستنبط من التفسير التذكير القويم المنهج الدعوي المتعلقثالثاً:

لأن من مش         روعية  بيان حكمة مش         روعية الص         وم مع بيان الفوائد البدنية وحث المدعوين إليه
وقاية ،وفيه أيض  اً فوائد كثيرة منها الص  وم حكمة عظيمة، حيث يتناول به الإنس  ان التقوي وخش  ية من الله

يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا كُتِّبَ "الطعام كما قال الله تعالى: من العلل والأمراض الناش              ئة عن الإفراط في تناول 
يَامُ كَمَا كُتِّبَ عَلَى الَّذِّينَ مِّنْ قَ بْلِّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَ ت َّقُونَ   .(3)"عَلَيْكُمُ الص ِّ

  المستنبط من التفسير التذكير القويمالمنهج الدعوي المتعلق بفرضية الحج رابعاً: 
 فكأنه جمعن الله سبحانه وتعالى عقب ذكر الحج بعد الجهاد إربط الحج باالصبر مع بيان إثبات 
يحس الإنس      ان المش      قة وينفق ماله وكل هذه الأش      ياء تحتاج الص      بر، وقال الله ، وفيهما هادبين الحج والج

فا وَالْمَرْوَةَ مِّنْ تعالى: " عائِّرِّ اللََِّّّ فَمَنْ حَجَّ الْبَ يْتَ أوَِّ اعْتَمَرَ فَلا جُناحَ عَلَيْهِّ أنَْ يَطَّوَّفَ بهِِّّما وَمَنْ إِّنَّ الص     َّ  ش     َ
 .(4)"تَطَوَّعَ خَيْراً فإَِّنَّ اللَََّّ شاكِّر  عَلِّيم  

وأنه لّ ، وقت أدائه على الزمن الذي عينه الله ص              ورمحوجوب الحج على كل قادر على  التنبيه
ينبغى للمسلم أن يجتنب من ارتكاب المعاصى،ومن الجدال  مع التأكيد على أن، إلى وقت آخريجوز نقله 

هُر  مَعْلُومَات  فَمَنْ فَ رَضَ ،الذي يؤدي إلى البغض وتغير القلوب فيما بينهم، قال الله تعالى: " الحَْجُّ أَش              ْ
دَالَ فيِّ   .(5)"الحَْج ِّ فِّيهِّنَّ الحَْجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَّ فُسُوقَ وَلَّ جِّ

                                                           

 .77سورة النسآء الأية، - 1
 .77سورة النسآء الأية، - 2
 .183سورة البقرة الأية،  - 3
 (.1/220، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  .158سورة البقرة الأية،  - 4
 .197سورة البقرة الأية،  - 5



252 
 

 المنهج الدعوي المتعلق بفرضية الجهاد المستنبط من التفسير التذكير القويم خامساً: 
ما شرع في الإسلام لإجبار الناس على الدخول أن الجهاد  إستدلّل على مقصد الجهاد بالتأكيد

في احرار حتى يكون أهل دينه الحق ة الله، علاء كلملإبل ش       رع لأجل دفع الظلم والعدوان و  في الإس       لام
تأمر المؤمنين بأن يبذلوا أموالْم في الجهاد أن الله سبحانه وتعالى ، ولذلك الدعوة إليه وإقامة شرائعه العادلة

في س  بيل الله بص  فة خاص  ة، وفي كل موطن من مواطن الخير بص  فة عامة، لأن عدم البذل في س  بيل الخير 
بِّيلِّ اللََِّّّ الَّذِّينَ يُ قَاتِّلُونَكُمْ وَلَّ وذلك عند قوله تعالى: "، يؤدى إلى ض        عف الأمة واض        ملالْا وَقاَتِّلُوا فيِّ س        َ

 (1)".تَ عْتَدُوا إِّنَّ اللَََّّ لَّ يحِّبُّ الْمُعْتَدِّينَ 
من مات ولم يغز، ولم "عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلموجآء فى الحديث 
 (2)ق". شعبة من نفايحدث به نفسه، مات على 

 التذكير القويم المستنبط من التفسير ،:المنهج الدعوي المتعلق بجانب الأخلاقطلب الثالثالم
أو  هب الناس في كل ما يأمر الله صلى الله عليه وسلم رسولهل طاعة تامةب إثبات معيار الأخلاق

ونشر مكارم الأخلاق  لدعوة التوحيد ، مع الذكر على مقصد بعثت الرسل والأنبياء لأنهم بعُثواعنهاهم ينه
ى الأخلاق تسرى بالمجاورة، كما و لأن عدأن القرناء السوء يفسدون الأخلاق،والتأكيد على  في الأرض

اَ عَلَى رَسُو "وقال الله تعالى: ، تسرى عدوى الأمراض البدنية تُمْ فإَِّنمَّ لِّنَا وَأَطِّيعُوا اللَََّّ وَأطَِّيعُوا الرَّسُولَ فإَِّنْ تَ وَلَّي ْ
 (3)" الْبَلَااُ الْمُبِّينُ 

ومثل جليس السوء كمثل صاحب الكير، إن لم يصبك من سواده أصابك من الحديث"وجآء فى 
 (4)"دخانه

 التذكير القويمالمستنبط من التفسير جال المعاملات،المنهج الدعوي المتعلق بمالمطلب الرابع: 
 التفسير التذكير القويم المنهج الدعوي المتعلق بالبيع المستنبط منأولًا:  

وأساس  ،أساس العقود إتمام الكيل والوزن فى حالة البيع والشراء، وإثبات الرضا هو إثبات
، المبادلّت المالية، فلا بيع ولّ شراء ولّ إجارة ولّ شركة ولّ غيرها من عقود التجارة ما لم يتحقق الرضا

                                                           

 .190سورة البقرة الأية،  - 1
 (.1656(، حديث رقم )4/541ابن حبان، محمد بن حبان، صحيح ابن حبان ) - 2
 .18سورة التغابن الأية،  - 3
 (.5/213المرجع السابق، ) - 4



253 
 

أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لَّ وقال الله تعالى: "ياَ يانة والظلم لربا والقمار والرشوة والغصب والسرقة والخونهى عن ا
نْكُمْ  لْبَاطِّلِّ إِّلَّّ أَنْ تَكُونَ تجَِّارةًَ عَنْ تَ راَض  مِّ نَكُمْ باِّ  (1)".تَأْكُلُوا أمَْوَالَكُمْ بَ ي ْ

على  أن الوص   ية حق واجب إثبات الوص   ية وتش   ديد بش   أتها مع الحرص على عدم التغير فى الوص   يةثانياً: 
َ سمِّيع  عَلِّيم  المتقين، وقال الله تعالى: " اَ إِّثْمهُُ عَلَى الَّذِّينَ يُ بَد ِّلُونهَُ إِّنَّ اللََّّ لَهُ بَ عْدَ مَا سمِّعَهُ فإَِّنمَّ  (2)".فَمَنْ بدََّ

وَإِّنْ س     بب التمكين لوص     ول الدين وقال الله تعالى: " بيان أهمية الرهن فى المجتمع مع ذكر أنه س     ببثالثاً:
تُمْ عَلَى سَفَر  وَلَمْ تجِّدُوا كَاتِّبًا فَرِّهَان  مَقْبُوضَة  كُ   (3)".ن ْ

بيان ض       رورة الص       لح مع  المس       لمين فى ما بينهم ومع غيرهم عند المص       لحة ،وطريقة الص       لح بين رابعا: 
ا فَلَا الزوجين وقال الله تعالى: " وزاً أوَْ إِّعْراَض         ً لِّحَا وَإِّنِّ امْرأَةَ  خَافَتْ مِّنْ بَ عْلِّهَا نُش         ُ  جُنَاحَ عَلَيْهِّمَا أنَْ يُص         ْ
نَ هُمَا صُلْحًا وَالصُّلْحُ خَيْر    (4)".بَ ي ْ

المرأة  الرجل مع اطبيخوما فيه إص     لاح المجتمع، وبيان أداب الإس     لام أن خامس    اً: الترغيب فى النكاح 
وَلّ قال الله تعالى: " لأن التصريح بالخطبة أثناء العدة عمل يتنافى مع آداب الإسلامأثنا عدتها، بالتعريض 

طْبَةِّ الن ِّساءِّ   (5)".جُناحَ عَلَيْكُمْ فِّيما عَرَّضْتُمْ بِّهِّ مِّنْ خِّ
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

 .29سورة النسآء الأية،  - 1
 (.1/167المرجع السابق، ) /181سورة البقرة الأية،  - 2
 .183سورة البقرة الأية،  - 3
 (.1/234المرجع السابق، ) /128سورة النسآء الأية،  - 4
 (.1/112المرجع السابق، ) /135سورة البقرة الأية،  - 5



254 
 

 

 الثانىالمبحث 
  في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المنهج الدعوي المتعلق بالأساليب الدعوية المستنبط من

هو الطريقة الكلامية التي يسلكها  أن الأسلوب": للأسلوب في الّصطلاح تعاريف عديدة منها
المتكلم في تأليف كلام ه واختي ار ألف اظ ه أو هو الم ذه ب الكلامي ال ذي انفرد ب ه المتكلم في تأدي ة مع اني ه 

 (1)".ومقاصده من كلامه او هو طابع الكلام أو فنه الذي انفرد به المتكلم
أنه ب الدعوية من خلال تفسيره ساليالأبعد الدراسة الباب الثانى وجدنا منهج الشيخ فى بيان 

 لأساليب الدعوية المختلفة فى مواضع كثيرة  بمنهجه الخاص كما يلىايشير إلى 
أهمية الأساليب فى الدعوة إلى الله بحيث أن الدعوة تقوم عليها فهى الطرق التى تميل المدعو إلى الدعوة أولًا:

 إلى الله وتساعده على فهم الدعوة.
الدعوة متنوعة كثيرة ويجب على الداعى أن ينوع فى إستخدامها فيختار ما يناسب الدعوة أساليب ثانياً:

 وما يناسب أحوال المدعوين.
أهم الأساليب الدعوية التى إستخدمها القرآن الكريم وذكرها  الشيخ فى تفسيره التفسير الوسيط كما ثالثاً:
 يلى

 أسلوب ضرب الأمثال-1
 ب الأمثال منهامنهج الشيخ فى بيان أسلوب ضر 

د الأمثال لأن الأمثال والتشبيه من أهم الأساليب الدعوية التي تساعد الداعى السلم ئفواإثبات 
على إيصال دعوته إلى المدعوين بسهولة ويسر حيث إن الأمثال تقرب المعنى للأذهان وله تأثير عظيم 

وعرض  ده أيضاً ئفواس، ومن المحسو  لإيضاح المعنى الخفى وتقريب المعقول منده ائفوابالمخاطبين، ومن 
ُ مَثَلًا كَلِّمَةً طيَ ِّبَةً كَشَجَرةَ  طيَ ِّبَة  ، وقال الله تعالى: " الغائب في صورة الشاهد  (2)."ألََمْ تَ رَ كَيْفَ ضَرَبَ اللََّّ

 أسلوب القصة -2
 منهج الشيخ فى بيان أسلوب القصص

                                                           

 (.2/947يوسف بن عبدالله، جامع بيان العلم وفضله )ابن عبد البر،  - 1
 (.2/178، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  /24سورة إبراهيم الأية،  - 2



255 
 

وحدة العقيدة في  هإبراز  كثيرة منهاإثبات أهداف القصص القرآنى أن أهداف القصص القرآني  
العاقبة  هبيانوالأشرار ومنها:أن الناس في كل زمان ومكان فيهم الأخيار  هإبراز منها دعوة الأنبياء جميعا 

 (1)."نَحْنُ نَ قُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِّ للكافرين وقال الله تعالى: " السيئةللمؤمنين والعاقبة الحسنة 
قصص القرآن ه أن القرآن يشتمل على أحسن القصص، لأن ئدفواو إثبات أهمية القصص القرآني 

 ، ومنوالعبر والعظات أحسن القصص،لّشتماله على أصدق الأخبار، وأبلغ الأساليب، وأجمعها للحكم
 فيما يبلغه عن ربه، فقد أخبر في هذه القصةالقصص صدق النبي صلى الله عليه وسلم  اسلوب فوائد

 (2)."فاَقْصُصِّ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَ تَ فَكَّرُونَ قال الله تعالى: " دليل على صدقه الواقعية التي لم يشهد حوادثها

 
 أسلوب الترغيب والترهيب -3

 منهج الشيخ فى بيان أسلوب الترغيب والترهيب
على بيان إثبات أن يجب على الداعية أن لّ يقتصر على طريقة واحدة، ينبغى له أن يرتكز 

، وأن يعتمدأحياناً على الترهيب إزالة ما لّ ينبغي مقدم في الرتبة على فعل ما ينبغيلأن الترغيب أحياناً ،
حتى لّ ييأس العاصي من رحَة الله بسبب ذنوبه وأحيانًا يقوم بعرض الترغيب والترهيب معاً،  فقط،

 (3).،حسب رعاية ومكانة المدعوين والمقامالسابقة
 أسلوب الحكمة -4

 منهج الشيخ فى بيان أسلوب الحكمة
لأن الإنس               ان إذا أوتى  ،وهو الإتقان في علم أو عمل أو قولإثبات أركان أس              لوب الحكمة 

يُ ؤْتيِّ قال الله تعالى: " ،الحكمة يكون قد اهتدى إلى العلم النافع، وإلى العمل الص               الح الموافق لما علمه
َ خَيْراً كَثِّيراًالحِّكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ   (4)".وَمَنْ يُ ؤْتَ الحِّكْمَةَ فَ قَدْ أوُتيِّ

اللهم "عن ابن عباس، قال ض  مني النبي ص  لى الله عليه وس  لم إلى ص  دره، وقالوجآء فى الحديث 
 عدمتطبيقات الحكمة مراعاة المص   الح والمفاس   د فى الدعوة إلى الله ،منها إثبات أن من ، (5)"علمه الحكمة

                                                           

 .3سورة القصص الأية،  - 1
 .176سورة الأعراف الأية،  - 2
 (.1/528) ،التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 3
 .169سورة البقرة الأية،  - 4
 (.406(، حديث رقم )1/200النسائي، أحَد بن شعيب، السنن ) - 5



256 
 

بُّوا الَّذِّينَ وقال الله تعالى: "، يس    ب المش    ركون معبودكم الحق حتى لّآلْة المش    ركين الباطلة  بتس    ب وَلّ تَس    ُ
َ عَدْواً بِّغَيْرِّ عِّلْم    (1)".يدَْعُونَ مِّنْ دُونِّ اللََِّّّ فَ يَسُبُّوا اللََّّ

 أسلوب الوعظ -5
 منهج الشيخ فى بيان أسلوب الوعظ

كانت   ،كثير من أهل قرى،حيث  كان  إثبات أن من أسلوب الوعظ ذكر أحوال الأمم السابقة 
أحوالْم كحال أهل مكة في الأمن وسعة الرزق، فلما بطروا معيشتهم، واستعملوا نعمنا في الشر وفي الفسوق 

نْ قَ رْيةَ  بَطِّرَتْ كَمْ أَ و وقال الله تعالى: "َ ، ، أخذناهم أخذ عزيز مقتدر، بأن دمرناهم وقراهم تدميرا هْلَكْنا مِّ
مْ إِّلَّّ قلَِّيلاً وكَُنَّا نَحْنُ الْوارِّثِّينَ  نْ بَ عْدِّهِّ  (2)".مَعِّيشَتَها فتَِّلْكَ مَساكِّنُ هُمْ لمَْ تُسْكَنْ مِّ

مناديا المؤمنين بأن يجتنبوا في ص          دقاتهم وبيان أن من أس          لوب الوعظ التحذير من المن والأذى 
ُ غَنيٌِّّ حَلِّيم  الله تعالى: " كما قالهاتين الرذيلتين، بَ عُهَا أذًَى وَاللََّّ دَقَة  يَ ت ْ  "قَ وْل  مَعْرُوف  وَمَغْفِّرةَ  خَيْر  مِّنْ ص              َ

.(3) 
 أسلوب المحاورة -6

 منهج الشيخ فى بيان أسلوب المحاورة
السيئة العاقبة همة التي دارت بين الصديقين الغنى المغرور والمؤمن الشكور ثم بين المبيان المحاورة 
نْكَ مالًّ وَأعََزُّ نَ فَراً قال الله تعالى: " لْذا الجاهل الجاحد بِّهِّ وَهُوَ يُحاوِّرهُُ أَنَا أَكْثَ رُ مِّ  (4)."وكَانَ لَهُ ثَمرَ  فَقالَ لِّصاحِّ

مع بيان دور يوم القيامة بين الضعفاء والمستكبرين، بين الأتباع والمتبوعين توبيان المحاورة التي 
وَبَ رَزُوا للََِِّّّّ جمِّيعًا فَ قَالَ الضُّعَفَاءُ لِّلَّذِّينَ اسْتَكْبَروُا إِّناَّ اليوم العظيم وذلك عند قوله تعالى: "حسرتهم فى هذا 

 (5)."كُنَّا لَكُمْ تَ بَ عًا فَ هَلْ أنَْ تُمْ مُغْنُونَ عَنَّا مِّنْ عَذَابِّ اللََِّّّ مِّنْ شَيْء  
الأسلوب الدعوي المثمر فى دعوته إلى الله  فالحاصل أن الداعى المسلم يجب مراعاة إستخدام هذا

 إمتثالّ بأسلوب القرآن الكريم حتى يكون الحوار مؤثر على المدعو.
 

                                                           

 .108سورة الأنعام الأية،  - 1
 (.2/642المرجع السابق، ) /58سورة القصص الأية،  - 2
 .163سورةالبقرة الأية،  - 3
 .34سورة الكهف الأية،  - 4
 .21سورة إبراهيم الأية،  - 5



257 
 

 أسلوب الجدل - 7
 منهج الشيخ فى بيان أسلوب الجدل

تقييد الجدال بكونه بغير علم، يفهم منه أن الجدال بعلم  حكم الجدال فى الشريعة بحيثإثبات 
أن يكون الداعية متحلية عن الآداب المجادلة وهى ترتكز ، وينبغى سائغ محمود الحق وإبطال الباطل ثباتلإ

، وفي التقليل المدعو فإن ذلك أبلغ في إطفاء نار غضبعلى حسن الخلق من لين والرفق وسعة الصدر 
 (1)".بِّغَيْرِّ عِّلْم  وَيَ تَّبِّعُ كُلَّ شَيْطان  مَرِّيد  وَمِّنَ النَّاسِّ مَنْ يُجادِّلُ فيِّ اللََِّّّ قال الله تعالى: "  عنادهم من

فإنه إثبات بالحالة التى يعرض فيها الداعى عن الجدل، وذلك حينما تنعدم المصلحة بعناد المدعو 
نَ الْعِّلْ "قال الله تعالى:  معاند لّ يقنعه الدليل مهما كان واضحا نْ بَ عْدِّ مَا جَاءَكَ مِّ مِّ فَمَنْ حَاجَّكَ فِّيهِّ مِّ

 (2)."فَ قُلْ تَ عَالَوْا ندَْعُ أبَْ نَاءَنَا وَأبَْ نَاءكَُمْ وَنِّسَاءَنَا وَنِّسَاءكَُمْ 
ما ضل قوم بعد هدى "عن أبي أمامة، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلموجآء فى الحديث 
 (3).ل"كانوا عليه إلّ أوتوا الجد

 أسلوب التعريض -8
أن القرآن الكريم أستخدم أسلوب العريض فى مواقع مختلفة،  الحث بإستخدام أسلوب التعريض،

فالداعي أحوج أن يتحلى نفس         ه بهذا لأن عملية دعوية ربما تحتاج إلى التعريض دون التص         ريح حس         ب 
 (4).رعاية أحوال المدعوين حتى يكون ناجحاً فى دعوته إلى الله

ةًَ لأبيه آزر منكرا عل لما قال إبراهيم وإثبات إس  تخدام تعريض ناماً آلِّْ ذُ أَص  ْ يه عبادة الأص  نام أتََ تَّخِّ
وفيه التعريض  إشارة بأن عبادته هو وقومه لْا شيء مصطنع، والأصنام ليست أهلا للألوهيةوهذه  تعبدها

ذُ أَصْنَامًا آلَِّْ ، وقال الله تعالى: "بسخافة عقولْم، وسوء تفكيرهم بَِّيهِّ آزَرَ أتََ تَّخِّ يمُ لأِّ ةً إِّني ِّ أرَاَكَ وَإِّذْ قاَلَ إِّبْ راَهِّ
 (5)."وَقَ وْمَكَ فيِّ ضَلَال  مُبِّين  

هَلْ عَلِّمْتُمْ ما وإثبات تعريض يوسف عليه السلام مع أخيهم مستدلًّ بقول يوسف عليه السلام"
يهِّ  فَ وَأَخِّ  يتهمأذلْم وأش        ار أى قال لْم يوس        ف عليه الس        لام على س        بيل التعريض بهم،" فَ عَلْتُمْ بِّيُوس        ُ

                                                           

 (.2/341المرجع السابق، ) /3سورة الحج الأية،  - 1
 (.1/171المرجع السابق، ) /61سورة ال عمران الأية،  - 2
 (.2513(، حديث رقم )2/977أبو نعيم، أحَد بن عبدالله، معرفة الصحابة ) - 3
 (.1/201، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 4
 .71ام الأية، سورة الأنع - 5



258 
 

هَلْ عَلِّمْتُمْ مَا فَ عَلْتُمْ  قاَلَ قال الله تعالى: " جهلهم وقص      ور عقولْم،، بس      بب  عليهمام وعدوانه خطائهمأو 
يهِّ إِّذْ أنَْ تُمْ جَاهِّلُونَ   (1)."بِّيُوسُفَ وَأَخِّ

 رابعاً: تقسيم الأساليب الدعوية منها:
كأسلوب الوعظ، أساليب العاطفى وهى التى ترتكز على القلب وتحرك الشعور والوجدان المدعو  -1

 . الترغيب والترهيب
أساليب العقلي وهى التى ترتكز على العقل وتدعو المدعو إلى التفكير والتدبير والإعتبار كأسلوب -2

 .الجدل، وضرب الأمثال، والقصص
أن ينوع فى إستخدام الأساليب الدعوية حسب رعاية أحوال المدعوين وظروفهم  يجب على الداعيةخامساً: 
ويجتنب عن الإقتصار على أسلوب واحدة لجميع المدعوين لأنها ربما يؤدي إلى الملل ويسبب إلى  وثقافتهم،

 (2).عدم الميلان المدعو إلى الدعوة الله
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           

 (.2/122المرجع السابق، ) /89سورة يوسف الأية،  - 1
 (.3/2126، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  - 2



259 
 

 
 ثالثالمبحث ال

 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المنهج الدعوي المتعلق بالوسائل الدعوية  المستنبط من
وعرفها الشيخ "هي ما يتقرب به إلى الغير الوسيلةالوسيلة: قال على بن محمد الجرجانى"تعريف 

 (1)العثيمين" هى الطرق التي يتوصل بها الداعى إلى تبليغ دعوته".
فالوسيلة الدعوية إلى الله تعالى هى ما يستعمله الداعى من أمور الحسية أو المعنوية لتبليغ الدعوة 

الدعوية فى  ئلبالوسا، ومن خلال هذا المعنى يكمن إستخلاص المنهج الدعوي المتعلق (2)الله إلى المدعوين
 التفسير التذكير القويم.

يجب على الداعى أن يراعى موقف الشرع فى إستخدام الوسيلة حتى لّ يستخدم وسيلة محرمة لنشر أولًا: 
 الإسلام. 

التفسير التذكير القويم للقرآن  الدين خان فىالتى إستخدمها الشيخ وحيد  الوسائل الدعوية ومن ثانياً:
 الكريم.

 وسيلة الإبهار-1
 منهج الشيخ فى بيان وسيلة الإبهار منها

عليه السلام مع ملكة يمن حيث حصل التعجب -إثبات أهمية الإبهار أثناء على بيان قصة سليمان
اذْهَبْ الله تعالى: " وقال فتحيرت مما رأت عند ملكة اليمن بسبب وصولْا الرسالة بطريقة غير معتادة،

عُونَ  هُمْ فاَنْظرُْ مَاذَا يَ رْجِّ مْ ثُمَّ تَ وَلَّ عَن ْ  (3)."بِّكِّتَابيِّ هَذَا فأَلَْقِّهْ إِّليَْهِّ
بيان نتيجة الإبهار مع الإس         تدلّل الدهش         ة التى حص         لت عند المدعو ملكة اليمن بمش         اهدة 

يرى الناظر ما يجرى تحته ، حيث فلما رأت هذا الص   رح وما عليه من جمال وفخامة، حس   بته لجة الص   رح،
قاَلَتْ رَب ِّ إِّني ِّ ، وبالتالى أس     لمت ملكة اليمن مع س     ليمان لله رب العالمين،  كما قال الله تعالى: "من ماء

ي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ للََِِّّّّ رَب ِّ   (4)."الْعَالَمِّينَ ظلََمْتُ نَ فْسِّ

                                                           

 (.10/74الذهبي، محمد بن أحَد، سير أعلام النبلاء )  - 1
 (.2/23البغدادي، أحَد بن علي، الفقيه والمتفقه ) - 2
 .28سورة النمل الأية،   - 3
 .44سورة النمل الأية،   - 4



260 
 

 
 إرسال الرسل -2

 منهج الشيخ فى بيان وسيلة إرسال الرسل منها
وأعطاه إلى ملكة يمن   عليه السلام سليمانإستدلّل لإثبات إرسال الرسل من نماذج كتاب 

فأَلَْقِّهْ اذْهَبْ بِّكِّتَابيِّ هَذَا ، كما قال الله تعالى: "فألقاه بين يديها الْدهد فحمله وذهب به إلى بلادهم،
عُونَ  هُمْ فاَنْظرُْ مَاذَا يَ رْجِّ مْ ثُمَّ تَ وَلَّ عَن ْ  (1)."إِّليَْهِّ

أخرجت للناس من أجل  حيث أن هذه الأمةوقد يحث على إرس        ال الرس        ل فى الدعوة إلى الله 
، وذلك لّ يمكن بدون إرس      ال ونش      ر الإص      لاح والنفع في الأرض إعلاء كلمة الحق وإزهاق كلمة الباطل

تُمْ خَيْرَ أمَُّة  أخُْرِّجَتْ لِّلنَّاسِّ تَأْمُرُونَ ، كما قال الله تعالى: "كُ وإخراج الناس إلى الدعوة فى سبيل اللهالرسل  ن ْ
هَوْنَ عَنِّ الْمُنْكَر لْمَعْرُوفِّ وَتَ ن ْ  (2)."باِّ

 المسجد -3
 منهج الشيخ فى بيان المسجد وسيلة دعوية. 

أن المؤمنين الصادقين هم الجديرون بعمارة  أستدلّل على كون المسجد وسيلة لأوامر الله ونواهيه 
ولّ يقص          رون في  لّ يخش          ون أحدا إلّ الله في تبليغ ما كلفوا بتبليغه من أمور الدين، الذين مس          اجد الله

، ش   عائر الإس   لام فيهاوإظهار وحذر عن خراب المس   جد كمنع الص   لاة  ،العمل بموجب أوامر الله ونواهيه
للََِّّّ وَالْيَ وْمِّ وقال الله تعالى: " المس        اجد التي أماكن الص        لاة والعبادةن لأ دَ اللََِّّّ مَنْ آمَنَ باِّ اجِّ اَ يَ عْمُرُ مَس        َ إِّنمَّ

رِّ وَأقَاَمَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ   (3)."الْآخِّ
 الخطبة-4

الخطبة وسيلة دعوية ولذلك أمر الشارع الحكيم المسارعة إثبات أن شيخ فى بيان الخطبة وسيلة دعويةمنهج ال
عتاب الله بإنصراف عن خطبة الجمعة إلى التجارة و  ،على الّنتفاع من خطبة الجمعةالمؤمنين وحرص  إليها

                                                           

 .28سورة النمل الأية،   - 1
 .110سورة ال عمران الأية،   - 2
 (.1/592، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  /18سورة التوبة الأية،   - 3



261 
 

نْ يَ وْمِّ الْجمُُعَةِّ كما قال الله تعالى: " فاَسْعَوْا إِّلَى ذِّكْرِّ اللََِّّّ وَذَرُوا يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا إِّذَا نوُدِّيَ لِّلصَّلَاةِّ مِّ
 (1)."الْبَ يْعَ 

 المال -5
 منهج الشيخ فى بيان المال وسيلة دعوية

وجع ل الله الؤلف ة قلوبهم  أن الم ال ل ه أهمي ة كبري فى عملي ة ال دعوة لت أليف قلوب الم دعوين،بي ان 
الكافر، وحديثى عهد بالإس           لام يعطيهم ليثبت إيمانهم، من أص           ناف الذين يجوز دفع الذكاة لْم، منهم 

وض   عيف الإيمان فكان يعطيهم لتأليف قلوبهم وتقوبة إيمانهم، وبهذا يظهر أن المال يعتبر وس   يلة قوية لقبول 
الدعوة الإس   لامية، والداعية إلى الله ينبغى الحرص على تأثير المدعوين بإس   تخدام ما توافرت الوس   يلة والتي 

إِّنم  ََّا ق  ال الله تع  الى: "يل  ة الم  ال، لأن الم  دعو ربم  ا يحت  اج إلى الم  ال يمكن ب  ذل الم  ال ل  ه تأليف  ا ل  ه منه  ا وس              
هَا وَالْمُؤَلَّفَةِّ قُ لُوبُهمُْ   (2)."الصَّدَقاَتُ لِّلْفُقَراَءِّ وَالْمَسَاكِّينِّ وَالْعَامِّلِّيَن عَلَي ْ

 التعليم وسيلة دعوية -6
 منهج الشيخ فى بيان التعليم وسيلة دعوية 

أن طلب العلم  والتفقه فى الدين وتعليم الناس إياه واجب على كل إثبات أهمية التعلم من حيث 
مع حص    وله على النبوة لم يس    تغن عن  لأن داود عليه الس    لامكل أنس    ان لّ يس    تغني عن التعلم ،واحد، و 

هُمْ وَآتاَ وقال الله تعالى: "، تعليم الله إياه اءُ وَلَوْلَّ دَفْعُ اللََِّّّ النَّاسَ بَ عْض       َ ُ الْمُلْكَ وَالحِّكْمَةَ وَعَلَّمَهُ ممَِّّا يَش       َ هُ اللََّّ
َ ذُو فَضْل  عَلَى الْعَالَمِّينَ   (3)."بِّبَ عْض  لَفَسَدَتِّ الْأَرْضُ وَلَكِّنَّ اللََّّ

 القلم والكتابة وسيلة دعوية -7
 وسيلة دعوية منهج الشيخ فى بيان الكتابة والقلم

علم الإنسان الكتابة بالقلم، ولم يكن له علم بها، أن الله تعالى إثبات اهمية القلم والكتابة حيث 
 فاستطاع عن طريقها أن يتفاهم مع غيره، وأن يضبط العلوم والمعارف، وأن يعرف أخبار الماضين وأحوالْم،

                                                           

 (.3/468، )لقويم في تفسير القرآن الحكيمالتذكير اخان، وحيد الد ين،  /9سورة الجمعة الأية،   - 1
 .60سورة التوبة الأية،   - 2
 .251سورة البقرة الأية،   - 3



262 
 

 ،الكتب السماوية، وبه تكتب العلوم المفيدةأقسم بالقلم، لعظيم شرفه، وكثرة منافعه، فبه كتبت وكذلك 
لْقَلَمِّ وقال الله تعالى: "، سوبه يحصل التعارف بين النا نْسانَ ما لمَْ يَ عْلَمْ *الَّذِّي عَلَّمَ باِّ  (1)."عَلَّمَ الْإِّ

 مراعاة التنويع فى إستخدام الوسيلة الدعوية، فلا يستخدم وسيلة واحدة، يختار لكل واحد من جماعةثالثاً: 
 المدعوين ما يناسب أحوالْم.

ومما لّ شك فيه أن طريق الدعوة إلى الله ليس سهلًا مفروشاً بالورود كما قد يعتقد الكثير من 
الناس، بل إن طريق الدعوة إلى الله فيه الكثير من المشكلات والصعوبات التي قد تعترضه فتضعف من 

 بعد أن بدأ الغوص في غمارها، أو قد تؤخره من عزيمة الداعي مما يؤدي به إلى أن يترك الدعوة إلى الله
 تحقيق أهدافه التي يرمي إليها ويسعى لتحقيقها.

وإن من أهم هذه العقبات والصعوبات قديما وحديثاً الظروف الّقتصادية والمالية للداعي إلى الله 
حيث أن الكثير من الأشياء من الغنى والفقر وزيادة المال ونقصانه، وربما تكون أشد تأثيراً في هذا العصر 

 الغير ضرورية في الماضي تحولت إلى أشياء ضرورية في العصر الحالي.
والأحوال الّقتصادية للداعي سلاح ذو حدين يمكن أن يعود على الدعوة إيجابياً أو سلبياً حسب 

الذي يحتاج لتأمين لقمة إدارة الداعي المسلم للظروف الّقتصادية التي هو فيها، فأحياناً فقر الداعي إلى الله 
العيش له ولعائلته التي يقوم عليها هي من أشد العقبات في وجه الدعوة إلى الله كما يوضحه أغلب الكتاب 
في مجال الدعوة إلى الله، فإن غنى الداعي وكثرة أمواله وتجاراته ومعاملاته المالية وتنوع مصادر دخله قد 

 وأكثر تأثيراً على نشاطه الدعوي. تكون كذلك عقبة أساسية في طريق الدعوة
فقد ينشغل الداعي الفقير عن باب من أبواب الدعوة إلى الله بسبب حاجته للمال والعمل على 
كسبه والبحث عن مصدر دخل يسد حاجته، وفي الجانب الآخر الداعي الغني قد ينشغل عن الدعوة إلى 

 عليه الدعوة مع إدارتها.الله بسبب حاجته إلى إدارة أمواله الكثيرة التي يصعب 
 
 

 
 
 

                                                           

 (.3/593، )التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمخان، وحيد الد ين،  /5سورة العلق الأية،   - 1



263 
 

 الخاتمة

 من أهم النتائج التى وصلت إليها خلال هذا البحث:
يؤكد على أن الإسلام دين الوسطية، حيث يوازن بين الجوانب الروحية والمادية  التذكير القويم -1

في حياة الإنسان. ويأتي تفسير الشيخ وحيد الدين خان ليدعم هذا الفهم من خلال شرح 
الآيات القرآنية التي تدعو إلى الّعتدال في العبادات والمعاملات، وتجنب التطرف والغلو. 

وسطية هي منهج الأنبياء، وهو الطريق الذي يجب أن يسلكه المسلمون يؤكد القرآن على أن ال
 .في دعوتهم إلى الله

إن دراسة فقه الدعوة في كتاب "التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم" للشيخ وحيد الدين  -2
خان تكشف عن منهجية متكاملة وشاملة في تفسير القرآن الكريم وتبيان رسالته العالمية. 

يخ وحيد الدين خان من خلال تفسيره العميق والمتأني دور الدعوة في الإسلام يبرز الش
كركيزة أساسية لنشر القيم الإسلامية وتعزيز الفهم الصحيح للعقيدة. يعكس تفسيره روح 
الوسطية والّعتدال، ويقدم رؤى تتماشى مع متطلبات العصر الحالي، مؤكدًا على أهمية 

ت والشعوب. من خلال هذا البحث، يتجلى لنا أن الشيخ الحوار والتفاهم بين الثقافا
وحيد الدين خان قد أسهم إسهامًا كبيراً في إثراء الفكر الإسلامي المعاصر، مما يجعله مرجعًا 

 .هامًا للدعاة والباحثين في مجال الدعوة الإسلامية
يشدد على أن الدعوة يجب أن تتم بالحكمة والموعظة الحسنة، بعيدًا عن أي  التذكير القويم -3

ممارسات قد تظلم الآخرين أو تسلب حقوقهم. الشيخ وحيد الدين خان يفسر الآيات التي 
تدعو إلى إقامة العدل واحترام حقوق الناس كجزء أساسي من الدعوة إلى الله، مبينًا أن 

 .الرسالة الأساسية للإسلام الّستبداد والظلم يتنافيان مع
الداعي إلى الله له وظائف ومهام يجب عليه القيام بها،  بأن القويم التفسير الدراسة من يتضح -4

فإن الدعوة الإسلامية تتوقف نجاحها بالإعداد الجيد لْا، وباعتبارها واجباً يجب القيام به، 
تساعده على تأدية واجبه ولتحقيق هذا الغرض وجب على الداعي القيام بوظائف عديدة 

الدعوي والتي من أهمها: التقفه في الدين، وتبليغ الدين، والّجابة على أسئلة المدعوين وفهم 
 واقع الدعوة وغيرها.



264 
 

ضرورة اتصاف الداعي المسلم بالأخلاق الإسلامية الحميدة،  يؤكد تفسير التذكير القويم على -5
قيام بواجبه الدعوي، وتحقيق مسؤوليته فالأخلاق الحميدة خير معين للداعي المسلم لل

  الدعوية، فإذا أراد الداعي النجاح في دعوته وجب عليه الّتصاف بها.
اختلاف أسباب وأساليب ووسائل ومظاهره من القويم  التذكير تفسير في الدراسة توضح -6

ن، عصر لآخر، ومن بيئة لأخرى فقد يكون مؤثرا فى بيئة أو بلد أو فرد وغير مؤثر فى آخري
وموجودا هنا وغير موجودهنك، ففى العصر الماضى وفى العصر النبوى نجد نفس القضية 

 أسبابا وأساليبا وآثار ونتيجة، كما نجد فى العصر الحاضر..
يجب على الداعي إلى الله الّلتزام بها، فإذا  خان الدين وحيد الشيخ عند هناك قواعد دعوية -7

في المدعوين وتحقيق أهدافه الدعوية، وبلوا مرامه بهداية رام الداعي النجاح في دعوته والتأثير 
المدعوين والأخذ بيدهم إلى جنة الخلد ونشر الدعوة الإسلامية في أرجاء المعمورة، وجب عليه 

 العمل وفق نطاقها وتطبيقها ما أمكنه.
ة، كما أن أسباب واستكبار واستبداد وكفر الملأ متعدد يبرز تفسير التذكير القويم بوضوح -8

العلاج متعددة ومتنوعة، فمنه العلاج العلمى، والتربوى، والّجتماعى، والسياسى،  كذلك
 وقديكون العلاج ناجحا إذا كان مبنيا على الضوابط والأساس العلمية والفكرية.

أن المدعوين لْم أحوال وحاجات يجب مراعاتها، فعلى الداعي إلى الله أن ينزل الناس منازلْم  -9
كما يجب عليه مراعاة الأحوال العلمية والإجتماعية للمدعوين، فالإنسان ضعيف اللائقة بهم،  

بطبعه، وكذلك يراعي حاجاتهم المختلفة كحاجتهم للمال والعلم الشرعي وحاجتهم للمشورة 
 وغيرها من الحاجات.

كير يظهر جليًا في تفسير التذ  الحوار الجاد والنصيحة الصادقة، والفهم السليم لمقاصد الشريعة، -10
فى علاج الأمراض للملأ، وأعظمه معالجة مظاهر الملأ بالحكمة والموعظة الحسنة،  أساس القويم

والتعامل مع المستكبرين من الملأ على معرفة دوافعهم ودراسة نفسياتهم، فآفتهم فى رؤوسهم 
وأفكارهم ، فيقابل الفكر بالفكر بتصحيح أفكارهم الضالة، ولّ يقاوم ظلم بظلم مضاد إلّ 

 بمقدار ما تمليه الضرورة وتسمع به الحكمة الإسلامية.
القرآن الكريم والسنة النبوية أساس أساليب الناججة فى  أن القويميتضح من تحليل التفسير  -11

معالجة ظاهرة الغلو والظلم والّستكبار فى دين الإسلام. وقد عالج النبى صلى الله عليه وسلم 



265 
 

فأرشدهم إلى صراط الله، صراط الذى له مافى السماوات كثيرا وعلم الصحابة أسلوب المعالجة 
وما فى الأرض، ووجههم إلى سبيل الدعوة الذى لّيأتيه الباطل أبدا من بين يديه ولّ من 

 خلفه تنزيل من حكيم حَيد.
ختامًا، تتجلى أهمية هذا البحث في استعراض وتحليل منهج الشيخ وحيد الدين خان في  -12

في تفسير القرآن الحكيم" من خلال التركيز على فقه الدعوة تفسيره "التذكير القويم 
الإسلامية. لقد أظهر الشيخ وحيد الدين خان قدرة فائقة على استنباط القيم والمبادئ 

الدعوية من النص القرآني، مقدمًا تفسيراً يتسم بالوضوح والعمق والشمولية، مما يجعل هذا 
 .دارسين في مجال الدعوة الإسلاميةالعمل إضافة قيمة للمكتبة الإسلامية ولل

من خلال دراسة "التذكير القويم"، يتضح أن الشيخ وحيد الدين خان قد اعتمد على  -13
منهجية رصينة تمزج بين الفهم التقليدي للنصوص وبين تطلعات العصر الحديث. وقد برز 

التفاهم بين في تفسيره الحرص على تقديم الإسلام كرسالة عالمية، تهدف إلى تحقيق السلم و 
 .البشر، مع التركيز على القيم الأخلاقية والإنسانية التي تدعو إليها الشريعة الإسلامية

أظهر الشيخ وحيد الدين خان مهارة في الموازنة بين النصوص الشرعية والعقلانية، مما أضفى  -14
 .على تفسيره صبغة علمية وروحية في آن واحد

الحقيقية كدين يدعو إلى الّعتدال وينبذ التطرف، ركز الشيخ على تقديم الإسلام بصورته  -15
 .مع التأكيد على أهمية الحوار والتعايش السلمي بين مختلف الأديان والثقافات

أشار الشيخ إلى أهمية القيم الأخلاقية في الدعوة الإسلامية، مؤكدًا على أن الدعوة ليست  -16
 .كةفقط لنشر الدين، بل أيضًا لتعزيز القيم الإنسانية المشتر 

وفي الختام، يمكن القول إن "التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيم" للشيخ وحيد الدين  -17
خان يشكل مرجعًا هامًا لكل من يهتم بفهم أعمق للدعوة الإسلامية وتطبيقاتها العملية في 
 الحياة اليومية. يبرز هذا العمل أهمية التجديد في الفكر الإسلامي، مع الحفاظ على الأصول

والثوابت، مما يسهم في تقديم صورة مشرقة ومعتدلة عن الإسلام تتناسب مع تحديات 
 .العصر الحالي



266 
 

إن نتائج هذا البحث تفتح آفاقاً جديدة للدراسات المستقبلية، وتدعو إلى مزيد من البحث  -18
والتحليل في أعمال الشيخ وحيد الدين خان وغيره من العلماء الذين ساهموا في تطوير 

 الإسلامي وتحديثه بما يتوافق مع متطلبات العصر الحديثالفقه 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



267 
 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 فهرس الآيَت المباركة

 

 

 

 

 

 



268 
 

 الصفحة رقمها طرف الأية
 سورة البقرة

   
 11 43 وَأقَِّيمُواْ الصَّلاةَ وَآتوُاْ الزَّكَاةَ وَاركَْعُواْ مَعَ الرَّاكِّعِّينَ 

نَ الْبَ ي ِّنَاتِّ  يمُ .…إِّنَّ الَّذِّينَ يَكْتُمُونَ مَا أنَْ زلَْنَا مِّ مْ وَأَنَا الت َّوَّابُ الرَّحِّ -159 عَلَيْهِّ
160 

26 

يدًا…جَعَلْنَاكُمْ أمَُّةً وَسَطاً لِّتَكُونوُا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِّ   28  143 الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِّ
ُ بِّغَافِّل  عَمَّا تَ عْمَلُونَ ……ثُمَّ أنَتُمْ هَؤُلّء تَ قْتُ لُونَ أنَفُسَكُمْ   50 85 وَمَا اللََّّ

 55 26 إِّنَّ اللَََّّ لّ يَسْتَحْيِّي أَنْ يَضْرِّبَ مَثَلاً مَا بَ عُوضَةً فَمَا فَ وْقَ هَا
ُ بِّكُمُ الْيُسْرَ وَلَّ يرُِّيدُ بِّكُمُ الْعُسْرَ  وُا اللَََّّ عَلَىَٰ مَا هَدَاكُم…يرُِّيدُ اللََّّ  59 185 وَلِّتُكَبر ِّ

لُونَ الْكِّتَابَ أفََلَا تَ عْقِّلُونَ  لْبرِّ ِّ وَتنَسَوْنَ أنَفُسَكُمْ وَأنَتُمْ تَ ت ْ  64  44 تَأْمُرُونَ النَّاسَ باِّ
نْ يَا  بُكَ قَ وْلهُُ فيِّ الْحيََاةِّ الدُّ  64  204 الخِّصَاموَهُوَ ألََدُّ …وَمِّنَ النَّاسِّ مَن يُ عْجِّ

نَ الْبَ ي ِّنَاتِّ  يمُ  .…إِّنَّ الَّذِّينَ يَكْتُمُونَ مَا أنَْ زلَْنَا مِّ مْ وَأنََا الت َّوَّابُ الرَّحِّ -159 عَلَيْهِّ
160 

71 

هُمْ  ن ْ نُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِّيق  م ِّ  75 75 وَهُمْ يَ عْلَمُونَ …أفََ تَطْمَعُونَ أَن يُ ؤْمِّ
بُونَ …فَ وَيْل  ل ِّلَّذِّينَ يَكْتُ بُونَ الْكِّتَابَ "وقال الله تعالى  مُْ مم َِّّا يَكْسِّ  75 79 وَوَيْل  لَّْ

اَ لّ تَهْوَى أنَْ فُسُكُمُ  بْ تُمْ وَفَرِّيقًا تَ قْتُ لُونَ ..…أفََكُلَّمَا جَاءكَُمْ رَسُول  بمِّ  77 87 كَذَّ
مُ الذ ِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ  اَ ..……وَضُرِّبَتْ علَيْهِّ  77 61 عَصَوْا وكََانوُا يَ عْتَدُونَ بمِّ
اَ نَحْنُ مُسْتَ هْزِّئوُنَ .…وَإِّذَا لَقُوا الَّذِّينَ آمَنُوا قاَلُوا آمَنَّا   80 14 قاَلُوا إِّناَّ مَعَكُمْ إِّنمَّ

ُ بِّكُمُ الْيُسْرَ  َ عَلَىَٰ مَا .…وَلَّ يرُِّيدُ بِّكُمُ الْعُسْرَ  يرُِّيدُ اللََّّ وُا اللََّّ  82 185 هَدَاكُموَلِّتُكَبر ِّ
نَ الْبَ ي ِّنَاتِّ وَالْْدَُى  يمُ ..…إِّنَّ الَّذِّينَ يَكْتُمُونَ مَا أنَْ زلَْنَا مِّ -159 وَأنََا الت َّوَّابُ الرَّحِّ

160 
82 

 ْ نُ وْا ………وَاِّذَا سَالََكَ عِّبَادِّيْ عَني ِّ ْ وَلْيُ ؤْمِّ بُ وْا ليِّ ي ْ  فَ لْيَسْتَجِّ
 115  186 اِّذَا دَعَانَِّۙ

َ لَكُمُ الْخيَْطُ الْأبَْ يَضُ مِّنَ الْخيَْطِّ الْأَسْوَدِّ مِّنَ الْفَجْرِّ وكَُلُوا   131  187 وَاشْرَبوُا حَتىَّ يَ تَ بَينَّ
هُبِّغَافِّل  عَمَّا تَ عْمَلُوْنَ  وَمَاالل َٰ نَالل َٰهِّۗ  135 140 وَمَنْ اظَْلَمُ ممَِّّنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِّنْدَه مِّ

لِّكَ جَعَلْنَٰكُمْ امَُّةً وَّسَطاً ل ِّتَكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ  يْدًا ۗ …وكََذَٰ  135  143 و الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِّ
نُونَ   كُلٌّ آمَنَ ِّ  اَ أنُزِّلَ إِّليَْهِّ مِّن رَّب ِّهِّ وَالْمُؤْمِّ  143  851 وِّ وكَُتُبِّهِّ وَرُسُلِّهِّ  …آمَنَ الرَّسُولُ بمِّ

ُ الْبَ يْعَ وَحَرَّمَ الر ِّبَٰواۗ فَمَنْ جَاۤءَه   وَامَْرهُ اِّلَى اللَّ َِّٰ .…وَاَحَلَّ اللَّ َٰ
 168 275 فَ لَه مَا سَلَفَۗ



269 
 

 168 275 فأَُولئَِّكَ أَصْحَابُ النَّارِّ هُمْ فِّيهَا خَالِّدُونَ  .…الَّذِّينَ يَأْكُلُونَ الر ِّبَا لَّ يَ قُومُونَ 
ُ بِّكُمُ الْيُسْرَ وَلَّ يرُِّيدُ بِّكُمُ الْعُسْرَ  وُا اللَََّّ عَلَىَٰ مَا هَدَاكُم…يرُِّيدُ اللََّّ  169 185 وَلِّتُكَبر ِّ

عَْرُوف    176 229 حُدُودَ اللََِّّّ فأَُولئَِّكَ هُمُ الظَّالِّمُونَ … …الطَّلَاقُ مَرَّتَانِّ فإَِّمْسَاك  بمِّ
 179 233 "نِّسَاؤكُُمْ حَرْث  لَكُمْ 

 185 165 وَإِّنْ كَانوُا مِّنْ قَ بْلُ لَفِّي ضَلَال  مُبِّين  .…هُوَ الَّذِّي بَ عَثَ فيِّ الْأمُِّ يِّ يَن رَسُولًّ 
-183 مِّن قَ بْلِّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَ ت َّقُون……يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُواْ كُتِّبَ عَلَيْكُمُ الصِّ يَامُ 

184 
187 

 198 83 وَقوُلُوا لِّلنَّاسِّ حُسْنًا
لِّكَ   207  219 لَكُمُ الْآيَاتِّ لَعَلَّكُمْ تَ تَ فَكَّرُونَ ..وَيَسْألَوُنَكَ مَاذَا ينُفِّقُونَ قُلِّ الْعَفْوَ ۗ كَذََٰ

دَ اللََِّّّ أَنْ يذُْكَرَ فِّيهَا اسْمهُُ   217 114 يدَْخُلُوهَا إِّلَّّ خَائِّفِّينَ ..وَمَنْ أَظْلَمُ ممَِّّنْ مَنَعَ مَسَاجِّ
 

ُ الْمُلْكَ وَالحِّكْمَةَ وَعَلَّمَهُ   223 151 وَلَكِّنَّ اللَََّّ ذُو فَضْل  عَلَى الْعَالَمِّينَ ..…وَآتَاهُ اللََّّ
 230 264 فَمَثَ لُهُ كَمَثَلِّ صَفْوَان  عَلَيْهِّ تُ راَب  فأََصَابهَُ وَابِّل  فَتَركََهُ صَلْدًا

 234 219 لَكُمُ الْآيَاتِّ لَعَلَّكُمْ تَ تَ فَكَّرُونَ .…وَيَسْألَوُنَكَ مَاذَا ينُفِّقُونَ قُلِّ الْعَفْوَ ۗ 
 238  177 الْمُت َّقُونَ  أوُلئَِّكَ الَّذِّينَ صَدَقُوا وَأوُلئَِّكَ هُمُ 

-183 لَعَلَّكُمْ تَ ت َّقُونمِّن قَ بْلِّكُمْ .…يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُواْ كُتِّبَ عَلَيْكُمُ الصِّ يَامُ 
184 

251 

 251  197 الحَْجُّ أَشْهُر  مَعْلُومَات  
ُ الْمُلْكَ وَالحِّكْمَةَ وَعَلَّمَهُ ممَِّّا يَشَاءُ   261 251 ذُو فَضْل  عَلَى الْعَالَمِّينَ ..…وَآتَاهُ اللََّّ

   سورة آل عمران
لْمَعْرُوفِّ  للََِّّّ ……كُنتُمْ خَيْرَ أمَُّة  أخُْرِّجَتْ لِّلنَّاسِّ تَأْمُرُونَ باِّ نُونَ باِّ  1 110 وَتُ ؤْمِّ

 16 134 ٱلَّذِّينَ ينُفِّقُونَ فىِّ ٱلسَّرَّاءِّٓوَٱلضَّرَّاءِّٓوَٱلْكَ َٰظِّمِّيَن ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِّيَن عَنِّ ٱلنَّاسِّ ۗ 
  ۗ يَن الْغَيْظَ وَالْعَافِّيَن عَنِّ النَّاسِّ  16 134 الَّذِّينَ ينُفِّقُونَ فيِّ السَّرَّاءِّ وَالضَّرَّاءِّ وَالْكَاظِّمِّ

نَ اللَّ َِّٰ لِّنْتَ لَْمُْ   وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيْظَ الْقَلْبِّ   18 159 حَوْلِّكَ ۖ ..…فبَِّمَا رَحََْة  م ِّ
نَ اللَّ َِّٰ لِّنْتَ لَْمُْ   وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيْظَ الْقَلْبِّ   22 159 حَوْلِّكَ ۖ ..…فبَِّمَا رَحََْة  م ِّ

نْ حَوْلِّكَ   18 159 وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ
نْ حَوْلِّكَ   22 159 وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ
نْ حَوْلِّكَ   26 159 وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ



270 
 

ُ الْكِّتَٰبَ  اَ وَ  الْكِّتَٰبَ  تُ عَل ِّمُوْنَ …مَا كَانَ لِّبَشَر  انَْ ي ُّؤْتِّيَهُ اللَّ َٰ تُمْ   بمِّ  31 179 وْنََۙ تَدْرُسُ  كُن ْ
 ُ َ فاَتَّبِّعُونيِّ يُحْبِّبْكُمُ اللََّّ تُمْ تحِّبُّونَ اللََّّ يم  .…قُلْ إِّنْ كُن ْ ُ غَفُور  رَحِّ   36 31 ذُنوُبَكُمْ وَاللََّّ

َ حَقَّ  آمَنُواْ  الَّذِّينَ  أيَهَّا ياَ   38 102 مُّسْلِّمُونَ  وَأنَتُم إِّلَّّ  تَموُتُنَّ  وَلَّ  تقَاتِّهِّ  اتقُّواْ اللََّّ
نْ حَوْلِّكَ وَلَوْ كُنْتَ   46 159 فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ

يثاَقَ الَّذِّينَ أوُتوُا الْكِّتَابَ   46 187 ثَمنًَا قلَِّيلًا فبَِّئْسَ مَا يَشْتَروُنَ  ..…وَإِّذْ أَخَذَ اللهُ مِّ
نْ حَوْلِّكَ   58 159 وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ

 75 78 مَنْ أَوْفىَٰ بِّعَهْدِّهِّۦوَٱت َّقَىَٰ فإَِّنَّ ٱللَََّّ يحِّبُّ ٱلْمُتَّقِّينَ بَ لَىَٰ 
يَاتِّ اللََِّّّ وَيَ قْتُ لُونَ النَّبِّي ِّيَن بِّغَيْرِّ  رْهُمْ بِّعَذَاب  ألَِّيم  ...إِّنَّ الَّذِّينَ يَكْفُرُونَ بِِّ  77 21 فَ بَش ِّ

كَةُوَاوُلُواالْعِّلْمِّ  ىِٕ
ۤ
وَالْمَلَٰ هُوََۙ ُ انََّه لَّآِّلَٰهَ اِّلَّّ هُوَالْعَزِّيْ زاُلحَْكِّيْمُ .………شَهِّدَ اللَّ َٰ  90 18 اِّلَّّ

نْ حَوْلِّكَ   110 159 وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ
ى عِّنْدَ اللَّ َِّٰ كَمَثَلِّ اَٰدَمَ ۗ   120 61-59  ثُمَّ قاَلَ لَه كُنْ فَ يَكُوْنُ  .…خَلَقَهاِّنَّ مَثَلَ عِّيْسَٰ

سْلَامُ  ينَ عِّندَ اللَّ هِّ الْإِّ  136 19 إِّنَّ الدِّ 
 173 130 وَات َّقُوا اللَََّّ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ .……يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آَمَنُوا لَّ تَأْكُلُوا الر ِّبَا 

 ُ َ فاَتَّبِّعُونيِّ يُحْبِّبْكُمُ اللََّّ تُمْ تحِّبُّونَ اللََّّ يم  ……قُلْ إِّنْ كُن ْ ُ غَفُور  رَحِّ  183 31 وَاللََّّ
نْكُمْ امَُّة  يَّدْعُوْنَ  هَوْنَ عَنِّ الْمُنْكَرِّ ۗ .…وَلْتَكُنْ م ِّ لْمَعْرُوْفِّ وَيَ ن ْ  197 104 وَيَأْمُرُوْنَ باِّ

َ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا  وُا وَصَابِّرُوا وَراَبِّطوُا وَات َّقُوا اللََّّ  230 200 اصْبرِّ
نْ حَوْلِّكَ   243 159 وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِّيظَ الْقَلْبِّ لَّنْ فَضُّوا مِّ

   سورة النسآء
هِّمْ حَرَجًا ……فَلَا وَربَِّ كَ لَّ يُ ؤْمِّنُونَ   28 65 ممَِّّا قَضَيْتَ ثُمَّ لَّ يجِّدُوا فيِّ أنَْ فُسِّ

ُ عَلِّيمًا حَكِّيمًا…………وَلَّ تهِّنُواْ فيِّ ابتِّْغَاء الْقَوْمِّ   33 104 وكََانَ اللََّّ
نْكُمْ  فاَِّنْ تَ نَازَعْتُمْ  عُوا الرَّسُوْلَ وَاوُلىِّ الَّْمْرِّ مِّ َ وَاطَِّي ْ عُوا اللَّ َٰ  يايَ ُّهَا الَّذِّيْنَ اَٰمَنُ وْٓا اطَِّي ْ

ْ شَيْء    فيِّ
59 37 

هَا زَوْجَهَا …يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ ات َّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِّي خَلَقَكُمْ  ن ْ  38 1 وَخَلَقَ مِّ
رَاكَ اللََُّّ وَلَّ  اَ أَ يْنَ النَّاسِّ بمِّ حْكُمَ بَ لْحَق ِّ لِّتَ يْكَ الْكِّتَابَ باِّ ا إِّلَ نَ زَلْ  ْ نَ إِّناَّ أ

يمًا خَائِّنِّيَن خَصِّ  تَكُنْ لِّلْ
105 59 

 82 48 فَ قَدِّ افْتَرىَ إِّثْماً عَظِّيمًا..إِّنَّ اللَََّّ لَّ يَ غْفِّرُ أَن يُشْرَكَ بِّهِّ وَيَ غْفِّرُ مَا دُونَ ذَلِّكَ 
لُونَ  ٱلَّذِّينَ  إِّلَّّ  نَكُمْ  قَ وْم ًۭ  إِّلَىَٰ  يَصِّ  103 90 مُبِّينًا سُلْطاَناً  عَلَيْهِّمْ  لَكُمْ  جَعَلْنَا .…بَ ي ْ

للََِّّّ وكَِّيلاً ……يَا أهَْلَ الْكِّتَابِّ لَّ تَ غْلُواْ   103 171 وَمَا فيِّ الَأرْضِّ وكََفَى باِّ



271 
 

نَ النَّار  104 145 إِّنَّ الْمُنَافِّقِّيَن فيِّ الدَّرْكِّ الَأسْفَلِّ مِّ
ا عَذَاباًًۭ  لِّلْكَ َٰفِّرِّينَ  أعََدَّ  ٱللَََّّ  إِّنَّ  .……ٱلصَّلَوَٰةَ  لَْمُُ  فأَقََمْتَ  فِّيهِّمْ  كُنتَ   وَإِّذَا  124 102 مُّهِّينًًۭ
رِّ  وَ  ..…وَرَسُولِّهِّۦ بِّٱللََِّّّ  ءاَمِّنُوا   ءاَمَنُ وٓا   ٱلَّذِّينَ  يَ َٰأٓيَ ُّهَا   ضَلَّ  فَ قَدْ  ٱلْ  اَخِّ

ًۢ
 143 136 بعَِّيدًا ضَلَ َٰلًا

ا مُوسَىَٰ  ٱللََُّّ  وكََلَّمَ  .……قَصَصْنَ َٰهُمْ  قَدْ  وَرُسُلاًًۭ   145 164 تَكْلِّيمًًۭ
   سورة المائدة

 عَلَى ٱلْبرِّ ِّ وَٱلت َّقْوَىَٰ ۖ 
 ٱللَََّّۖ  إِّنَّ ٱللَََّّ شَدِّيدُ ٱلْعِّقَابِّ …وَتَ عَاوَنوُا 

 62 2 ۚ  وَٱت َّقُوا 
 71 79-78 مَا كَانوُا يَ فْعَلُونَ …لعُِّنَ الَّذِّينَ كَفَرُوا مِّنْ بَنيِّ إِّسْراَئِّيلَ 

نَا عَلَى آثَارِّهِّم بِّعِّيسَى ابْنِّ مَرْيَمَ   102 46 وَمَوْعِّظةًَ ل ِّلْمُتَّقِّينَ وَهُدًى .…وَقَ فَّي ْ
يثاَقَ هُمْ فَ نَسُواْ حَظًّا مم َِّّا ذكُ ِّرُواْ بِّهِّ   103 14 وَمِّنَ الَّذِّينَ قاَلُواْ إِّناَّ نَصَارَى أَخَذْنَا مِّ

يدًا .…مَا قُ لْتُ لَْمُْ إِّلَّّ  مْ شَهِّ  103 117 رَبي ِّ وَرَبَّكُمْ   وكَُنتُ عَلَيْهِّ
دَنَّ أَشَدَّ النَّاسِّ عَدَاوَةً ل ِّلَّذِّينَ آمَنُواْ  وُنَ ..…لتََجِّ مُْ لَّ يَسْتَكْبرِّ  103 82 وَرُهْبَانًا وَأَنهَّ

اَ يرُِّيدُ ٱلشَّيْطَ َٰنُ  ةِّ ۖ فَ هَلْ أنَتُم مُّنتَ هُونَ ..إِّنمَّ  215 91 وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِّكْرِّ ٱللََِّّّ وَعَنِّ ٱلصَّلَوَٰ
يلَةَ يَاأيَ ُّهَا  َ وَابْ تَ غُوا إِّليَْهِّ الْوَسِّ  222 35 الَّذِّينَ آمَنُوا ات َّقُوا اللََّّ

رُ وَالأنَصَابُ  اَ الْخمَْرُ وَالْمَيْسِّ  238 90 الشَّيْطاَنِّفَاجْتَنِّبُوهُ .…ياي ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُواْ إِّنمَّ
 264 67 اللَََّّ لَّ يَ هْدِّي الْقَوْمَ الْكَافِّرِّينَ إِّنَّ .…يَا أيَ ُّهَا الرَّسُولُ بَ ل ِّغْ مَا أنُزِّلَ إِّلَيْكَ 

َ كَانَ عَلِّيًّا كَبِّيراً غُوا عَلَيْهِّنَّ سَبِّيلًا إِّنَّ اللََّّ  279 34 فإَِّنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَ ب ْ
   سورة الأنعام

للََِّّّ …إِّنَّ الَّذِّينَ آمَنُوا وَالَّذِّينَ هَادُوا  رِّ  مَنْ آمَنَ باِّ  28 59  وَالْيَ وْمِّ الْآخِّ
اَ أنُزِّلَ الْكِّتَابُ عَلَى طاَئِّفَتَيْنِّ مِّن قَ بْلِّنَا وَإِّن كُنَّا عَن دِّراَسَتِّهِّمْ  أَن تَ قُولُواْ إِّنمَّ

 لَغَافِّلِّينَ 
256 99 

 107 1 كَفَرُواْ بِّرَبه ِِّّم يَ عْدِّلُونَ .…الْحمَْدُ للََِِّّّّ الَّذِّي خَلَقَ السَّمَاوَاتِّ وَالَأرْضَ 
بنِّْه …ألََمْ تَسْمَعُوا  الَّذِّي تَ عْنُونَ!إِّنَّهُ ليَْسَ  نُ لِّّ  134 82 وَاِّذْ قاَلَ لقُْمَٰ

   
يَ الَّْمْرُ ثُمَّ لَّ يُ نْظَرُوْنَ   151 9-8 وَقاَلُوْا لَوْلَّٓ انُْزِّلَ عَلَيْهِّ مَلَك  ۗوَلَوْ انَْ زلَْنَا مَلَكًا لَّقُضِّ

نْ دُونِّ  َ عَدْوًا بِّغَيْرِّ عِّلْم  وَلَّ تَسُبُّوا الَّذِّينَ يدَْعُونَ مِّ  225 108 اللََِّّّ فَ يَسُبُّوا اللََّّ
ُ فبَِّهُدَاهُمُ اقْ تَدِّهْ قُلْ لَّ أَسْألَُكُمْ عَلَيْهِّ أَجْراً إِّنْ هُوَ إِّلَّّ  أوُلئَِّكَ الَّذِّينَ هَدَى اللََّّ

 ذِّكْرَى لِّلْعَالَمِّينَ 
90 233 

يم  إِّنَّ رَبَّكَ سَرِّيعُ الْعِّقابِّ وَإِّنَّهُ   269 165 لَغَفُور  رَحِّ



272 
 

ُ عَلَيْهِّ الْجنََّةَو للَّ َِّٰ فَ قَدْحَرَّمَ اللَّ َٰ  290 71 مِّنْ انَْصَار .…اِّنَّه مَنْ يُّشْرِّكْ باِّ
   سورة الأعراف
هَوْنَ  نَا الَّذِّينَ يَ ن ْ اَ كَانوُاْ يَ فْسُقُونَ  .…فَ لَمَّا نَسُواْ مَا ذكُ ِّرُواْ بِّهِّ أَنَجي ْ  33 165 بئَِّيس  بمِّ

لْعُرْفِّ وَأعَْرِّضْ عَنِّ الْجاَهِّلِّينَ   42 199 خُذِّ الْعَفْوَ وَأْمُرْ باِّ
 73 58 لِّقَوْم  يَشْكُرُونَ .…وَالْبَ لَدُ الطَّي ِّبُ يَخْرجُُ نَ بَاتهُُ بإِِّّذْنِّ رَب ِّهِّ 
 91 158 الَّذِّي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِّ وَالْأَرْضِّ .…قُلْ يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِّني ِّ رَسُولُ اللََِّّّ 

نُونَ …قاَلَ الْمَلأُ الَّذِّينَ اسْتَكْبَروُا  لَ بِّهِّ مُؤْمِّ اَ أرُْسِّ  97 75 قاَلُوا إِّناَّ بمِّ
اَ   108 180 سَيُجْزَوْنَ مَا كَانوُاْ يَ عْمَلُونَ .…وَللََِِّّّّ الَأسْماَء الْحُسْنَى فاَدْعُوهُ بهِّ

يقَاتِّنَا وكََلَّمَهُ رَبُّهُ وَلَمَّا   172 143 جَاءَ مُوسَى لِّمِّ
 240 69 بَسْطةًَ فاَذكُْرُوا آلَّءَ اللََِّّّ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ .…وَاذكُْرُوا إِّذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ 

اَۖ  أمَْ لَْمُْ  اَۖ  أمَْ لَْمُْ أيَْد  يَ بْطِّشُونَ بهِّ اَۖ  ألََْمُْ أرَْجُل  يَمْشُونَ بهِّ رُونَ بهِّ أعَْيُن  يُ بْصِّ
اَۗ  قُلِّ ادْعُوا شُركََاءكَُمْ ثُمَّ كِّيدُونِّ فَلَا تنُظِّرُونِّ   أمَْ لَْمُْ آذَان  يَسْمَعُونَ بهِّ

195 107 

ثْمَ وَالْبَ غْيَ بِّغَيْرِّ الحَْق ِّ  هَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِّ ن ْ شَ مَا ظَهَرَ مِّ َ الْفَوَاحِّ اَ حَرَّمَ رَبي ِّ قُلْ إِّنمَّ
للََِّّّ مَا لمَْ يُ نَ ز ِّلْ بِّهِّ سُلْطاَنًا وَأَنْ تَ قُولُوا عَلَى اللََِّّّ مَا لَّ تَ عْلَمُونَ وَأَ   نْ تُشْرِّكُوا باِّ

33 118 

اقْصُصِّ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَ تَ فَكَّرُونَ  َۚ 186 235 
 281 8 الْمُفْلِّحُونَ وَالْوَزْنُ يَ وْمَئِّذ  الحَْقُّ فَمَنْ ثَ قُلَتْ مَوَازِّينُهُ فأَُولئَِّكَ هُمُ 

   سورة الأنفال
َ شَدِّيدُ  نكُمْ خَاصَّةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللََّّ يبَََّ الَّذِّينَ ظلََمُواْ مِّ نَةً لَّّ تُصِّ وَات َّقُواْ فِّت ْ

 الْعِّقَابِّ 
25 33 

يبُواْ للََِِّّّّ وَلِّلرَّسُولِّ إِّذَا دَعَاكُم لِّمَا يُحْيِّيكُمْ   112 24 يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُواْ اسْتَجِّ
َ عِّنْدَهُ أَجْر  عَظِّيم   نَة  وَأَنَّ اللََّّ اَ أمَْوَالُكُمْ وَأوَْلَّدكُُمْ فِّت ْ  267 28 وَاعْلَمُوا أنمَّ

   سورة التوبة
يبَة  يَ قُولُواْ قَدْ أَخَذْنَا أمَْرَنَا مِّن  بْكَ مُصِّ بْكَ حَسَنَة  تَسُؤْهُمْ وَإِّن تُصِّ إِّن تُصِّ

 قَ بْلُ 
67 32 

اَ كَانوُا يَ عْمَلُونَ *   44 39 أوُلئَِّكَ أَصْحَابُ الْجنََّةِّ خَالِّدِّينَ فِّيهَا جَزاَءً بمِّ
مْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ل ِّيَ تَ فَقَّهُواْ فيِّ الد ِّينِّ وَلِّيُنذِّرُواْ   92 122 قَ وْمَهُمْ إِّذَا رَجَعُواْ إِّليَْهِّ

رُوْا عَلَيْكُمْ اَحَدًا  .…اِّلَّّ الَّذِّيْنَ عَاهَدْتمُّْ م ِّنَ الْمُشْرِّكِّيْنَ  ً   139 4 وَّلَمْ يظُاَهِّ
رْهُ  نَ الْمُشْرِّكِّيَن اسْتَجَارَكَ فأََجِّ  148 6 ثُمَّ أبَْلِّغْهُ مَأْمَنَهُ .…وَإِّنْ أَحَد  مِّ



273 
 

رِّ  للََِّّّ وَالْيَ وْمِّ الْآخِّ دَ اللََِّّّ مَنْ آمَنَ باِّ اَ يَ عْمُرُ مَسَاجِّ  248 18 مِّنَ الْمُهْتَدِّينَ …إِّنمَّ
هَا وَالْمُؤَلَّفَةِّ قُ لُوبُهمُاِّ  اَ الصَّدَقاَتُ لِّلْفُقَراَءِّ وَالْمَسَاكِّينِّ وَالْعَامِّلِّيَن عَلَي ْ  252 60 نمَّ

هَا وَالْمُؤَلَّفَةِّ قُ لُوبُهمُْ  اَ الصَّدَقاَتُ لِّلْفُقَراَءِّ وَالْمَسَاكِّينِّ وَالْعَامِّلِّيَن عَلَي ْ  292 60 إِّنمَّ
   سورة يونس

 2 58 قُلْ بِّفَضْلِّ اللََِّّّ وَبِّرَحَْتَِّهِّ فبَِّذَلِّكَ فَ لْيَ فْرَحُوا هُوَ خَيْر  ممَِّّا يَجْمَعُونَ 
نَةً ل ِّلْقَوْمِّ الظَّالِّمِّينَ فَ قَالُواْ عَلَى اللََِّّّ  لْنَا رَب َّنَا لَّ تَجْعَلْنَا فِّت ْ  88 85 تَ وكََّ

  69 قُلْ إِّنَّ الَّذِّينَ يَ فْتَروُنَ عَلَى اللََِّّّ الْكَذِّبَ لَّ يُ فْلِّحُونَ 
مْ أنَ  فَمَا آمَنَ لِّمُوسَى إِّلَّّ ذُر ِّيَّة  م ِّن قَ وْمِّهِّ عَلَى خَوْف  م ِّن فِّرْعَوْنَ وَمَلَئِّهِّ

 يَ فْتِّنَ هُمْ وَإِّنَّ فِّرْعَوْنَ لَعَال  فيِّ الَأرْضِّ وَإِّنَّهُ لَمِّنَ الْمُسْرِّفِّينَ 
83 97 

رْتُ أَنْ أَكُونَ  نْ أَجْر  إِّنْ أَجْرِّيَ إِّلَّّ عَلَى اللََِّّّ وَأمُِّ تُمْ فَمَا سَألَْتُكُم م ِّ فإَِّن تَ وَلَّي ْ
 مِّنَ الْمُسْلِّمِّينَ 

72 269 

   سورة هود
 10 91 شُعَيْبُ مَا نَ فْقَهُ كَثِّيراً مم َِّّا تَ قُولُ قاَلُواْ يَا 

 33 117 وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِّيُ هْلِّكَ الْقُرَى بِّظلُْم  وَأهَْلُهَا مُصْلِّحُونَ 
وَيَاقَ وْمِّ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانتَِّكُمْ إِّني ِّ عَامِّل  سَوْفَ تَ عْلَمُونَ مَنْ يَأتِّْيهِّ عَذَاب  يُخْزِّيهِّ 

 كَاذِّب  وَارْتقَِّبُوا إِّني ِّ مَعَكُمْ رَقِّيب  وَمَنْ هُوَ  
93 62 

لِّلَّ هِّ غَيبُ السَّماواتِّ وَالَأرضِّ وَإِّليَهِّ يرُجَعُ الَأمرُ كُلُّهُ فاَعبُدهُ وَتَ وكََّل عَلَيهِّ 
 وَما رَبُّكَ بِّغافِّل  عَم ا تعَمَلونَ 

123 63 

نْهُ رِّزْقاً حَسَنًا وَمَا  قاَلَ يَا قَ وْمِّ أرَأَيَْ تُمْ إِّنْ كُنْتُ عَلَى بَ ي ِّنَة   مِّنْ رَبي ِّ وَرَزَقَنيِّ مِّ
صْلَاحَ مَا اسْتَطعَْتُ  أرُِّيدُ أَنْ أخَُالِّفَكُمْ إِّلَى مَا أَنْهاَكُمْ عَنْهُ إِّنْ أرُِّيدُ إِّلَّّ الْإِّ

لْتُ وَإِّليَْهِّ أنُِّيبُ  للََِّّّ عَلَيْهِّ تَ وكََّ  وَمَا تَ وْفِّيقِّي إِّلَّّ باِّ

88 69 

   
لْبُشْرَىوَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا  يمَ باِّ لْنَا إِّلَى قَ وْمِّ لُوط  …إِّبْ راَهِّ  101 70-69 إِّناَّ أرُْسِّ
ىَ إِّلَىَٰ نوُح  أنََّهُ  اَ كَانوُا  يَ فْعَلُونَ .…لَن يُ ؤْمِّنَ  ۥوَأوُحِّ  125 36 بمِّ

   سورة يوسف
يرةَ   أَنَاْ وَمَنِّ ات َّبَ عَنيِّ وَسُبْحَانَ اللَّ ِّ وَمَا قُلْ هَذِّهِّ سَبِّيلِّي أدَْعُو إِّلَى اللَّ ِّ عَلَى بَصِّ

نَ الْمُشْرِّكِّين  أنََاْ مِّ
108 13 



274 
 

ۖ  وَسُبْحَانَ اللََِّّّ  يرةَ  أَنَا وَمَنِّ ات َّبَ عَنيِّ ذِّهِّ سَبِّيلِّي أدَْعُو إِّلَى اللََِّّّ   عَلَىَٰ بَصِّ قُلْ هََٰ
نَ الْمُشْرِّكِّينَ   وَمَا أَنَا مِّ

108 32 

دُ الْقَهَّارُ أأَرَْبَاب   ُ الْوَاحِّ -37 مُّتَ فَر ِّقُونَ خَيْر  أمَِّ اللََّّ
39-40 

33 

نْ رَوْحِّ اللََِّّّ إِّلَّّ الْقَوْمُ الْكَافِّرُونَ   47 87 وَلَّ تَ يْأَسُوا مِّنْ رَوْحِّ اللََِّّّ إِّنَّهُ لَّ يَ يْأَسُ مِّ
 74 2 إِّناَّ أنَزلَْنَاهُ قُ رْآنًا عَرَبِّيًّا لَّعَلَّكُمْ تَ عْقِّلُونَ 

يرةَ  أَنَاْ وَمَنِّ ات َّبَ عَنيِّ وَسُبْحَانَ اللََِّّّ وَمَا  قُلْ هَذِّهِّ سَبِّيلِّي أدَْعُو إِّلَى اللََِّّّ عَلَى بَصِّ
 الْمُشْرِّكِّينَ  أنََاْ مِّنَ 

108 260 

   سورة الرعد
 100 11 وَمَا لَْمُ م ِّن دُونِّهِّ مِّن وَال   ……لَهُ مُعَق ِّبَات  م ِّن بَيْنِّ يَدَيْهِّ 

ُ الَّذِّي رَفَعَ السَّماواتِّ بِّغَيْرِّ   241 2 لَعَلَّكُمْ بِّلِّقاءِّ رَب ِّكُمْ توُقِّنُونَ .…اللََّّ
   سورة إبراهيم

لَال  ..…قُلْ لِّعِّبَادِّيَ الَّذِّينَ آمَنُوا يقُِّيمُوا   128 31 وَلَّ خِّ
 256 21 مِّن محَِّّيص   أمَْ صَبَرنَْا مَا لنََا ……وَبَ رَزُوا للََِِّّّّ جمِّيعًا فَ قَالَ الضُّعَفَاءُ 

   
   سورة الحجر

 235 6 وَقالُوا يا أيَ ُّهَا الَّذِّي نُ ز ِّلَ عَلَيْهِّ الذ ِّكْرُ إِّنَّكَ لَمَجْنُون  
 248 9 إِّناَّ نَحْنُ نَ زَّلْنَا الذ ِّكْرَ وَإِّناَّ لَهُ لَحافِّظوُنَ 

   
   سورة النحل

 51 36 أَنِّ اعْبُدُوا اللَََّّ وَاجْتَنِّبُوا الطَّاغُوتَ وَلَقَدْ بَ عَثْ نَا فيِّ كُلِّ  أمَُّة  رَّسُولًّ 
 69 53 تَجْ  رَُونَ  فإَِّليَْهِّ  ٱلضُّرُّ  مَسَّكُمُ  إِّذَا ثُمَّ   ۖٱللََِّّّ  فَمِّنَ  ن ِّعْمَة ًۢ  م ِّن بِّكُم وَمَا

ٌّ مُّبِّين    74 3 وَهَذَا لِّسَان  عَرَبيِّ
نْ ذكََر  أوَْ  اً مِّ  184 97 يَ عْمَلُونَ مَا كَانوُا .…مَنْ عَمِّلَ صَالحِّ
نْ أمَُّة    202 92 أَنْ تَكُونَ أمَُّة  هِّيَ أرَْبَى مِّ

لحِّكْمَةِّ وَالْمَوْعِّظةَِّ الحَْسَنَةِّ   232 125 وَهُوَاعَْلَمُبِّالْمُهْتَدِّيْنَ …ادُعُْ اِّلىَٰ سَبِّيْلِّ رَب ِّكَ باِّ
نْهُ  ذُونَ مِّ يلِّ وَالْأَعْنَابِّ تَ تَّخِّ  238 67 سَكَراً وَرِّزْقاً حَسَنًاوَمِّنْ ثَمرَاَتِّ النَّخِّ



275 
 

تُمْ بِّهِّ وَلئَِّنْ صَبَرْتُمْ لَْوَُ خَيْر  لِّلصَّابِّرِّين تُمْ فَ عَاقِّبُوا بمِِّّثْلِّ مَا عُوقِّب ْ  261 126 وَإِّنْ عَاقَ ب ْ
يْٓ وَمَآ ارَْسَلْنَا مِّنْ قَ بْلِّ  تُمْ لَّ تَ عْلَمُوْنََۙ  .…كَ اِّلَّّ رِّجَالًّ ن ُّوْحِّ  273 43 اِّنْ كُن ْ

 284 244 طيَِّ بَة ة كَشَجَرَ  طيَِّ بَةً  كَلِّمَةً  مَثَلًا  اللَََّّ  ضَرَبَ  كَيفَ  تَ رَ  ألمْ 
   سورة الإسراء

هُمْ  هُمْ م ِّنَ الطَّي ِّبَٰتِّ وَفَضَّلْن َٰ هُمْ فىِّ الْبَر ِّ وَالْبَحْرِّ وَرَزَقْ ن َٰ ْٓ اَٰدَمَ وَحََلَْن َٰ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنيِّ
يْلًا عَلَٰى كَثِّيْر  ممِّ َّنْ   خَلَقْنَا تَ فْضِّ

70 133 

 10 44 ولَكِّن لَّّ تَ فْقَهُونَ تَسْبِّيحَهُمْ إِّنَّهُ كَانَ حَلِّيمًا غَفُورًا
 52 33 وَلَّ تَ قْفُ مَا ليَْسَ لَكَ بِّهِّ عِّلْم  

ۖ  وكََانَ الشَّيْطاَنُ لِّرَب ِّهِّ كَفُوراً  77 27 إِّنَّ الْمُبَذ ِّرِّينَ كَانوُا إِّخْوَانَ الشَّيَاطِّينِّ
   سورة الكهف

اَتُ خَيْر  عِّنْدَ رَب ِّكَ ثَ وَابًا  نْ يَا وَالْبَاقِّيَاتُ الصَّالحِّ الْمَالُ وَالْبَ نُونَ زِّينَةُ الْحيََاةِّ الدُّ
 وَخَيْر  أمََلًا 

46 262 

مُ يدَْعُونَ  ال ذِّينَ  مَعَ  نَ فْسَكَ  وَاصْبرِّْ  لْغَدَاةِّ  رَبه  ي   باِّ  وَلَّ  وَجْهَهُ  يرُِّيدُونَ  وَالْعَشِّ
نَاكَ  تَ عْدُ  هُمْ  عَي ْ  عَن ْ

28 273 

   سورة مريم
لصَّلاةِّ  أهَْلَهُ  يَأْمُرُ  وكََانَ .. الْكِّتَابِّ  فيِّ  رْ وَاذكْ  يًّا رَبِّ هِّ  عِّنْدَ  وكََانَ  وَالزَّكَاةِّ  باِّ  133 55-54 مَرْضِّ
 187 46 إِّنيِّ  نَذَرْتُ لِّلرَّحََْنِّ صَوْمًا"

نْسَانُ أناَّ  ئًاأوََلَّ يذَْكُرُ الْإِّ  240 67 خَلَقْنَاهُ مِّنْ قَ بْلُ وَلَمْ يَكُ شَي ْ
   سورة طه

هَا  ْ عَلَي ْ لصَّلَاةِّ وَاصْطَبرِّ  105 132 لِّلت َّقْوَى..…وَأْمُرْ أَهْلَكَ باِّ
ن ْهَ  لُّ وَلَّ يَشْقَى ..…ا جمِّيعًا بَ عْضُكُمْ لِّبَ عْض  قاَلَ اهْبِّطاَ مِّ -123 فَلَا يَضِّ

124 
127 

 214 43 فِّرْعَوْنَ إِّنَّهُ طَغَىاذْهَبْا إِّلَى 
لْقُرْآنِّ  ۗ  وَلَّ تَ عْجَلْ باِّ ُ الْمَلِّكُ الحَْقُّ  223 114 وَقُل رَّب ِّ زِّدْنيِّ عِّلْمًا…فَ تَ عَالَى اللََّّ

رُ أَوْ يَخْشَى  230 44 فَ قُولّ لَهُ قَ وْلًّ ليَ ِّناً لَعَلَّهُ يَ تَذكََّ
   سورة الأنبياء

ي إليَْهِّ أنََّهُ لّ إلَهَ إلَّّ أنََا فاَعْبُدُونِّ وَمَا أرَْسَلْنَا مِّن   51 25 قَ بْلِّكَ مِّن رَّسُول  إلَّّ نوُحِّ
 81 107 أُف   لَّكُمْ وَلِّمَا تَ عْبُدُونَ مِّن دُونِّ اللََِّّّ أفََلا تَ عْقِّلُونَ 



276 
 

نَا  مَْرِّنَا وَأَوْحَي ْ  92 73 عَابِّدِّينَ وكََانوُا لنََا .…وَجَعَلْنَاهُمْ أئَِّمَّةً يَ هْدُونَ بأِّ
نَا إِّليَْهِّمْ  مَْرِّنَا وَأَوْحَي ْ  159 73 وكََانوُا لنََا عَابِّدِّينَ .…وَجَعَلْنَاهُمْ أئَِّمَّةً يَ هْدُونَ بأِّ

   سورة الحج
 42 78 وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فيِّ الد ِّينِّ مِّنْ حَرجَ  

َ يدَُافِّعُ عَنِّ الَّذِّينَ آمَنُوا  47 38 إِّنَّ اللََّّ
ُ مَنْ يَ نْصُرهُُ إِّنَّ اللَََّّ لَقَوِّيٌّ عَزِّيز    47 40 وَليََ نْصُرَنَّ اللََّّ

يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا اركَْعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْ عَلُوا الخَْيْرَ لَعَلَّكُمْ 
 تُ فْلِّحُونَ 

77 113 

   سورة المؤمنون
لَ َٰئِّٓكَ   62 61 سَ َٰبِّقُونَ  لَْاَ وَهُمْ  ٱلخَْيْرََٰتِّ  فىِّ  يُسَ َٰرِّعُونَ  أوُ 

فُونَ  اَ يَصِّ لَّتيِّ هِّيَ أَحْسَنُ السَّي ِّئَةَ   نَحْنُ أعَْلَمُ بمِّ  154 96 ادْفَعْ باِّ
 

 سورة النور
  

ا  هُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتىَّ إِّذَ يعَة  يَحْسَبُ مُْ كَسَرَاب  بِّقِّ عْمَالُْ وَالَّذِّينَ كَفَرُوا أَ
هُ لمَْ  ا جَاءَ ئً دْهُ شَيْ   يجِّ

39 85 

نكُمْ وَالصَّالحِِّّيَن  ع  عَلِّيم …وَأنَكِّحُوا الْأَيَامَى مِّ ُ وَاسِّ  210 32 مِّن فَضْلِّهِّ وَاللََّّ
فَْ وَاهِّكُمْ  نَتِّكُمْ وَتَ قُولُونَ بأِّ لَْسِّ  265 15 هَي ِّنًا وَهُوَ عِّنْدَ اللََِّّّ عَظِّيم  .…إِّذْ تَ لَقَّوْنهَُ بأِّ

   سورة الفرقان
لِّكَ قَ وَامًا  52 67 وَالَّذِّينَ إِّذَا أنَفَقُوا لمَْ يُسْرِّفُوا وَلَمْ يَ قْتُروُا وكََانَ بَيْنَ ذََٰ

ْ لمَْ اَتخَِّّذْ فُلَانًا خَلِّيْلً  تَنيِّ وَيْ لَتىَٰ ليَ ْ  94 28 ي َٰ
   سورة الشعراء
 41 215 وَاخْفِّضْ جَنَاحَكَ لِّمَنِّ ات َّبَ عَكَ مِّنَ الْمُؤْمِّنِّينَ 

ع  نَ فْسَكَ أَلَّّ يَكُونوُا مُؤْمِّنِّينَ لَعَلَّكَ   219 3 بَاخِّ
   سورة النمل

ٓ  رَبى ِّ  فَضْلِّ  مِّن هَ َٰذَا قاَلَ  لُوَنىِّ اَ شَكَرَ  وَمَن  ۖ أَكْفُرُ  أمَْ  ءَأَشْكُرُ  لِّيَ ب ْ  يَشْكُرُ  فإَِّنمَّ
هِّۦ ًٌّۭ  رَبى ِّ  فإَِّنَّ  كَفَرَ   وَمَن  ۖ لِّنَ فْسِّ  كَرِّيم ًۭ   غَنىِّ

40 69 



277 
 

نْ قَ بْلِّهَا فَ لَمَّا  جَاءَتْ قِّيلَ أهََكَذَا عَرْشُكِّ قاَلَتْ كَأنََّهُ هُوَ وَأوُتِّينَا الْعِّلْمَ مِّ
اَ كَانَتْ مِّنْ قَ وْم   نْ دُونِّ اللََِّّّ إِّنهَّ هَا مَا كَانَتْ تَ عْبُدُ مِّ وكَُنَّا مُسْلِّمِّيَن وَصَدَّ

 كَافِّرِّينَ 

42 236 

هُمْ فاَنْظرُْ  مْ ثُمَّ تَ وَلَّ عَن ْ عُونَ  إِّليَْهِّ  292 28 مَاذَا يَ رْجِّ
   سورة القصص

جَج   َ حِّ قاَلَ إِّني ِّ أرُِّيدُ أنَْ أنُْكِّحَكَ إِّحْدَى ابْ نَتَيَّ هَاتَيْنِّ عَلَى أنَْ تَأْجُرَنيِّ ثَماَنيِّ
دُنيِّ إِّنْ شَاءَ اللََُّّ   فإَِّنْ أتَْممَْتَ عَشْراً فَمِّنْ عِّنْدِّكَ وَمَا أرُِّيدُ أنَْ أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِّ

 مِّنَ الصَّالحِِّّينَ 

27 201 

 260 87 وَادعُْ إِّلَى رَب ِّكَ وَلَّ تَكُونَنَّ مِّنَ الْمُشْرِّكِّينَ 
 289 3 نَحْنُ نَ قُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِّ 

   سورة العنكبوت
هَا آيةًَ بيَِّ نَةً لِّقَوْم  …إِّناَّ مُنْزِّلُونَ عَلَى أهَْلِّ  ن ْ  236 34 يَ عْقِّلُونَ وَلَقَدْ تَ ركَْنَا مِّ

 282 45 وَأقَِّمِّ الصَّلاةَ إِّنَّ الصَّلاةَ تَ ن ْهَى عَنِّ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِّ 
   سورة الروم

هُمْ  أَشَدَّ  كَانُ وٓا   ن ْ  69 9 يَظْلِّمُونَ  أنَفُسَهُمْ  كَانُ وٓا    وَلَ َٰكِّن… ٱلْأَرْضَ  وَأثََارُوا   قُ وَّةًًۭ  مِّ
مُ الْمَلائِّكَةُ أَلَّّ تَخاَفُوا وَلّ إِّنَّ الَّذِّينَ قاَلُوا  ُ ثُمَّ اسْتَ قَامُوا تَ تَ نَ زَّلُ عَلَيْهِّ رَب ُّنَا اللََّّ

لْجنََّةِّ الَّتيِّ كُنتُمْ توُعَدُونَ  رُوا باِّ  تَحْزَنوُا وَأبَْشِّ
30 96 

نَتِّكُمْ  وَاخْتِّلَافُ  وَالأرْضِّ  الس مَاوَاتِّ  خَلْقُ  آيَاتِّهِّ  وَمِّنْ   فيِّ  إِّن   وَألَْوَانِّكُمْ  ألَْسِّ
 ل لْعَالَمِّينَ  لَّيَات   ذَلِّكَ 

22 80 

   سورة الأحزاب
لْنَ هَا  إِّناَّ عَرَضْنَا الْأَمَانةََ عَلَى السَّمَاوَاتِّ وَالْأَرْضِّ وَالجِّبَالِّ فأَبََيْنَ أَنْ يَحْمِّ

نْسَانُ إِّنَّهُ كَانَ ظلَُومًا جَهُولًّ  هَا وَحََلََهَا الْإِّ ن ْ  وَأَشْفَقْنَ مِّ
72 36 

ُ   مَا نْ رِّجَالِّكُمْ وَلَكِّنْ رَسُولَ اللََِّّّ وَخَاتَمَ النَّبِّي ِّيَن وكََانَ اللََّّ كَانَ مُحَمَّد  أَبَا أَحَد  مِّ
 بِّكُل ِّ شَيْء  عَلِّيمًا

40 176 

مْ وَيُ عَذِّ بَ الْمُنَافِّقِّيَن إِّنْ شَاءَ أوَْ يَ تُوبَ عَلَيْهِّمْ  دْقِّهِّ ُ الصَّادِّقِّيَن بِّصِّ لِّيَجْزِّيَ اللََّّ
يمًاإِّنَّ  َ كَانَ غَفُوراً رَحِّ   اللََّّ

23-24 213 

راً وَّنذَِّيْ راًَۙ  دًا وَّمُبَش ِّ ٓ ارَْسَلْنَٰكَ شَاهِّ ُّ اِّناَّ راَجًامُّنِّيْراً…… *يايَ ُّهَا النَّبيِّ  260 46-45 وَسِّ
راً وَنذَِّيراً دًا وَمُبَش ِّ ُّ إِّناَّ أرَْسَلْنَاكَ شَاهِّ  260 45 يَا أيَ ُّهَا النَّبيِّ



278 
 

رَ لَّقَدْ   كَانَ لَكُمْ فيِّ رَسُولِّ اللََِّّّ أُسْوَة  حَسَنَة  ل ِّمَن كَانَ يَ رْجُو اللَََّّ وَالْيَ وْمَ الْآخِّ
َ كَثِّيراً  وَذكََرَ اللََّّ

21 269 

   سورة سبا
بَالُ أوَ ِّبيِّ مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَألَنََّا لَهُ الْحدَِّيدَ  نَّا فَضْلًا يَا جِّ نَا دَاوُودَ مِّ  76 10 وَلقََدْ آَتَ ي ْ

يراً وَنذَِّيراً  91 28 "وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِّلَّّ كَافَّةً ل ِّلنَّاسِّ بَشِّ
 178 3 وَلَّ أَكْبَرُ إِّلَّّ فيِّ كِّتَاب  مُبِّين  .…وَقاَلَ الَّذِّينَ كَفَرُوا لَّ تَأتِّْينَا السَّاعَةُ 

   سورة فاطر
اَ يَخْشَى الل  َٰهَ مِّنْ عِّبَادِّهِّ الْعُلَمَآءُ ۗ   90 28 اِّنَّ الل  َٰهَ عَزِّيْ ز  غَفُوْر  اِّنمَّ

اَ يَخْشَى الل  َٰهَ مِّنْ عِّبَادِّهِّ الْعُلَمَآءُ ۗ اِّنَّ الل  َٰهَ عَزِّيْ ز  غَفُوْر    91 28 اِّنمَّ
اَ يَخْشَى الل  َٰهَ مِّنْ عِّبَادِّهِّ الْعُلَمَآءُ ۗ اِّنَّ الل  َٰهَ عَزِّيْ ز  غَفُوْر    222 28 اِّنمَّ

 
 سورة يس

  

بُونَ الْيَ وْمَ  اَ كَانوُا يَكْسِّ مْ وَتَشْهَدُ أرَْجُلُهُمْ بمِّ مْ وَتُكَل ِّمُنَا أيَْدِّيهِّ  21 65 نَخْتِّمُ عَلَى أفَْ وَاهِّهِّ
نَا إِّلَّّ الْبَلَااُ الْمُبِّينُ   29 20 وَمَا عَلَي ْ

 62 40 ٱلْمُرْسَلِّينَ  ٱتَّبِّعُوا   يَ َٰقَوْمِّ  قاَلَ  يَسْعَىَٰ  رَجُل ًۭ  ٱلْمَدِّينَةِّ  أقَْصَا مِّنْ  وَجَاءَٓ 
   سورة الزمر

لحَْق ِّ   35 3-2  فاَعْبُدِّ اللَََّّ مُخْلِّصًا لَهُ الد ِّينَ  إِّناَّ أنَْ زلَْنَا إِّليَْكَ الْكِّتَابَ باِّ
رُ أوُلُو الْألَْبَاب اَ يَ تَذكََّ  116 9 قُلْ هَلْ يَسْتَوِّي الَّذِّينَ يَ عْلَمُونَ وَالَّذِّينَ لّ يَ عْلَمُونَ إِّنمَّ

نْ رَّحََْةِّ اللَّ َِّٰ  مْ لَّ تَ قْنَطوُْا مِّ هِّ  125  53 قُلْ يَٰعِّبَادِّيَ الَّذِّيْنَ اَسْرَفُ وْا عَلَٰٓى انَْ فُسِّ
   سورة فصلت

نَ الْمُسْلِّمِّينَ  اً وَقاَلَ إِّنَّنيِّ مِّ لَ صَالحِّ  197 33 وَمَنْ أَحْسَنُ قَ وْلّ مم َِّّن دَعَا إِّلَى اللََِّّّ وَعَمِّ
نَ الْمُسْلِّمِّينَ وَمَنْ أَحْسَنُ  اً وَقاَلَ إِّنَّنيِّ مِّ لَ صَالحِّ  213 33 قَ وْلّ مم َِّّن دَعَا إِّلَى اللََِّّّ وَعَمِّ

   سورة الشورى
رةَِّ نزَِّدْ لَهُ فيِّ  يب  ..مَنْ كَانَ يرُِّيدُ حَرْثَ الْآخِّ نْ نَصِّ رةَِّ مِّ هَا وَمَا لَهُ فيِّ الْآخِّ ن ْ   36 20 مِّ
اَ  نُونَ بهِّ اَ ٱلَّذِّينَ لَّ يُ ؤْمِّ لُ بهِّ  137 18 فىِّ ٱلسَّاعَةِّ لَفِّى ضَلَ َٰل ًۭ بعَِّيد  ..…يَسْتَ عْجِّ

َمْدِّ رَبه ِِّّمْ وَيَسْتَ غْفِّرُونَ لِّمَنْ فيِّ الْأَرْضِّ   280  5 وَالْمَلَائِّكَةُ يُسَب ِّحُونَ بحِّ
   سورة الزخرف



279 
 

نْ نَّذِّيْر َۙ اِّلَّّ قاَلَ مُتْرفَُ وْهَآ َۙاِّناَّ وَجَدْنَآ  ْ قَ رْيةَ  م ِّ نْ قَ بْلِّكَ فيِّ لِّكَ مَآ ارَْسَلْنَا مِّ وكََذَٰ
ءَنَا عَلَٰٓى امَُّة    اَٰبَاۤ

54 84 

تَجْرِّى  لْأَنْهَ َٰرُ ٱقاَلَ يَ َٰقَوْمِّ ألَيَْسَ لىِّ مُلْكُ مِّصْرَ وَهَ َٰذِّهِّ  ۦوَنَادَىَٰ فِّرْعَوْنُ فىِّ قَ وْمِّهِّ 
رُونَ   مِّن تَحْتىِّٓ ۖ أفََلَا تُ بْصِّ

51 98 

 م ِّن نَّذِّير  إِّلَّّ قاَلَ مُتْرفَُوهَآ إِّناَّ وَجَدْنَآ 
لِّكَ مَآ أرَْسَلْنَا مِّن قَ بْلِّكَ فىِّ قَ رْيةَ ًۢ وكََذََٰ

 وَإِّناَّ عَلَىَٰٓ ءَاثَ َٰرِّهِّم مُّقْتَدُونَ 
 ءَابَاءَٓنَا عَلَىَٰٓ أمَُّة ًۢ

23 122 

   سورة الدخان
*طعََامُ الْأثَِّيمِّ   156  74-73 إِّنَّ شَجَرَتَ الزَّقُّومِّ

   سورة الأحقاف
نْ  ركُْم م ِّ نُوا بِّهِّ يَ غْفِّرْ لَكُم م ِّن ذُنوُبِّكُمْ وَيجِّ يبُوا دَاعِّيَ اللََِّّّ وَآمِّ يَا قَ وْمَنَا أَجِّ

 عَذَاب  ألَِّيم  
31 27 

مْ وَلَّ هُمْ يَحْزَنوُنَ إِّنَّ الَّذِّينَ قاَلُوا رَب ُّنَا  ُ ثُمَّ اسْتَ قَامُوا فَلَا خَوْف  عَلَيْهِّ  43  13 اللََّّ
   سورة الحجرات
 لَّ يَسْخَرْ قَ وْم ًۭ م ِّن قَ وْم  

لَ َٰئِّٓكَ هُمُ ٱلظَّ َٰلِّمُونَ  …يَ َٰأٓيَ ُّهَا ٱلَّذِّينَ ءَامَنُوا   133 11 فأَُو 
 لِّتَ عَارَفُوا وَقَ بَائِّلَ  شُعُوباً  وَجَعَلْنَاكُمْ  وَأنُْ ثَى ذكََر   مِّنْ  خَلَقْنَاكُمْ  إناَّ  النَّاسُ  أيَ ُّهَا ياَ 
 أتَْ قَاكُمْ  اللهِّ  عِّنْدَ  أَكْرَمَكُمْ  إنَّ 

13 217 

يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لَّ تُ قَد ِّمُوا بَيْنَ يدََيِّ اللََِّّّ وَرَسُولِّهِّ وَات َّقُوا اللَََّّ إِّنَّ اللَََّّ سمِّيع  
 عَلِّيم  

1 265 

   سورة ق
َمْدِّ رَب ِّكَ قَ بْلَ طلُُوعِّ الشَّمْسِّ وَقَ بْلَ الْغُرُوبِّ    100 39 وَسَب ِّحْ بحِّ

م  وَمَا مَسَّنَا مِّن  تَّةِّ أياَّ نَ هُمَا فيِّ سِّ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِّ وَالَأرْضَ وَمَا بَ ي ْ
 لُّغُوب  

38 101 

   سورة الحديد
لْبَ ي ِّنَاتِّ وَأنَزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِّتَابَ  لْقِّسْطِّ …لَقَدْ أرَْسَلْنَا رُسُلَنَا باِّ  112  25 باِّ

يبَة  فيِّ الَأرْضِّ  ير   .…مَا أَصَابَ مِّن مُّصِّ  282 22 أَن نَّبْرأََهَا إِّنَّ ذَلِّكَ عَلَى الله يَسِّ
   سورة المجادلة

ُ ايَ ُّهَا الَّذِّيْنَ اَٰمَنُ وْٓا اِّذَا  لِّسِّ فاَفْسَحُوْا يَ فْسَحِّ اللَّ َٰ قِّيْلَ لَكُمْ تَ فَسَّحُوْا فىِّ الْمَجَٰ
 لَكُمْ  

11  115 



280 
 

   سورة الجمعة
لُ أَسْفَاراً بِّئْسَ مَثَلُ  لُوهَا كَمَثَلِّ الحِّمَارِّ يَحْمِّ مَثَلُ الَّذِّينَ حَُ ِّلُوا الت َّوْراَةَ ثُمَّ لمَْ يَحْمِّ

بوُا  ُ لّ يَ هْدِّي الْقَوْمَ الظَّالِّمِّينَ الْقَوْمِّ الَّذِّينَ كَذَّ يَاتِّ اللََِّّّ وَاللََّّ  بِِّ
5  100 

نْ يَ وْمِّ الْجمُُعَةِّ فاَسْعَوْا إِّلَى ذِّكْرِّ اللََِّّّ  يَاأيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا إِّذَا نوُدِّيَ لِّلصَّلَاةِّ مِّ
 وَذَرُوا الْبَ يْعَ 

9 251 

نَ وَإِّذَا رأَوَْا تجَِّارةًَ أوَْ لَْوًْا انْ فَضُّو  هَا وَتَ ركَُوكَ قاَئِّمًا قُلْ مَا عِّنْدَ اللََِّّّ خَيْر  مِّ ا إِّلَي ْ
ُ خَيْرُ الرَّازِّقِّينَ   اللَّهْوِّ وَمِّنَ الت ِّجَارةَِّ وَاللََّّ

11 251 

   سورة المنافقون
 58  7 وَلَكِّنَّ الْمُنَافِّقِّيَن لّ يَ فْقَهُونَ 

   سورة التغابن
يم  إِّنْ تَ عْفُوا وَتَصْفَحُوا    72  14 وَتَ غْفِّرُوا فإَِّنَّ اَلله غَفُور  رَحِّ

لْتُمْ  اَ عَمِّ عَثُنَّ ثُمَّ لتَُ نَ ب َّؤُنَّ بمِّ عَثوُا قُلْ بَ لَى وَرَبي ِّ لتَُ ب ْ زَعَمَ الَّذِّينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُ ب ْ
ير    وَذَلِّكَ عَلَى اللََِّّّ يَسِّ

7 178 

   سورة الطلاق
ُ بَ عْدَ عُسْر  يُسْراً.……ينُفِّقْ ذُو سَعَة  م ِّن   76 7 سَيَجْعَلُ اللََّّ

نْ يَا   78 32-31 لِّقَوْم  يَ عْلَمُونَ ..…قُلْ هِّيَ لِّلَّذِّينَ آمَنُوا فيِّ الْحيََاةِّ الدُّ
نْ حَيْثُ سَكَنتُم م ِّن وُجْدِّكُمْ   201 6 لَكُمْ فَآتوُهُنَّ أُجُورَهُنَّ ..…أَسْكِّنُوهُنَّ مِّ
عَْرُوْف   كُوْهُنَّ بمِّ رِّ ..…فاَِّذَا بَ لَغْنَ اَجَلَهُنَّ فاَمَْسِّ للَّ َِّٰ وَالْيَ وْمِّ الَّْٰخِّ  206  3-2 يُ ؤْمِّنُ باِّ

   سورة الملك
 َ رُوْا فىِّ الَّْرْضِّ وَابْ تَ غُوْا مِّنْ فَضْلِّ اللَّ َِّٰ وَاذكُْرُوا اللَّ َٰ يَتِّ الصَّلَٰوةُ فاَنْ تَشِّ فاَِّذَا قُضِّ

 لَّعَلَّكُمْ تُ فْلِّحُوْنَ كَثِّيْراً 
15 206  

   سورة القلم
 190  4 وَإِّنَّكَ لَعَلَىَٰ خُلُق  عَظِّيم  

   سورة الجن
نَاهُم مَّاء غَدَقاً  68 16 وَألََّوِّ اسْتَ قَامُوا عَلَى الطَّرِّيقَةِّ لَأَسْقَي ْ

دَ للََِِّّّّ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللََِّّّ أَحَداً   249 18 وَأنََّ الْمَساجِّ
   سورة المدثر

فِّرِّيْنَ  َ عَدُوٌّل ِّلْكَٰ ىلَ فاَِّن َ اللَّ َٰ يْكَٰ بْرِّيْلَ وَمِّ كَتِّه وَرُسُلِّه وَجِّ ىِٕ
ۤ
 172 31 مَنْ كَانَ عَدُوًّا للَّ ِّ َِّٰ وَمَلَٰ



281 
 

   سورة الإنسان
 240 3-1 إِّناَّ هَدَيْ نَاهُ السَّبِّيلَ إِّمَّا شَاكِّراً وَإِّمَّا كَفُوراً

   سورة عبس
 49 10-1 فأَنَْتَ عَنْهُ تَ لَهَّى.…… *  أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى*  وَتَ وَلىَّ عَبَسَ 

ىۗ  ىَۙٓ  انَْ جَاۤءَهُ الَّْعْمَٰ  64 2-1 . وَمَا يدُْرِّيْكَ لَعَلَّه يَ زَّك َٰ
   

   سورة الأعلى
 218 15-14 قَدْ أفَْ لَحَ مَن تَ زكََّى وَذكََرَ اسْمَ رَبِّ هِّ فَصَلَّى

 264 9 نَ فَعَتِّ الذ ِّكْرَىفَذكَ ِّرْ إِّنْ 
   سورة العلق
نْسانَ ما لَمْ يَ عْلَمْ  لْقَلَمِّ *عَلَّمَ الْإِّ  256 5-4 الَّذِّي عَلَّمَ باِّ

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



282 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الآحاديث النبويةفهرس 

 

 

 

 

 

 



283 
 

رقم  طرف الحديث
 الصفحة

سْلام أدَْعُوك" رَقل هِّ  إلى تَابِّهِّ  ك وفي  31 بِّدِّعَايةَالإِّ
 يجب بما وأخبهم الإسلام إلى ادعهم ثم بساحتهم تنزل حتى رسلك على نفذ"

 حَر لك يكون أن من لك خير واحداً  رجل بك الله يهدي لأن فوالله فيه الله حق من عليهم
 النعم

33 

 33 شيئاً من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لّ ينقص ذلك من أجورهم 
 36 فوالله لأن يهدي الله بك رجلا واحدا خير لك من حَر النعم

 الَأمْرُإِّلَى  أسُْنِّدَ  إِّذَا :قاَلَ  ؟ الله رَسُولَ  ياَ  ا إِّضَاعَتُهَ  كَيْفَ  :قاَلَ  السَّاعَة فاَنْ تَظِّرِّ  مَانةَُ  الأ ضُيِّ عَتِّ  إِّذَا
 السَّاعَة فاَنْ تَظِّرِّ  أهَْلِّهِّ  غَيْرِّ 

41 

 42 خَانَكَ  مَنْ  تَخُنْ  وَلَّ  ، ائْ تَمَنَكَ  مَنِّ  إِّلَى  الْأَمَانةََ  أدَ ِّ "
 43 الرُّسُلِّ  مِّنَ  الْعَزْمِّ  أوُلُو صَبَرَ  كَمَا  فاَصْبرِّ 

 45 الله رفعه إلَّّ  للهِّ  د أح تواضَعَ  وما عزًّا، إلَّّ  و بعف عبدًا اللهُ  زاد وما ل، ما من صدقة نقصتْ  ما
 46 يحِّب ُّهُما اللهُ: الحِّلْمُ والأناةُ فيكَ خَلَّتَيْنِّ إنَّ 
 47 اسْتَقِّمْ  ثُمَّ  للهبا آمَنْت :قُلْ 

 م، لّئ لومةَ  اللهِّ  في أخافَ  ألَّّ  أوصاني الخيرِّ، من ل بخِّصا وسلَّم عليه اللهُ  لىَّ  ص خليلي أوصاني
 مُرًّا كان وإن الحقَّ  أقولَ  أن وأوصاني

49 

 50 يسروا ولّ تعسروا بشروا ولّ تنفروا,
 53 احلقوا ثم فانحروا، قوموا
 63 أجمعين والناس وولده والده من إليه أحبَّ  أكون حتى أحدكُم يؤمن لّ بيده نفسي والذي
 أن :الإيمان حلاوة بهن وجد فيه كن من ثلاث" سواه من على وأوامره وأقواله محبته وتقديم
 سواهما مما إليه أَحَبَّ  ورسولهُُ  اللهُ  يكون

63 

 64 أجمعين والناس وولده والده من إليه أحبَّ  أكون حتى أحدكُم يؤمن لّ بيده نفسي والذي
 65 أجمعين والناس وولده والده من إليه أحبَّ  أكون حتى أحدكُم يؤمن لّ بيده نفسي والذي
 بغير أمرئ دم ومطلب الجاهلية، سنة الإسلامم في ومبتغ الحرم، في ملحد الله إلى الناس أبغض
 دمه يهريق حق

113 

 حق من عليهم يجب بما وأخبهم الإسلام، إلى ادعهم ثم بساحتهم، تنزل حتى رسلك على انفذ
 النعم حَر من لك خير واجداً  رجلاً  بك الله يهدي لأن فوالله فيه، الله

117 



284 
 

وَأُصَل ِّي وَأرَْقُدُ، وَأتََ زَوَّجُ الن ِّسَاءَ، فَمَنْ  ، لَكِّني ِّ أَصُومُ وَأفُْطِّرُ،أمََا وَاللََِّّّ إِّني ِّ لَأَخْشَاكُمْ للََِِّّّّ وَأتَْ قَاكُمْ لَهُ 
 رَغِّبَ عَنْ سُنَّتيِّ فَ لَيْسَ مِّني ِّ 

122 

 152 يْظَةقرُ  بَنيِّ  فيِّ  إِّلَّّ  الْعَصْرَ  أَحَدكُُمُ  يُصَلِّ يَنَّ  لَّ 
 186 له صلاة فلا والمنكر الفحشاء عن صلاته تنهه لم من

كَ نفَ   علَى فأعِّنيِّ    193 السُّجُودِّ  بكَثْ رةَِّ  سِّ
سْلامُ  بُنيَِّ   الصَّلاةِّ، وإقامِّ  ورسولهُ، عبدُه محمَّدًا وأنَّ  اللهُ  إلَّّ  إلهَ  لّ أنْ  شهادَةِّ  :س خم على الإِّ

، وحَج ِّ  الزَّكاةِّ، وإيتاءِّ   رَمَضانَ  وصَوْمِّ  البَ يْتِّ
193 

 خافوا :أي ،"الله بكلمةِّ  فروجَهنَّ  واستحلَلْتُم الله، بأمانةِّ  أخذتُموهنَّ  فإنَّكم النساءِّ؛ في اللهَ  اتَّقوا
 وقبول وبإيجاب الله بعهد كان الزواج فإن حقهن؛ في التقصير

207 

لن َّوَافِّلِّ  إِّلَيَّ  قَرَّبُ يت َ  عَبْدِّي الُ يزَ  وَمَا" بَّه حَتىَّ  باِّ  فإَِّذَا ، أُحِّ
تُهُ  رُ  الَّذِّي وَبَصَرهَُ  بِّهِّ، يَسْمَعُ  الَّذِّي عَهُ سمْ  كنْتُ  :أَحْبَ ب ْ اَ، طِّشُ يبَ  الَّتيِّ  وَيدََهُ  بِّهِّ، يبُصِّ  الَّتيِّ  وَرِّجْلَهُ  بهِّ
ي اَ، يَمْشِّ  لَأُعِّيذَنَّهُ  اسْتَ عَاذَنيِّ  وَلئَِّنِّ  لَأُعْطِّيَ نَّهُ، سَألََنيِّ  وَإِّنْ  بهِّ

213 

يزاَنِّ  فيِّ  أثَْ قَلُ  شَيْء مَا شَ  ليََ ب ْغَضُ  اللَّ َ  وَإِّنَّ  حَسَن ق خُلُ  مِّنْ  الْقِّيَامَةِّ  مَ يوَ  الْمُؤْمِّنِّ  مِّ  217 الْبَذِّيء الْفَاحِّ
َ  اللهَ  لُوا سَ  ثُمَّ  يلَةَ، ليِّ بَغِّي لَّ  نَّةِّ،الجَ  فيِّ  مَنْزِّلَة افإَِّنهَّ  الْوَسِّ  أَنْ  وَأرَْجُو اللهِّ، عِّبَادِّ  مِّنْ  د لِّعَبْ  إِّلَّّ  تَ ن ْ

يلَةَ  ليِّ  سَأَلَ  فَمَنْ  هُوَ، أَناَ  أَكُونَ   الشَّفَاعَةُ  لَهُ  حَلَّتْ  الْوَسِّ
223 

 232 الدموع منها وذرفت القلوب، منها وجلت بليغة، موعظة
حْرًا البَ يَانِّ  مِّنَ  إِّنَّ   250 لَسِّ

 فيما قلمه فينظر نار من بأقفال عليه يقفل نار من تابوت في القيامة يوم القلم بصاحب يؤتى
 الله معصية في أجراه كان وإن التابوت، عنه فُك   ورضوانه، الله طاعة في أجراه كان فإن أجراه،
 خريفاً  سبعين التابوت في هوى

255 

اَ ، الَأعْمَالُ  إِّنمَّ لنِّ يَّاتِّ اَ باِّ  259 ىنوَ  مَا ئ امْرِّ  لِّكُلِّ   وَإِّنمَّ
 272 العلم نصف السؤال وحسن العقل، نصف الناس إلى والتودد المعيشة، نصف النفقة في الّقتصاد

، وما زاد اللهُ عبدًا بعفو    278 إلَّّ عزًّا، وما تواضَعَ أحد  للهِّ إلَّّ رفعه اللهُ ما نقصتْ صدقة  من مال 
 

 

 

 

 

 

 

 



285 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

 
 
 

 

 فهرس المصادر والمراجع
 

 

 

 

 

 



286 
 

 الكريم القرآن .1
 دار ) 311 ت( الطبري جرير بن محمد جعفر لأبي القرآن آي تأويل عن البيان جامع .2
 . م 1978 ، ه 1398 بيروت، الفكر، .3
 القضاة، عصام محمد .د :تحقيق الباقلاني، الطيب بن بكر لأبي الكريم للقرآن الّنتصار .4
 . م 2001 ن ه 1422 الأولى، ط الفتح، ودار حزم ابن دار .5
 ه 1426 الأولى ط مان، ع مار، ع دار الحمد، قدوري غانم .د القرآن، علوم في أبحاث .6

 .م2006،
 خالد أحْد .د فيه، القراءات إيراد وفي امحيط البحر تفسيره في ومنهجه الأندلسي حيان أبو .7

 .م 2007 ، ه 1428 الأولى، ط مان، ع مار، ع دار شكري،
 :تحقيق ،) 911 ت( السيوطي بكر أبي بن الرحْن عبد الدين لجلال القرآن علوم في الإتقان .8

 ه 1424 الأولى، ط ظبي، أبو النداء، مؤسسة الأتاسي، أشرف ومحمد القيسية محمود.د
 م 2003،

 الجكنِّ  القادر عبد بن المختار محمد بن الأمين محمد : بالقرآن القرآن إيضاح في البيان أضواء .9
 لبنان – بيروت والتوزيع والنشر للطباعة الفكر دار :الناشر ه 1393 :المتوفى( الشنقيطي

 م 1995 - ه 1415الطبعة
 911 . :المتوفى( السيوطي الدين جلال بكر، أبي بن الرحْن عبد : القرآن علوم في الإتقان .10

 ه 1394 :الطبعة ، للكتاب العامة المصرية الْيئة :الناشر إبراهيم الفضل أبو محمد :المحقق)ه
1974/ 

 الزركشي بهادر بن الله عبد بن محمد الدين بدر الله عبد أبو :الفقه أصول في المحيط البحر .11
 م 1994 ه 1414 الأولى، :الطبعة الكتبي دار :الناشر) ه 794 :المتوفى ( .12
ِّۚ  عَبْدِّ  بْن مُحَمَّد دِّينِّ  ال بدَْر : القرآن علوم في البرهان .13  ه 794 :المتوفى( الزركشي بهادر بْن الَّلَّ

 الكتب إحياء دار :الناشر م 1957 ه 1376 الأولى، :الطبعة إبراهيم الفضل أبو محمد :المحقق
 . وشركائه الحلبي البابى عيسى العربية



287 
 

 ركن المعالي، أبو الجوينِّ، محمد بن يوسف بن الله عبد بن الملك عبد : الفقه أصول في البرهان .14
 :الناشر ، عويضة بن محمد بن صلاح :المحقق ه 478 :المتوفى( الحرمين بإمام الملقب الدين،
 . م 1997 - ه 1418 الأولى الطبعة :الطبعة ، لبنان – بيروت العلمية الكتب دار

 بن كثير بن يزيد بن جرير بن محمد : الطبري تاريخ وصلة والملوك، الرسل تاريخ : الطبري تاريخ .15
 سعد بن لعريب الطبري تاريخ صلة ه 310 :المتوفى الطبري جعفر أبو الآملي، غالب

 . ه 1387 – الثانية :الطبعة بيروت التراث، دار :الناشر ه 369 :القرطبي،المتوفى
 ثم البصري القرشي كثير بن عمر بن إسماعيل الفداء أبو : ، كثير ابن العظيم القرآن تفسير .16

 ،الإصدار الريَض الطيبة دار ، السلامة محمد بن سامي :المحقق ) ه 774 :المتوفى( الدمشقي
 م 2002 ه 1422 : الأولى الطبعة الثانى،

 :المتوفى( العسقلاني حجر بن أحْد بن محمد بن علي بن أحْد الفضل أبو : التهذيب قريب .17
 1986– 1406 الأولى، :الطبعة سوريَ  – الرشيد دار :الناشر ، عوامة محمد :المحقق ه 852

 تحذيب التهذيب : أبو الفضل أحَد بن علي بن محمد بن أحَد بن حجر العسقلاني .18
 ه1326؛ الْند الطبعة: الطبعة الأول «ه ( الناشر: مطبعة دائرة المعارف النظامية852)المتوق:  .19
 أبو الحجاج؛« أسماء الرجال : يوسف بن عبد الرحَن بن يوسف تمذيب الكمال في .20
 ه المحقق: د. بشار عواد742جمال الدين ابن الكي أبي محمد القضاعي الكل الْمِّرِّيَ )المتوق:  .21

 1980 – 1400 «بيروت الطبعة: الأولى -معروف الناشر: مؤسسة الرسالة 
 أبو« د بن كثير بن غالب الآمليجامع البيان في تأويل القرآن : محمد بن جرير بن يزي .22
 20ه المحقق: أحَد محمد شاكر الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: 310جعفر الطبري )المتوق:  .23

 م . 2000 «الأولىالْج
 الجامع لأحكام القرآن : تفسير القرطبي : أبو عبد الله محمد بن أحَد بن أبي بكر بن فرح  .24

 المج ؛ تحقيق: أحَد البردوتي وإبراهيم 671المتوق: الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي 
 .1964م 1384« الطبعة: الثانية« القاهرة  -أطفيش الناشر: دار الكتب المصرية 

الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه صحيح   .25
عفي ؛ المحقق: محمد زهير بن ناصرالناصر البخاري : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الج



288 
 

الطبعة:  الناشر: دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي
 ه1422الأول 

سنن الترمذي : محمد بن عيسى بن سَوْرةِّ بن موسى بن الضحاك؛ الترمذي؛ أبو عيسى)المتوق:  .26
 -الحلبي  الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي«  ه تحقيق وتعليق أحَد محمد شاكر279
 م . 1975 ه 1395« الطبعة: الثانية« مصر 

سير أعلام النبلاء : شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحَد بن عثمان بن قابماز الذهبي)المتوق:  .27
لرسالة الناشر:مؤسسة ا« ه المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط 748
 م .1985م  1405الطبعة: الثالثة « 

 سعيد. حازم.د : دراسة و تحقيق ، المهدوي مار ع بن أحْد العباس أبي للإمام ، الْداية شرح .28
 . م 1995 1416 : الأولى الطبعة الريَض، الرشد مكتبة ، حيدر

 أحْد:المحقق ه 276 :المتوفى( الدينوري قتيبة بن مسلم بن الله عبد محمد أبو : القرآن غريب .29
 1978 ه1398 :السنة ، المصرية الطبعة عن مصورة لعلها( العلمية الكتب دار :الناشر ، صقر

 م
 ، الشافعي العسقلاني الفضل أبو حجر بن علي بن أحْد : البخاري صحيح شرح الباري فتح .30

 . 1379 بيروت، - المعرفة دار :الناشر
 ، خرابة ومحسن ، العطية مروان : تحقيق ، الْروي سلام بن القاسم عبيد لأبي ، القرآن فضائل .31

 م 1995 ه 1415 : الثانية الطبعة ، لبنان كثير ابن دار ، الدين تقي ووفاء
 الدهلوي» الله ولي ب المعروف( الرحيم عبد بن أحْد الإمام : التفسير أصول في الكبير الفوز .32

 – دارالصحوة :الناشر ، النَّدوي الحسينِّ  سلمان :الفارسية من عَرَّبهَ )  المتوفى ه  (1176
 م 1986 ه 1407 - الثانية :الطبعة ، القاهرة

 جار الزمخشري أحْد، بن عمرو بن محمود القاسم أبو : التنزيل غوامض حقائق عن الكشاف  .33
 . ه 1407 - الثالثة :الطبعة ، يروت ب – العربي الكتاب دار :الناشر ه 538 :المتوفى( الله

 المستاوي، صلاح محمد عاشور، بن الطاهر محمد الشيخ العلامة الإمام لتفسير العلمية القيمة .34
 . 1984 ، ٧٤٠ العدد البلاا، مجلة



289 
 

 الرويفعى الأنصاري منظور ابن الدين جمال الفضل، أبو على، بن مكرم بن محمد : العرب لسان .35
 ه 1414 - الثالثة :الطبعة ، بيروت – صادر دار :الناشر ) ه 711 :المتوفى( الإفريقى

 :المتوفى الحراني تيمية بن الحليم عبد بن أحْد العباس أبو الدين تقي : الفتاوى مجموع .36
 المصحف لطباعة فهد الملك مجمع :الناشر ، قاسم بن محمد بن الرحْن عبد :المحقق ه 728 .37
 . م 1995 / ه 1416 :النشر عام السعودية العربية المملكة النبوية، المدينة الشريف، .38
 بن مام بن الرحْن عبد بن غالب بن الحق عبد محمد أبو : العزيز الكتاب تفسير في الوجيز المحرر .39

 دار:الناشر محمد الشافي عبد السلام عبد :المحقق ) ه 542 :المتوفى( المحاربي الأندلسي عطية
 ه 1422 - الأولى :الطبعة ، بيروت – العلمية الكتب

 السلام دار:الناشر ، الزيد علي بن أحْد بن الله عبد : التنزيل بمعالم المعروف البغوي تفسير مختصر .40
 ه 1416 الأولى، :،الطبعة الريَض – والتوزيع للنشر

 حْدويه بن محمد بن الله عبد بن محمد الحاكم الله عبد أبو : الصحيحين على المستدرك .41
 :الناشر ه 405 :المتوفى( البيع بابن المعروف النيسابوري الطهماني الضبي الحكم بن نعُيم بن .42

 عبد مصطفى :تحقيق ، م 1990 – 1411 الأولى، :الطبعة ، بيروت – العلمية دارالكتب
 . القادرعطا

 أسد بن هلال بن حنبل بن محمد بن أحْد الله عبد أبو : حنبل بن أحْد الإمام مسند .43
 عبد د :إشراف وآخرون مرشد، عادل - الأرنؤوط شعيب :المحقق ه 241 :المتوفى( الشيباني .44

 . م 2001 ه 1421 الأولى، :الطبعة ، الرسالة مؤسسة :الناشر ، التركي المحسن عبد بن الله
 ، ه211:المتوفى( الصنعاني اليماني الحميري نافع بن همام بن الرزاق عبد بكر أبو : المصنف .45

 على الكبار القراء بيروت،معرفة - الإسلامي المكتب :الناشر ، الأعظمي الرحْن حبيب :المحقق
 :المتوفى( الذهبي قاَيْماز بن عثمان بن أحْد بن محمد الله عبد أبو الدين شمس : والأعصار الطبقات
 م 1997 - ه1417الأولى :الطبعة ، العلمية الكتب دار :الناشر ، ه 748

 عبد بن السلام عبد بن الحليم عبد بن أحْد العباس أبو الدين تقي : التفسير أصول في مقدمة . .46
 دار :الناشر ه 728 :المتوفى( الدمشقي الحنبلي الحراني تيمية ابن محمد بن القاسم أبي بن الله

 م 1980 / ه 1490 :الطبعة ، لبنان بيروت، الحياة، مكتبة



290 
 

 العامة المصرية الْيئة :الناشر ه 1354 . :المتوفى( رضا علي بن رشيد محمد : المنار تفسير .47
 .م 1990 :النشر سنة للكتاب

 :اولى :قطر،ط الحديثة، الدوحة مطابع السواتي، محمد الطاهر الرحْن عبد :تحقيق :مجاهد تفسير .48
 . م 1976

 القاهرة،الطبعة والتوزيع للنشر السلام دار فراحم، بن الضحاك القاسم لأبي الضحاك تفسير .49
 . 1999 :الأولى

 نظار مكتبة الناشر، الرازی، إدريس بن محمد بن الرحْن عبد محمد و أب :حاتم أبي ابن تفسير .50
 . 1997 الأولى الطبعة مكة، الباز،

 كثير، ابن دار البغا، ديب مصطفى .د :وترقيم تحقيق البخاري، الله عبد لأبي الصحيح، الجامع .51
 . 1987 ، ه 1407 الثالثة، ط

 . 1967 الثانية الطبعة بيروت العربي، الکتاب دار الفوائد، ومنبع الزوائد مجمع .52
 العلمية الكتب دار حسن، كسروي وسيد البنداری سليمان الغفار، عبد تحقيق الكبرى، سنن .53

 . 1991 اولى، :ط
 بيروت، العربي، التراث إحياء دار الوهاب، عبد محمد أمين بتصحيحه، العرب لسان .54

 1997الثانية،:ط
 م 1994 ، 7 :ط الرسالة، مؤسسة والحديثة، القديمة العرب الكبائر معجم   .55
 .م1966 ،بيروت، مؤسسة الرسالة ،1ة، طمذكرات الدعوة والداعيالبنا، حسن البنا الشهيد،  .56
57.  
، 1طالأثري، عبد الله بن عبد الحميد، الإيمان حقيقته خوارمه نواقضه عند أهل السنة والجماعة،  .58

 م.2003ه ، 1424مدار الوطن للنشر والتوزيع، 
، مركز الملك فيصل للبحوث 1طالمصادر الأصلية،  أحَد، مهدي رزق الله، السيرة النبوية في ضوء .59

 م.1992ه ، 1412والدراسات الإسلامية، الرياض، 
، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1ت: محمد عوض، طالأزهري، محمد بن أحَد، تهذيب اللغة،  .60

 م.2001



291 
 

مصر،  ، دار السعادة،1، طالأصبهاني، أحَد بن عبدالله، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء .61
 ه .1394

، دار ت: أبو اليزيد أبو زيد، )د.ط(الأصفهاني، الحسين بن محمد، الذريعة إلى مكارم الشريعة،  .62
 م.2007ه ، 1428السلام، القاهرة، 

مركزي انجمن خدام  ،1، طتدبر القرآنتفسير  ،الشيخ أمين أحسن الإصلاحيالإصلاحي،  .63
 .م1976، باكستان ،لّهور ،القرآن

، 1، طالصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها ناصر الدين، سلسلة الأحاديثالألباني، محمد  .64
 م.2002ه ، 1422مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، 

 م.1985ه ، 1405، )د.م(، 1طالألوائي، محي الدين، منهاج الدعاة،  .65
، ت: عبدالرزاق عفيفي، )د.ط(، الآمدي، علي بن أبي علي، الإحكام في أصول الأحكام .66

 المكتب الإسلامي، بيروت، )د.ت(.
 .م1977 ،باكستان ،أكادمي لّهور ،2، طتفسير الثنائي، ثناء الله ثنائي ،الأمرتسري .67
 كراتشي  ،إدارة المعارف ، 3طمعارف القرآن المفتي، الشيخ محمد شفيع العثماني، تفسير  .68

 .م1979ه / 1399
69.  
اعتمدها مؤتمر الأمم المتحدة في قرارها الصادر الأمم المتحدة، الّتفاقية الخاصة بوضع اللاجئين،  .70

 م.1950(، 5-)د429رقم 
لشرح مختصر صحيح  وتحليها بمعرفة ما لْا وما عليهاالأندلسي، عبدالله بن أبي جمرة، بهجة النفوس  .71

 ، دار الجيل، بيروت، )د.ت(.3البخاري، ط
مكتبة المعارف للنشر ، 1ت: سمير بن أمين، طالبخاري، محمد بن إسماعيل، الأدب المفرد،  .72

 م.1998ه ، 1419والتوزيع، الرياض، 
، دار طوق النجاة، بيروت، 1، ت: محمد زهير، طالبخاري، محمد بن إسماعيل، الجامع الصحيح .73

 ه .1422
، دار المنهاج للنشر والتوزيع، الرياض، 1، طعبدالمحسن، فقه الأدعية والأذكارالبدر، عبدالرزاق بن  .74

 ه .1434



292 
 

، دار ابن الجوزي، 2، ت: عادل بن يوسف، طبن علي الخطيب، الفقيه والمتفقه دالبغدادي، أحَ .75
 ه .1421الرياض، 

، دار 1، ت: عبدالرزاق المهدي، طآنالبغوي، الحسين بن مسعود، معالم التنزيل في تفسير القر  .76
 ه .1420إحياء التراث العربي، بيروت، 

، دار العاصمة، المملكة العربية السعودية، 2، طبكر أبو زيد، ابن قيم الجوزية حياته آثاره موارده .77
 ه .1423

، دار المعرفة للنشر والتوزيع، 4، طيل الفالحين لطرق رياض الصالحينالبكري، محمد علي، دل .78
 م.2004ه ، 1425بيروت، 

ه ، 1414، دار عالم الكتب، بيروت، 1، طصور بن يونس، شرح منتهى الإراداتالبهتوي، من .79
 م.1993

ه ، 1415، مؤسسة الرسالة، بيروت، 3طمحمد أبو الفتح، المدخل إلى علم الدعوة، البيانوني،  .80
 م.1995

، دار إحياء 1، ت: محمد عبدالرحَن، طر، أنوار التنزيل وأسرار التأويلالبيضاوي، عبدالله بن عم .81
 ه .1418التراث العربي، بيروت، 

، مكتبة الرشد، 1وآخرون، ط، ت: علي عبدالحميد ي، أحَد بن الحسين، شعب الّيمانالبيهق .82
 م.2003ه ، 1423الرياض، 

 م.1988، )د.م(، 2طالبيومي، مصلح سيد، الخطابة في الإسلام وإعداد الخطيب الداعية،  .83
، مكتبة مصطفى البابي 2ت: أحَد محمد شاكر وآخرون، ط، سننالالترمذي، محمد بن عيسى،  .84

 م.1975ه ، 1395الحلبي، مصر، 
الإمام المودودي ومنهجه في التفسير ، دين ترابي بن عالم الدين القريشيلشيخ أليف الا الترابي، .85

 م.1996،ترجمان القرآن، لّهور، 2، طتفهيم القرآن
منهج المودودي رحَه الله في تفسيره للشيخ محمد قسيم منصور تحت أشراف التفسير تفهيم القرآن و  .86

 عبدالرحَن سالم  و الشيخ عبد الله كاكا خيل في ماجستير
للشيخ أحَد  16-15هيم القرآن الشيخ أبي الأعلى المودودي رحَه الله ترحَة وتعليق الجزئين تف .87

 م 2007قريشي في ماجستير،   تحت أشراف الدكتور طاهر محمود عام 



293 
 

ترجمة لتفهيم القرآن الكريم للمودودي )سورتي النساء والمائدة( للطالب حافظ عارف متين، تحت  .88
 م 2008قي في الماجستير عام أشراف مصباح الله عبدالبا

: للإمام المودودي،تعريب محمد عاصم الحداد،  الناشر دار الفكر 55تفسير سورة النور رقم الآية  .89
 .230م ص 1960بدمشق، 

تفسير تفهيم القرآن للشيخ المودودي ترجمة وتعليق لسورتي )الأنعام والأعراف( للطالبة رابعة نور،  .90
 م2009الباقي، عام تحت أشراف مصباح الله عبد 

 تفسير تفهيم القرآن للمودودي ترجمة وتعليق لسور )الأنبياء والحج والمؤمنون( للطالب مبشر أحَد، .91
 م 2011تحت أشراف هارون رشيد عام ماجستير، 

تفسير تفهيم القرآن ترجمة وتعليق لسورتي) يونس وهود( للطالب عبد الرحَن حامد، ماجستير،  .92
 م 2011زين، في عام تحت أشراف فضل الْادي و 

، دار الصحابة للتراث، 1ت: إبراهيم بن محمد، طالجاحظ، عمرو بن بحر، تهذيب الأخلاق،  .93
 م.1989ه ، 1410مصر، 

الجانب الفقهي في تفهيم القرآن للمودودي رحَه الله للطالب نور محمد كمال في الماجستير تحت  .94
 م 2008أشراف محمد سليم شاه عام 

، دار الكتب 1ت: مجموعة من العلماء بإشراف الناشر، طالجرجاني، علي بن محمد، التعريفات،  .95
 م.1983ه، 1403العلمية، بيروت، 

الدكتور سمير عبد الحميد ، ت: أبو الأعلى المودودي فكره ودعوته ،الأستاذ أسعد ،يلانيالج .96
 م.1978 ،شركة الفيصل للطباعة والنشر بلاهور، 1ط ،إبراهيم

 ه .1420 الرياض،، دار عالم الكتب، 1ازمي، خالد بن حامد، أصول التربية الإسلامية، طالح .97
، دار 1، ت: مصطفى عبد القادر عطا، طعبدالله، المستدرك على الصحيحين الحاكم، محمد بن .98

 م.1990ه ، 1411الكتب العلمية، بيروت، 
لية الدعوة وأصول الدين حجيلي، حامد، مذكرة أصول الدعوة، مقرر مادة أصول الدعوة في ك .99

 بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، المملكة العربية السعودية.
، دار ابن القيم، 1طحسانين، أحَد محمد، مقومات نجاح الدعاة في العصر الحديث،  .100

 م.2012ه ، 1432الرياض، 



294 
 

، دار الفكر، 3، طواهب الجليل في شرح مختصر الخليلالحطاب، محمد بن محمد، م .101
 م.1992ه ، 1412بيروت، 

 ه .1413)د.ط(، المدينة المنورة، حَدان، الشريف، قواعد الدعوة الإسلامية،  .102
دار ،1، طنظرة عابرة على الجماعة الإسلامية بباكستانالحامدي، الأستاذ خليل أحَد،  .103

 .م1978 ،ه 1398، لّهور ،المنصورة ،العروبة للدعوة الإسلامية
في غريب الشرح الكبير، )د.ط(، المكتبة العلمية،  اح المنيري، أحَد بن محمد، المصبالحمو  .104

 بيروت، )د.ت(.
، دار المنارة، مكة المكرمة، 1طحَيد، صالح بن حَيد، أصول الحوار وآدابه في الإسلام،  .105

 م.1994ه ، 1415
، 4، طيم في مكارم أخلاق الرسول الكريمحَيد، صلح بن عبدالله، وآخرون، نضرة النع .106

 نشر، جدة، )د.ت(.دار الوسيلة لل
 ه .1416، دار الحديث القاهرة، 1، ت: أحَد محمد شاكر، طحنبل، أحَد، المسند .107
، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1، ت: وصي الله محمد، طحنبل، أحَد، فضائل الصحابة .108

 م.1983ه ، 1403
دار القلم ، 1طتعريف الدارسين بمناهج المفسرين،  ،الدكتور عبد الفتاح الخالدي، .109

 م.2002 ،ه 1423دمشق، 
دار البشائر ، 1ت: عبد الحق، طالتفسير السياسي للدين، خان، وحيد الدين خان،  .110

 .م2014الْند،الإسلامية، 
 ه .1399، المطبعة السلفية، القاهرة، 2طالخطابي، حَد بن محمد، العزلة،  .111
ه ، 1351، المطبعة العلمية، حلب، 1، ططابي، حَد بن محمد، معالم السننالخ .112

 م.1932
رسالة ماجستير غير ياط، خالد، الأسلوب التربوي للدعوة إلى الله في العصر الحاضر، الخ .113

 ه .1410منشورة، بكلية التربية الإسلامية، بجامعة أم القرى بمكة المكرمة، 
)د.ط(، دار لسان العرب، بيروت، خياط، يوسف، معجم المصطلحات العلمية والفنية،  .114

 )د.ت(.



295 
 

، دار المغني، المملكة 1ت: حسين سليم، طلدارمي، عبدالله بن عبدالرحَن، السنن، ا .115
 م.2000ه ، 1412العربية السعودية، 

: سامي بن تتفسير القرآن العظيم،  ،إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، .116
 .ه1420 ،دار طيبة للنشر والتوزيع ،2محمد سلامة، ط

، )د.ط(، دار حاشية الدوسقي على الشرح الكبير عرفة،بن أحَد الدوسقي، محمد  .117
 الفكر، بيروت، )د.ت(.

 .م1976 ،دار الكتب الحديثة القاهرة، 3، طالتفسير والمفسرونالذهبي، محمد حسين،  .118
، 3، ت: شعيب الأرناؤوط وآخرون، طمحمد بن أحَد: سير أعلام النبلاءالذهبي،  .119

 م.1985ه ، 1405مؤسسة الرسالة، بيروت، 
، مكتبة 1، ت: محمد الحبيب، طن أحَد، المعجم المختص بالمحدثينمحمد بالذهبي،  .120

 م.1988ه ، 1408الصديق، الطائف، 
ه ، 1419، دار الكتب العلمية، بيروت، 1، طهبي، محمد بن أحَد، تذكرة الحفاظالذ .121

 م.1998
، المكتبة 5ت: يوسف الشيخ محمد، طلرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، ا .122

 م.1999ه ، 1420بيروت،  العصرية،
، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 3، طرازي، محمد بن عمر، مفاتيح الغيبال .123

 ه .1420
، ت: عبدالقادر الأرناؤوط الربعي، محمد بن عبد الله، وصايا العلماء عند حضور الموت .124

 م.1986ه ، 1406، دار ابن كثير، بيروت، 1وآخرون، ط
، دار العاصمة للنشر، 1طف المدعوين وكيفية دعوتهم، الرحيلي، حَود بن أحَد، أصنا .125

 م.1993الرياض، 
، 1، طالإسلام إلىريم في دعوة المشركين الرحيلي، حَود بن أحَد، منهج القرآن الك .126

 م.2004ه ، 1424عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، 
، رآن الكريم المعروف بتفسير المنارتفسير القالرضا، محمد عبده، والشيخ محمد رشيد،  .127
 .م1954، دار المنار بمصر، 4ط



296 
 

، مكتبة العبيكان، المملكة 10طالرومي، فهد عبدالرحَن، خصائص القرآن الكريم،  .128
 م.2000ه ، 1420العربية السعودية، 

إتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر، ، الدكتور فهد بن عبد الرحَن بن سليمانالرومي،  .129
 م.1986ه  ،  1407 دارالكتب العلمية، بيروت،، 1ط
 ،غلام علي ايند سنز ادبي ماركيت ،1، طترجمان القرآن، الشيخ أبو الكلام آزاد آزاد، .130

 م.1998، لّهور
، لّهور ،ضياء القرآن ببلي كيشنز، 2، طضياء القرآنالأزهري، محمد كرم شاه، تفسير  .131

 م. ه 1400
، مؤسسة 1بشرح إحياء علوم الدين، ط السادة المتقيند بن محمد، اتحاف الزبيدي، محم .132

 م.1994ه ، 1414التاريخ العربي، بيروت، 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



297 
 

 رقم الصفحة العنوان
 ه المقدمة

 ز أهمية الموضوع

 ز أسباب اختيار الموضوع

 ز الدراسات السابقة

 ط مشكلة البحث 

 ط منهج البحث

 ط خطوات البحث

 ط حدود البحث 

 م تعريف فقه الدعوة لغةً واصطلاحاً    الأول: الأمر

 م الفقه لغة

 م الفقه اصطلاحاً 

 س الدعوة لغةً 

 س الدعوة اصطلاحاً 

 س التعريف فقه الدعوة

 ف الشيخ وحيد الدين خان رحمه اللهترجمة   الأمر الثاني: 

 ف المطلب الأول: المولد والنشأة

 ر مؤلفاتهالمطلب الثاني: 

 تأسيس المركز الإسلامي في نيودلْيالمطلب الثالث: 
 

 ش

 ث في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم التعريف بتفسير  الأمر الثالث:



298 
 

 ذ منهج التفسيرالمطلب الأول: 

 ذ أولًّ 

 ذ ثانياً 

 ض ثالثاً 

 ض رابعاً 

 ض خامساً 

 ظ سادساً 

 ظ سابعاً 

 ظ ثامناً 

 الباب الأول
 المتعلق بالداعي في التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمفقه الدعوة 

1 

 2 فقه الدعوة المتعلق بالداعي في التذكير القويم في تفسير القرآن الحكيمالفصل الأول: 

 3 المبحث الأول: تعريف الداعي، وفضله، وأهميته في العملية الدعوية، 

 3 المطلب الأول: تعريف الداعي لغةً واصطلاحاً 

 7 المطلب الثاني: أهمية الداعية وفضله في العملية الدعوية

 11 في التذكير القويمالمبحث الثاني: فقه الدعوة المتعلق بصفات الداعي، 

 11 والتقوى الإخلاص الصفة الأولى:

 12 الأمانة الصفة الثانية:

 14 الصفة الثالثة: الصبر

 16 الصفة الرابعة: العفووالصفح 

 16 والمخالطة التواضعالصفة الخامسة: 

 18 الحلم والعفوالصفة السادسة: 



299 
 

 19 الاستقامةالصفة السابعة: 

 20 الشجاعة والثبات على الحقالصفة الثامنة: 

 21 التلطف والشفقةالصفة التاسعة: 

 22 قوة الصلة باللهالصفة العاشرة: 

 23 قوة الصلة بالناسالصفةإحدى عشر: 

 26 القويم التذكيرالداعي، في تفسير المبحث الثالث: فقه الدعوة المتعلق بوظائف 

 26 : تبليغ الدين للناس الوظيفة الأولى

 27 فهـم طبيعة الدعوة ورسالتها العامة الوظيفة الثانية:

 29 الاهتمام بمبدأ الأهم فالأهمالوظيفة الثالثة: 

 30 على قدر عقولهم الاهتمام بخطاب الناسالوظيفة الرابعة: 

 31 الاهتمام بالحكمة والموعظةالوظيفةالخامسة: 

 33 اختيار الفرصة المناسبة لتقديم الدعوةالوظيفة السادسة: 

 34 معرفة الزمان والوعي العميق بالواقعالوظيفةالسابعة: 

 35 الّقتداء بالنبي في الدعوةالوظيفة الثامنة: 

 37 المدعوين على فعل الخيرتشجيع الوظيفة التاسعة: 

 38 الثقة في الدينالوظيفة العاشرة: 

 39 تصحيح الأخطاء للمدعوينالوظيفة أحدى عشر: 

 42 القويمالتذكير  المبحث الرابع: فقه الدعوة المتعلق بالقواعد الدعوية،لدى الداعية في تفسير

 42 التيسير في الدعوة لّ التعسيرالقاعدة الأولى: 

 43 إنزال الناس منازلْمالقاعدة الثانية: 

القويم في تفسير التذكير   في فقه الدعوة المتعلق بالصعوبات التي تواجه الداعي في دعوته، :المبحث الخامس
 القرآن الحكيم

46 



300 
 

 47 المطلب الأول: الصعوبات العلمية

 47 أولًّ: ضعف الّعداد العلمي والإيماني للداعي

 48 الخصائص النفسية للمدعوينمعرفة ثانياً: 

 49 ثالثاً: ضعف مستوى اللغة العربية واتقانها للداعي

 50 المطلب الثاني:  صعوبات اقتصادية

 53 المطلب الثالث: صعوبات بدنية والنفسية

 54 الثقة بالنفس والّعتداد بقدراتها اولًّ:

 54 ثانياً: قوة العزيمة ومضاء الإرادة وحب المغامرة

 55 ثالثاً: الحياء والخجل

 56 المطلب الرابع: صعوبات اجتماعية

 59 المطلب الخامس: صعوبات سياسية

 61 المطلب السادس: صعوبات فنية 

 61 أولًّ: سوءاستخدام الوسائل والأساليب الدعوية

 62 ثانياً: عدم الّلتزام بالدعوة أو افتقار الدعاة للقدوة

 65   القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير الدعوي المتعلق بالمدعو فيالفصل الثاني: الفقه 

 66 المبحث الأول: تعريف المدعو، وأهميته في العملية الدعوية، 

 66 تعريف المدعو لغةً واصطلاحاً  المطلب الأول: 

 67 المطلب الثاني: أهمية المدعو في العملية الدعوية

 71 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم فيالمبحث الثاني: فقه الدعوة المتعلق بأصناف المدعوين، 

 71 النوع الأول: المؤمنون

 72 عامة الناسالنوع الثاني: 

 74 اليهود :النوع الثالث



301 
 

 77 النصاري الرابع: النوع

 80 المنافقون الخامس: النوع

 82 المشركونالنوع السادس: 

 84 الملحدونالنوع السابع: 

في تفسير القرآن التذكير القويم فيفقه الدعوة المتعلق بواجبات المدعو تجاه الداعي والدعوة،   المبحث الثالث: 
 الحكيم

87 

 87 المطلب الأول: الّنقياد إلى الحق والخير إذا تبين له

 88 القيام بالدعوة إلى الله تعالىالمطلب الثاني: 

 90 الثالث: تعلم المدعو العلم الشرعي والعمل بهالمطلب 

 91 المطلب الرابع: حذر المدعو من دعاة الضلال

 93 المطلب الخامس: عدم قول المدعو بغير علم

 94   المطلب السادس: اختيار المدعو للأصحاب الأخيار 

 96 المطلب السابع: ترك العادات والتقاليد المتوارثة

 97 استغلال المدعو للفرص المتاحة لهالمطلب الثامن: 

 99 المطلب التاسع: احسان المدعو الظن بالله

 101 المطلب العاشر: عدم الّستهانة بأي إنسان

 103 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم في المبحث الرابع: فقه الدعوة المتعلق بحقوق المدعو،

 103 والقتلدعوة المدعو قبل الحرب المطلب الأول: 

 105 دعوته في مكانه والسير إليهالمطلب الثاني: 

 106  إنزال المدعو إلى الرتبة الصحيحة المطلب الثالث:

 107 إزالة جميع اشكالّته وشبهاتهالمطلب الرابع: 

 108 الّهتمام بالمدعوين وتفقد أحوالْمالمطلب الخامس: 



302 
 

 110 الشفقة على المدعوين ورحَتهمالمطلب السادس: 

 112 الوفاء بالعهد مع المدعوينالمطلب السابع: 

 115 الّنصات وحسن الّستماع لْمالمطلب الثامن: 

في تفسير القرآن التذكير القويم فيفقه الدعوة المتعلق بمراعاة حال وحاجات المدعوين،  المبحث الخامس: 
 الحكيم

117 

 118 القويم في تفسير القرآن الحكيم التذكير في المطلب الأول : فقه الدعوة المتعلق بمراعاة أحوال المدعوين 

 118 أولًّ: مراعاة أحوال المدعوين العلمية 

 121 ثانياً: مراعاة أحوال المدعوين الشخصية  

 123 ثالثاً: مراعاة أحوال المدعوين العسكرية

 125 القويم التذكيرالدعوة المتعلق بمراعاة حاجات المدعوين في تفسير المطلب الثاني : فقه 

 126 أولًّ: مراعاة حاجة المدعو للعلم الشرعي

 126 ثانياً: مراعاة حاجة المدعو للسعادة

 127 ثالثاً: مراعاة حاجة المدعو للتعامل الحسن

 128 رابعاً: مراعاة حاجة المدعو للمال

 129 المدعو للمشورةخامساً: مراعاة حاجة 

 130 سادساً: مراعاة حاجة المدعو لإزالة الشكوك عنه

 الباب الثاني
في تفسير القرآن التذكير القويم فيفقه الدعوة المتعلق بموضوع الدعوة، والوسائل والأساليب الدعوية، 

 الحكيم

132 

 133 تفسير القرآن الحكيم فيالتذكير القويم فيالفصل الأول: فقه الدعوة المتعلق بموضوع الدعوة، 

 134 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم فيالفقه الدعوي المتعلق بمجال العقيدة الإسلامية  المبحث الأول: 

 134 المطلب الأول: تعريف العقيدة لغة واصطلاحاً 

 134 الإسلام والإيمان مفصلاً المطلب الثاني: 



303 
 

 135 الإسلامأولًّ: 

 136 كلمة الإسلاممعنى  ثانياً: 

 138 الإيمان مفصلاً ثالثاً : 

 141 الإيمان بالغيبرابعاً: 

 141 خامساً: الأيمان بالله

 142 سادساً: معنى لّ إله إلّ الله

 142 المطلب الثالث: الإيمان بملائكة الله

 142 معنى الملائكة لغةً أولًّ: 

 143 معنى الملائكة اصطلاحًاثانياً: 

 145 الرابع: الإيمان بالكتب اللهالمطلب 

 145 معنى الإيمان بالكتب هو

 149 المطلب الخامس: الإيمان برسل الله

 151 المطلب السادس: الأيمان باليوم الآخر

 153 المطلب السابع: الحاجة إلى الإيمان باليوم الآخر

 156 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم فيالمبحث الثاني: الفقه الدعوي المتعلق بجانب العبادة 

 156 المطلب الأول : تعريف العبادة، لغةً واصطلاحاً 

 156 الصلاةالمطلب الثاني: 

 157 العبادة الثالثة: الصيام 

 162 العبادة الرابعة: الزكاة

 164 العبادة الخامسة: الحج 

 167 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المعاملات فيالمبحث الثالث: الفقه الدعوي المتعلق بجانب 

 167 المطلب الأول: المعاملات لغةً واصطلاحاً 



304 
 

 168 : مفهوم المعاملات وأقسامهاالمطلب الثاني

 168 : البيوعأولًّ 

 168 ثانياً: الوصية

 170 ثالثاً: الإجارة

 172 رابعاً: الربا

 174 خامساً: الطلاق
 178 النكاحسادساً: 

 181 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المبحث الرابع: الفقه الدعوي المتعلق بجانب الأخلاق في

 181 المطلب الأول: مفهوم الأخلاق

 182 الأخلاق الحسنة تستجلب محبة الله تعالىالمطلب الثاني: 

 183 المطلب الثالث: الثمرات المترتبة على حسن الخلق

 185 المطلب الرابع: عواقب سوء الخلق 

 186 وسلف الصالحين من الأخلاق الحسنة رضالمطلب الخامس: اهتمام الصحابة 

 186 المطلب السادس: الأخلاق الحسنة أحد مقومات شخصية المسلم

 187 المطلب السابع: الّرتباط الوثيق بين الأخلاق والدين الإسلامي عقيدة وشريعة

 188 الثامن: آثارها في سلوك الفرد والمجتمعالمطلب 

 189  المطلب التاسع: مكارم الأخلاق ضرورة اجتماعية

في تفسير القرآن التذكير القويم الفصل الثاني: فقه الدعوة المتعلق بالوسائل والأساليب الدعوية، في
 الحكيم

191 

 192 بينها، وحكم استخدامها،المبحث الأول: تعريف الوسائل والأساليب الدعوية، والفرق 

 192 المطلب الأول: تعريف الوسائل لغة واصطلاحاً 

 192 المطلب الثاني: تعريف الأساليب لغة واصطلاحاً 



305 
 

 193 المطلب الثالث: الفرق بين الوسائل والأساليب

 194 المطلب الرابع: ضوابط استخدام الوسائل والأساليب الدعوية

 197 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم الدعوي المتعلق بالأساليب الدعوية، فيالمبحث الثاني: فقه 

 197 المطلب الأول: أسلوب الحكمة 

 199 المطلب الثاني: أسلوب الموعظة الحسنة 

 202 المطلب الثالث: أسلوب القدوة الحسنة

 204 المطلب الرابع: أسلوب القصة

 207 الدعوة إلى الله أسلوب التدرج فيالمطلب الخامس: 

 209 المطلب السادس: أسلوب التذكير بالنعمة

 211 أسلوب الترغيب والترهيب  المطلب السابع:

 213 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المبحث الثالث: فقه الدعوي المتعلق بالوسائل الدعوية ، في

 213 المطلب الأول: تعريف الوسيلة لغةً واصطلاحاً 

 214 المطلب الثانى: أنواع الوسائل في نظرة تفسير التذكير القويم

 214 : إرسال الرسل أولًّ 

 216 ثانياً: المسجد  

 219 ثالثاً: الخطبة 

 221 رابعاً: المال وسيلة دعوية

 222 خامساً: التعليم وسيلة دعوية

 224 سادساً: القلم والكتابة وسيلة دعوية

 الباب الثالث
 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم الدعوة المستنبط من الدراسة الدعوية لتفسير منهج 

227 

 228 التذكيرالقويمالفصل الأول: المنهج الدعوي المتعلق بالداعي والمدعو المستنبط من تفسير 



306 
 

 229 التذكيرالقويمالمبحث الأول: المنهج الدعوي المتعلق بالداعي المستنبط من تفسير 

 229 التذكير القويم المطلب الأول: صفات الداعى المستنبط من التفسير

 231 المطلب الثانى: واجبات الداعى المستنبط من التذكير القويم 

 234 المطلب الثالث: صعوبات الداعي المستنبط من التفسير التذكير القويم 

 237 التذكيرالقويمالمبحث الثاني: المنهج الدعوي المتعلق بالمدعو المستنبط من تفسير 

 237 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المطلب الأول: أصناف المدعوين المستنبط من

 241 المطلب الثانى:المنهج الدعوي المتعلق بمراعات أحوال المدعو،المستنبط من التفسير التذكير القويم

المطلب الثالث:المنهج الدعوي المتعلق بواجبات المدعوين تجاه الداعي والدعوة، المستنبط من التفسير التذكير 
 القويم

241 

 243 المطلب الرابع: المنهج الدعوي المتعلق بحقوق المدعو، المستنبط من التذكير القويم

وسائل والأساليب الدعوية المستنبط من الفصل الثاني: المنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة وال
 التذكيرالقويمتفسير 

244 

 245 التذكيرالقويمالمبحث الأول: المنهج الدعوي المتعلق بموضوع الدعوة المستنبط من تفسير 

 245 المطلب الأول: المنهج الدعوى المتعلق بجانب العقيدة الإسلامية  المستنبط من التفسير االتذكير القويم.

 250 المطلب الثانى :المنهج الدعوى المتعلق بجانب العبادات المستنبط من التفسير التذكير القويم

 252 المطلب الثالث:المنهج الدعوي المتعلق بجانب الأخلاق،المستنبط من التفسير التذكير القويم

 252 التذكير القويمالمنهج الدعوي المتعلق بمجال المعاملات،المستنبط من التفسير المطلب الرابع: 

 254 التذكيرالقويمالمبحث الثاني: المنهج الدعوي المتعلق بالوسائل والأساليب الدعوية المستنبط من تفسير 

 259 في تفسير القرآن الحكيمالتذكير القويم المبحث الثالث: المنهج الدعوي المتعلق بالوسائل الدعوية  المستنبط من

 263 الخاتمة
 267 المباركةفهرس الآيات 

 282 الآحاديث النبويةفهرس 

 285 فهرس المصادر والمراجع



307 
 

 




