
 د
 

 

 

 

 

 

 مشاكل الدعوة منهجية الدكتور محمد عمارة في تناول
 (تحليلية )دراسة وصفية

 الدعوة والثقافة الإسلاميةفي الدكتوراه لنيل درجة  بحث تكميلي مقدم

 

 :إعداد الطالب

 حمد مبصر بن عبدالعزيزأبصير 

024-FU/PHDDIC/F91 

 

 :تحت إشراف

 الدكتور سليمان حماد الحوامدة 

 م 2024: دراسيالعام ال

 
 الجامعة الإسلامية العالمية

 باكستان -باد آإسلام 

 كلية أصول الدين
 سم الدعوة والثقافة الإسلاميةق

 

International Islamic University 
Islamabad - Pakistan 

Faculty of Islamic Studies 
Department of Dawah & Islamic 

Culture 

 



  

 ب
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 ج
 

 

 

 هداءالإ
 

 :وبعد العمل االحمد لله واسع الجود و المن والفضل والكرم، على إتمام هذ

 عبدالعزيز"هذا إلى روح أبي الطاهر المتواضع أهدي ثمرة جهدي 
وبسببه أنا أكمل مشواري  يأفنى حياته من أجل الذي "رحمه اللهجمشيدي 

، سبحانه هي ثمرة دعواته بعد توفيق الله عليه اليوم ما أنا الذيو الدراسي 
التي ربت  "يرعاها الله وأدام عزها وحفظها ليوسفي فاطمة "أمي وإلي 

، وسهرت وكافحت من أجلي في الليالي الكالحات وتكبدت تعب السنين
التي ساعدتني في أيامي وكانت لي  "رحيمي فوزية زوجتي الغالية"إلى 

 أمين وأنس أمين "طهكبدي   اتإلى فلذو  ،ء والضراءفي السراوسندا عضدا 
روح أستاذي الغالي وإلى  "إخوتي وأخواتي الأعزاء"كل إلى  و  "الله مارعاه

 جميع"و محمد نجيبي الكروخي الهروي رحمه الله" "مولانا غلام
منذ من علمني حرفا "وكل  تلمذت علي أيديهمت نالذي "أساتذتي الأجلاء

المثوبة  مأجزل لهجزاهم الله عني خير الجزاء و  "ميمساري التعليبداية 
 .في إتمام هذه المذكرة "من ساعدني"وإلى كل  ،والعطاء

 يالكروخي الهرو  حمد مبصرابصير 
 



  

 د
 

 تقديرالشكر و ال

 و م ن لنِ  فْسِهِ  كُرُ شي   ف إِنَّم ا ي شْكُرْ  و م نْ   للِهِ  أ شْكُر   أ نْ  الحِكْم ة لقمن   اتينا ولقدئي جل مجدهقال 

 .(1) ئىح مِيد غ نِي   الله   ف إِنَّ  ك ف ر  

الذي لم  ر سليمان حماد الحوامدةالدكتو توجه بالشكر والتقدير إلى ال#ستاذ المشرف أ
ولا  .ثطيلة فترة البح ييبخل علي بالنصح والإرشاد، رغم مشاغله المتراكمة وصبره مع

امعة الإسلامية العالمية بإسلام أن أقدم جزيل الشكر وعظيم الامتنان والعرفان إلى الج ييفوتن
، وقسم الدعوة والثقافة الإسلامية ممثلًا برئيسها كلية أصول الدينو آباد والقائمين عليها، 

جلاء وأخص ، وجميع أساتذتي ال#حفظه الله فضيلة ال#ستاذ الدكتور عبد الحميد خروب
وكان لي طيلة دراستي  بالذكر فضيلة ال#ستاذ الدكتور عبد القادر هارون الذي ساعدني كثيراً 

 إلى كل ال#ساتذة الذين لم يبخلوا علي بنصائحهم. و نعم المعلم والمؤدب والموجه والمعين
تقدم بجزيل أكما  .وأثناء البحث والكتابة الدراسية واتوملاحظاتهم المنيرة طيلة السن القيمة

و  ،شة هذه المذكرةلتفضلهم بقبول مناققرة و المالشكر والعرفان إلى أعضاء لجنة المناقشة 
كل عبارات   يمنجميعا فلهم  رسالة،من قريب أو بعيد طيلة إعداد هذه الي كل من ساعدنل

  .وجزاهم الله خير الجزاء والتقدير الشكر

                                                             

 (.11) :سورة لقمان. 1 



  

 ه
 

 المقدمة
سيدنا ومولانا محمد المبعوث رحمة للعالمين الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على 

 .بسيرته إلي يوم الدين واقتدىدعا بدعوته وعلى آله وأصحابه أجمعين ومن 

إن من أهم سبل النجاح والتزكي والترقي فيما نحسبه والله أعلم هو أن يتعلم الإنسان من 
العباقرة والعظماء، وأن يقتفي أثرهم ويحذو حذوهم، وأن يقف علي أكتاف العلماء ومناكب 

كلمات من ما تحملها هذه ال ول وتطفل، بكلاالعباقرة؛ وقفة استفادة وتأمل لا وقفة تط
، نحن في حاجة ةحاليال. خاصة وأننا في تلك الظروف المحلية والإقليمية والعالمية معاني

ماسة إلي فهم كامل لوجهنا ووجهتنا، لاسيما وال#مة في مأزق حياة وعنق زجاجة تاريخا 
نتاجهم وجهادهم  ومن ثم كان معرفة ماضي أعلام ال#مة وقراءة تاريخ مناراتها ودراسة .ةوهوي

الفكري وهو أحد أهم سبلنا لتشخيص وعلاج الحاضر وبناء المستقبل، حفزا ل#جيال ال#مة 
داعية الإسلام، . "علي طريق الخير والتزكي والترقي الذي برز علي دربه هؤلاء ال#علام التنافس

ا وصفه وحارس تعاليمه"، هكذا نعته العالم والمفكر الإسلامي المصري محمد الغزالي. كم
المفكر طارق البشري ب  "البلدوزر"؛ فقد كان من أكبر وأهم المدافعين المعاصرين عن 
الإسلام، وكان شديد البأس على أعداء الإسلام والعلمانيين الاستئصاليين والمتطرفين، وكان 

كاسحة »العالم العل م الفذ الفريد الذي وصفوه ب .عونا لكل باحث في الفكر الإسلامي
فهذه كلها ألقاب … «الحارس اليقظ المرابط على ثغور الإسلام»و« فكر الإسلاميألغام ال

حازها المفكر الإسلامي الدكتور محمد عمارة، ذلك ل#نه قد أفنى عمره في المقارعة الفكرية 
  .للعلمانيين والتغريبيين والباطنيين وتفنيد الشبهات المثارة ضد الإسلام والرد عليها

أن خرج على الفضائيات أمام أساطين الفكر العلماني، يتحدث عن فلسفة ولا زلنا نذكر يوم 
الميراث في الإسلام، ليعري باطلهم أمام الجماهير، ويثبت من خلال عرض هذه الفلسفة ما 
يدحض دعواهم في أن المرأة قد ظلمها الإسلام في أحكام الميراث، فكان كلامه كقطع 

 .السيف وضرب الحسام



  

 و
 

صص بحثي في مرحلة الدكتوراه في قسم الدعوة والثقافة الإسلامية عزمت أن أخفلذا، 
 تناول مشاكل الدعوةبالجامعة الإسلامية العالمية لدراسة منهجية الدكتور محمد عمارة في 

حتى يكون نبراسا ينير  "تناول مشاكل الدعوة"منهجية الدكتور محمد عمارة في بعنوان: 
 لسداد.وأسأل الله التوفيق وا، طريق الدعاة

 أولاً: أهمية الموضوع:

علي شأن الدعاة العلماء، تأذكر أهمية الموضوع من خلال النصوص في الكتاب والسنَّة التي ُ 
 تي تى تم تخ تح تج بي ئيبىوتتحدَّث عن ف ضلهم؛ قال الله تعالى: 

 ی ی ئى ئىئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئيئۆوقال تعالى:  (1)ثجثمئى

 ٹ ٹ ٿ ئيٿوقال:  (3)ئىۉې ۉ ۅ ۅ ۋ ئيۋ وقال: (2)یئى

 ڇ ئيڇوقال تعالى أيضًا: (4)ڦڦئى ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ

 .(5)ژڑئى ژ ڈ ڈ ڎ ڌڎ ڌ ڍ ڍ

بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال:  هعبد اللكما ور د في الحديث الشريف عن 
ت زعُِهُ  انتِْز اعًا الْعِلْم   ي  قْبِضُ  لا   الله   إِنَّ سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "  مِن   ي  ن ْ

 جُهَّالًا، رُؤ س اء   النَّاسُ  اتَّخ ذ   ع الِمًا، ي  ت ْرُكْ  ل مْ  إِذ ا ح تَّى الْعُل م اءِ، بِق بْضِ  الْعِلْم   ي  قْبِضُ  و ل كِنْ  سِ،النَّا
 .(6) "و أ ض لُّوا ف ض لُّوا، عِلْمٍ، بغِ يْرِ  ف أ فْ ت  وْا ف سُئِلُوا،

                                                             

 .11المجادلة: . سورة  1
 .9الزمر: سورة . 2 

 .12فاطر: سورة . 3 

 .12آل عمران: سورة . 4 
 .102يوسف: سورة  . 5

الطبعة  ،جزء 50أسد، مسند الإمام أحمد بن حنبل،  ، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بنشيبانيال.  6
رضي  عبد الله بن عمرورواه عن  م،1001مؤسسة الرسالة، ، بيروت، شعيب أرناؤوط، عادل مرشد وآخرون: ال#ولى، تحقيق

إسناده ، وقال الشيخ شعيب أرناؤوط وآخرون: 6511، رقم الحديث 59 ، ص11 ج المكثرين من الصحابة،مسند  الله عنه،
 .صحيح على شرط الشيخين



  

 ز
 

ة، وي نشرون دين الإسلام، ويهدون ولن ت خلو ال#مة عبر التاريخ من علماء ي حملون لواء الدعو 
 الناس إلى الخير؛ ابتغاء م رضاة الله وقد حفظ التاريخ جهودهم في ذلك.

العلماء الراسخين، والدعاة الناصِحين، من  أحد وهذه الدراسة جاءت لتُسهم في بيان جهود
يخ العلم خلال عرض ودراسة كتبه و نشراته في النواحي المختلفة والزوايا المتنوعة،وهو الش

الدكتور محمد عمارة رحمه الله؛ فهو داعية ساه م  في نشر الدعوة الإسلامية في العصر 
رحمه الله بأسلوب فريد في عرض حقائق الإسلام  الدكتور محمد عمارةالحاضر، وقد تميز 

ومبادئه والدعوة إليهما، كما تميَّزت جهوده الدعوية أيضًا بتنوُّع الموضوعات في الدعوة إلى 
الله تعالى وتميزت شخصيته في حل قضايا الفكرية التي تتعلق بحياة المسلمين و تحدياتهم 

وعلى هذا، فإن أهمية هذا الم وضوع تظهر في ضرورة تكثيف دراسة الجهود . في هذا العصر
الدعوية للعلماء المسلمين، وإذا كانت دراسة جهود العلماء ال#قدمين مُهمَّة لتأصيل الجُهود 

الإسلامية، فإن الحاجة أصبحت أكثر أهمية لدراسة الجهود الدعوية للعلماء والدعاة  الدعوية
من المسلمين المعاصرين؛ ل#نهم أعرف بظروف عصرنا ومتطلباته، وهذا يؤكِ د أهمية م عرفِة 
ين بالدعوة من هذه الجهود؛ إذ يعدُّ الشيخ  جهود الشيخ الدعوية، ومِن ث مَّ إفادة المهتمِ 

 .حيًّا للداعية المُعاصِر المتميز في أسلوبه ومنهجه ودعوتهأنموذجًا 

 ومما ي زيد أهمية هذه الدراسة ما يلي:

قد تعرض لموضوعات أساسية وعناوين  محمد عمارة رحمه اللهدكتور أنَّ الشيخ ال .1
 .رة تتعلق بالتحديات التي يعانيها المسلمون في هذا العصحيويَّ 

 لموضوعات التعرض في بمهارته تميز مه الله قدالمفكر الكبير محمد عمارة رح أن .1
 لكثير من مشاكل المسلمين مناسبةً  م حلولاً وقد قدَّ  رائع. بأسلوب وتقديمها فكرية

 المعاصرة. الفكرية
أهم المؤثرين في الساحة الدعوية أن الدكتور محمد عمارة رحمه الله كان من  .3

 وسائل الدعوة الحديثة.ان من الروَّاد المُستخدمين لوک والفكرية المعاصرة
 



  

 ح
 

 
 ختيار الموضوع:اثانياً: أسباب 

عقب وفاة الدكتور محمد عمارة رحمه الله اقترح قسم الدعوة والثقافة الإسلامية كلية أصول  .1
الدين بجامعة الإسلامية العالمية إسلام آباد على طلاب الدكتوراه مشروع علمي يتركز على 

 مارة رحمه الله خدمة لتراث هذا المفكر الكبير.تبيين المشروع الفكري للدكتور محمد ع
لما كان من أهم سبل النجاح والتفوق والتزكي والترقي الاستفادة من المشروعات الفكرية  .1

الكبرى التي شيَّدتها كبار العقول الإسلامية المعاصرة.. اخترت دراسة واحد من أهم هذه 
 «.فكري للدكتور محمد عمارةالمشروع ال»المشروعات في مكتبة العقول العبقرية.. 

إن الساحة الفكرية الإسلامية المعاصرة في حاجة شديدة لفكر منهجيٍ جديدٍ يهدي ويرشدُ  .3
ويرش د، ويجل ي الكثير من ال#مور المشكلة والملتبسة والملتهبة وشديدة الحساسية، ويصف ي 

المجدبة، لذلك  ويتجاوز الكثير من السجالات والتحارشات والصراعات الفكرية المهلكة و 
 كله اخترتُ دراسة المشروع الفكري للدكتور محمد عمارة رحمه الله تعالى.

تناول مشاكل لم يتم عمل أو تحقيق في هذه الناحية وحول شخصية الرجل ومنهجيته في  .4
 الدعوة.

ضرورة تحقيق و  عبقرية الدكتور محمد عمارة في ميدان الدعوة وكتاباته القيمة في تلك الساحة .5
 كتور محمد عمارة رحمه الله.د نة علمية في الشخصية الدعوية للومقار 

ومتطلبات الواقع بين المعاصرة معاصرة الدكتور وحيوية منهجيته في القضايا الدعوية  .6
 الشخصيات الإسلامية.

 دُعاةٍ وُعاةٍ كمثله للإقتداء والإستنارة لنهجه وشخصيته الفذة.لتعريف بحتياج الساحة لا .7
 لمواجهة التحديات المعاصرة. الدعاةهج امنة دراسختيار ابة العلم إلى توجيه الدعاة وطل .2

 هذه وغيرها من البواعث دفعتني إلى أن أقوم بالبحث في هذا الموضوع حسب استطاعتي.

 ثالثا: أهداف البحث:

 :تهدف الدراسة إلى ما يلي



  

 ط
 

 رحمه الله في تناول مشاكل الدعوة.منهجية الدكتور محمد عمارة تبيين  .1
الفكر والتحديات محمد عمارة رحمه الله المتعلِ قة بقضايا  الدكتورجهود ن أفكار و بيا .1

 المعاصرة.
 التعرف على أهم مشاكل الدعوة داخل أطراف العمل الاسلامي وخارجها. .3
 في عرض القضايا وال#فكار.محمد عمارة رحمه الله  معرفة السمات المنهجية لدي الدكتور .4
 عمارةمحمد عند الدكتور  فكريللمشروع الال#ساسية  تكزاتوالمر  الفكرية ال#صولإبراز  .5

 وكيفية تناول مشاكل الدعوة وتحدياتها.
وكيفية  الإسهام في بيان العوامل المؤث رِة في إعداد الدعاة إلى الله تعالى في العصر الحاضر .6

رحمه الله  الوقوف على الجهود الدعوية العِلمية والتطبيقية للدكتور محمد عمارةا و الإفادة منه
 .في دعوته لمُختلف أصناف المدعوِ ين

تبعها الدكتور محمد عمارة رحمه الله االتي  عمليةالتعرف على الوسائل وال#ساليب العِلمية وال .7
 .رحمه اللهيه أوجه التميُّز الدعوي لدأهم إبراز و  في دعوته

 رابعاً: الدراسات السابقة:

 لجامعية وسؤال أهل الاختصاص في مجال الدعوة،تبيَّن لي بعد استقصائي لقوائم الرسائل ا
عدم وجود دراسة علمية مُتخصِ صة تناولت دراسة جهود الشيخ الدكتور محمد عمارة رحمه 

 محمد الدكتور عن وكتب رسائل وجود عدم ي عني لا وهذا الله على الصيغة التي خططناها
 أذكرها في ما يلي: هناك بعض الكتبِ،ف الله رحمه عمارة

 ،والتوزيع للنشر الدولية مفكرون دار طبعة، المشروع الفكري للدكتور محمد عمارة ۔1
 .القاهرة

في هذا الكتاب بإلقاء الضوء على فكْر العلم الدكتور  "د. يحيي رضا جاد"قد قام الباحث 
ستنبط الباحث إوقد  شتملت على الجانب الفكري فقطإمحمد عمارة، كما أن هذه الرسالة 

ومِحو ر  طات المنهجية من كتب الشيخ الدكتور محمد عمارة رحمه اللهاتنبسال#صول والإ



  

 ي
 

هذه الدراسة: التعرف على ال#صول والاستنباطات المنهجية التي قام عليها المشروع الفكري 
في  قسمه الذي التقسيم خلال من الباحث واستخرجها الذي شيده الدكتور محمد عمارة

ولهذا هناك نقص و فوات في  ستوعب كتب الشىيخ،التقسيم لم ي اهذا الكتاب لكن هذ
 المواد الذي ذكره المؤلف في عنوان الكتاب.

ال#ستاد الكبير  لمؤلفل "الإسلام ثغور علي طالمراب اليقظ الحارس الدكتور محمد عمارة" ۔1
صفحة من قِبل دار  130نُشر هذا الكتاب في  .رحمه الله الدكتور يوسف القرضاوي

لا شك أن الدكتور ذكر ميزات الشيخ محمد عمارة رحمه الله ما لم  ت.المقاصد في بيرو 
توجد في غيره من المعاصرين في الرد على جميع الفتن و حل مشكلات المجتمعات 

شتمل على الكن الكتاب ، االإسلامية و طرق نجاة المسلمين من المصآئب والنوائب
الشيخ في الرد على ال#فكار المنحرفة  العناوين الرئيسية والمواضيع ال#ساسية من خلال جهود

ولم يتعرض ال#ستاد القرضاوي لبيان و توضيح جهود الشيخ في الرد علي  والمضادة للإسلام
 .تلك الفتن والتحديات

ورغم أهمية وإفادة الباحث من ذلك وما سبق من الدراسات العلمية السابقة، إلا أنه ليس 
لشيخ الدكتور محمد عمارة رحمه في فكر ا عاةة والدالدعو مشاكل  موضوعهناك من تناول 

الله ولعلَّ دراسة دعوية علمية يخدم هذا الموضوع دعويًّا بشكل خاص، والتخصُّص الدعوي 
 بشكل عام.

 خامساً: مشكلة البحث:

 :، هويت سعى هذه الدراسة للإجابة عن سؤال رئيس

 ؟الدعوةتناول مشاكل ما هي منهجية الدكتور محمد عمارة رحمه الله في 

 :ال#سئلة التالية هويتفرَّع من

وتكوين  العوامل المؤثرة في نشأة الدكتور محمد عمارة رحمه اللهالسمات الشخصية و  ما .1
 ؟فكره



  

 ك
 

جهود الشيخ محمد عمارة رحمه الله العِلميَّة والتطبيقية المتعلِ قة بالقضايا كيف كانت  .1
 الدعوية المعاصرة؟

 اكل الدعوة وتصنيفاته للقضية؟هي منهجية الدكتور في تناول مشما  .3
مارة رحمه ع الدكتور في نظرهي أهم التحديات الداخلية والخارجية في ساحة الدعوة ما  .4

 الله؟
ورده علي  أوجه التميُّز الدعوي لدى الدكتور محمد عمارة رحمه اللهكانت أهم  ذاما .5

 الشبهات والإفتراءات؟

 سادساً: منهج البحث:

تفكيكا أوتركيبا أوتقويما.  ،التحليليالوصفي المنهج لرسالة هو: كان منهجي في إعداد هذه ا
المنهج الذي يقوم على التحليل الدقيق للسجلات والوثائق المتوافرة ذات العلاقة بموضوع البحث، 

 على إجابة أسئلة البحث.جيب ستنتاج ما يتصل بمُشكلة البحث من أدلة وبراهين تُ إومِن ث مَّ 

التي سي سعى البحث إلى تحقيقها، فإنني سأقوم بتحديد وجمع البيانات من  وانطلاقاً من ال#هداف
 الكتب المتعددة للدكتور محمد عمارة رحمه الله ومن ثم تحليلها والوصول إلى حل مشكلة البحث

 .وإبراز جوانبه

 سابعا: خطوات البحث

في رسالتي على  سأسير -سبحانه وتعالى-بتوفيق من الله ة، أما المنهج المتَّبع في كتابة الرسال
 :المنهج التالي

 .بجمْعِ المادة العلميَّة المتعلِ قة بهذا الموضوع حسب استطاعتي من مصادرها ومراجعها قمت .1
 بعزو الآيات القرآنية إلى سورها وأرقامها في المصحف الشريف مع الالتزام بالرسم العثماني قمت .1

 .﴿﴾في قوسين مميزين  وضعتهاو 
يث النبوية من مظانِ ها، إذا كان الحديث مما أخرجه الإمام البخاري أو مسلم بتخريج ال#حاد قمت .3

 .بهما عن غيرهما في التخريج اكتفيت -رحمهما الله  -



  

 ل
 

 نقلتفي ت خريجها مِن كتب الحديث المشهورة، و  تجتهداأما ال#حاديث التي لم يرْوهِا الشيخان،  .4
 حكم أهل العلم عليها حسب استطاعتي.

 لدكتور محمد عمارة رحمه الله وكانوا مُعاصِرين لهبارتباط مباشر إم الذين كان لهم أترجم للأعلا .5
 ترجمة مختصرة وافية بالغرض. ينوغير المعروف

بكتابة بيانات كاملة عن الكتاب، تشمل: اسم  أقومعند ذكر المصدر أو المرجع للمرة ال#ولى،  .6
اشر، ثم مكان النشر ورقم الطبعة وتاريخها، جد، واسم النواسم المحقِ ق إن وُ  كتابواسم ال مؤلفال

 .جد فالصفحةثم رقم الجزء إن وُ 
عند الاختصار في النقل و " " بين قوسينأوثق أقوال العلماء من مصادرها ال#صلية وال#و لية وأضعها  .7

 .وضعت ثلاث نقاط )...( مكان الكلام المحذوف
قبل اسم المصدر أو  أو )أنظر( ة )ينظر(عند الإحالة لمصدر أو مرجع تم الاقتباس منه، ذكرتُ كلم .2

 .المرجِع
 

 :خطة البحثثامنا

والمصادر الفنية وخاتمة وقائمة بالفهارس  وثلاثة أبوابمقدمة وتمهيد  من البحث تكوني
وأهداف  ختياره،إ، وأسباب أهمية الموضوع ىالمقدمة: تشتمل عل. والمراجع بالترتيب الآتي

وخطة وخطوات البحث ، ومنهج البحث، ة البحثوالدراسات السابقة، ومشكل البحث،
 .التفصيلية البحث

 

 التمهيد: التعريف بالموضوع
 منهجيةمفهوم المنهج والالأول: المبحث 

 المبحث الثاني: مفهوم الدعوة ومشاكلها



  

 م
 

 المبحث الثالث: ترجمة حياة الدكتور محمد عمارة رحمه الله

 

 الباب الأول
ه الله وقواعد منهجيته في في سمات الدكتور محمد عمارة رحم

 الدعوة

 محمد عمارةالدكتور الفصل الأول: سمات في طبيعة شخصية وموهبة 

 والعقل والنقلالجمع بين العلم والعمل المبحث الأول: 

 والتصوف الجمع بين الفكر والأدبالمبحث الثاني: 

 والتجديد لتراثالجمع بين ا المبحث الثالث:

 الإسلامية وغيرالإسلاميةوالتيارات  اسة المذاهب الكلاميةالجمع بين در المبحث الرابع: 

 الجمع بين الوطنية والعروبية والإسلامية والإنسانيةالمبحث الخامس: 

 كتابة والخطابة والجهادالالمبحث السادس: الجمع بين 

 في الدعوة ة الدكتور محمد عمارةالفصل الثاني: قواعد منهجي
 ةسلاميالإالمبحث الأول: الوسطية 

 يمانيةالمبحث الثاني: العقلانية الإ

 المبحث الثالث: الإيمان بالتعددية



  

 ن
 

 المواكبة والتجديدالمبحث الرابع: 

 

 الباب الثاني
 الإسلاميةفي تناول مشاكل الدعوة محمد عمارة منهجية الدكتور 

 والتعدديةختلاف الإفي فقه الفصل الأول: 

 ختلافالمبحث الأول: حقيقة الخلاف والإ

 ث الثاني: طبيعة التفاوت في ساحة الدعوةالمبح

 رةمن سنن الفط ختلافالثالث: التعددية والإ بحثالم

 ختلاف جعل إلهي و طبيعي في البشرالإالرابع:  بحثالم

 ختلاف وصيانة الشريعةجتهاد في صياغة الإالمبحث الخامس: دور الإ

 الداخلية في ساحة الدعوة الفصل الثاني: أهم المشاكل

 يمان بجدواهافي فهم التعددية والإلخلل لأول: االمبحث ا

 المبحث الثاني: الخلل في علاقة الذات باللآخر

 المبحث الثالث: الخلل في العلاقة بين المحلية القطرية والعالمية الاسلامية

 المبحث الرابع: الخلل في علاقة التاريخ بالعصر وعلاقة الموروث بالابداع

 قة الحركة باالفكرالخلل في علاالمبحث الخامس: 



  

 س
 

 المبحث السادس: الخلل في علاقة التربية الروحية بالتربية السياسية

 ل في علاقة الطاعة بالحريةلالخالمبحث السابع: 

 في ساحة الدعوة الفصل الثالث: أهم المشاكل الخارجية

 المبحث الأول: الغزو الفكري الحضاري

 لمصطلحاتلالمبحث الثاني: الإلتباس المفهومي 

 المبحث الثالث: ما يتعلق بالعلمانية

 المبحث الرابع: ما يتعلق بالتنصير

 المبحث الخامس: ما يتعلق بالتنوير والتزوير

 الباب الثالث

 فتراءاتمحمد عمارة في مواجهة الشبهات والا منهجية الدكتور

 الفصل الأول: في الرد والنقد للشبهات

 الرد علي الماركسيةفي المبحث الأول: 

 ث الثاني: في الرد علي العلمانيةالمبح



  

 ع
 

 نقد الحضارة الغربيةالمبحث الثالث: في 

 المبحث الرابع: في نقد ظاهرة الحداثية

 فتراءاتالفصل الثاني: في الرد والنقد علي الا

 شكاليات في قراءة النص الديني وتفسيرهاالمبحث الأول: 

 سلام والحاكميةفتراءات حول الإاالمبحث الثاني:  

 سلام و حقوق المرأةالإحول فتراءات ا: ثالثال المبحث

 لإرهابسلام وافتراءات حول الإا: رابعالمبحث ال

 النتائج والتوصياتوفيه أهم الخاتمة: 

 الفهارس:
 فهرس الآيات القرآنية

 فهرس ال#حاديث النبوية

 فهرس الآثار

 فهر ال#علام

 فهرس المصادر و المراجع

 فهرس المحتويات



  

11 
 

 بالموضوع التمهيد: التعريف
 منهجيةمفهوم المنهج والالأول: المبحث 

 مفهوم المنهجالأول: المطلب 

 المطلب الثاني: مفهوم المنهجية

 المبحث الثاني: مفهوم الدعوة ومشاكلها
 المطلب الأول: معني الدعوة لغة

 صطلاحاً إ: الدعوة المطلب الثاني

 مشاكلمفهوم الالمطلب الثالث: 

 الدكتور محمد عمارة رحمه الله المبحث الثالث: ترجمة حياة
 والنشأة المطلب الأول: الميلاد

 المطلب الثاني: نشاطاته الجامعية
 المطلب الثالث: مشاريعه العلمية

 نشاطه في البيئة المطلب الرابع: أثر
 عمارة محمد لدي الدكتور الفكري المشروع المطلب الخامس: ملامح

 دراسة المصطلحات فيمحمد عمارة  الدكتور : منهجدسالمطلب السا
 عليها والرد دكتورلل الموجهة الإتهامات : بعضسابعالمطلب ال

 

 



  

11 
 

 المبحث الأول: مفهوم المنهج والمنهجية
 مفهوم المنهجالأول: المطلب 

كلمة المنهج تعني لغة الطريق وترجع في أصلها اللغوي إلى الفعل )ن  ه ج ( ومنه النهج، 
اضح، ونهج الطريق أي أبانه وأوضحه أيضاً سلكه، وبابها والمنهج، والمنهاج، أي الطريق الو 

ومنهج الطريق أي وضحه، … جاء في لسان العرب: طريق نهج: بين واضح، و (1)قطع
 .(3) ئى...ںں ڱ ڱ ڱ ڱ...ئي ، وفي القران الكريم:(1)والمنهاج كالمنهج

كشف عن صطلاح يعرف المنهج من ناحية الموضوع بأنه الطريق الذي يؤدي إلى الوفي الإ
حقيقة معينة. ويكون ذلك عن طريق مجموعة من القواعد والوسائل التي يتبعها الباحث 
للوصول إلى هذه الحقيقة. ومن الناحية الشكلية فإن المنهج هو الإطار الذي توضع فيه 

ويقدم  .(4)البيانات والمعلومات والتي يتم تنظيمها والتعامل معها وفقاً لقواعد وإجراءات معينة 
 ، ويعُرف(5) "وسيلة محددة توصل إلى غاية معينة"معجم الفلسفي تعريفاً للمنهج بأنه: ال

أنه الترتيب الصائب للعمليات العقلية التي نقوم بها بصدد الكشف "المنهج بصفة عامة على 
 .(6)"عن الحقيقة والبرهنة عليها

 المطلب الثاني: مفهوم المنهجية
ستراتيجية الشاملة التي يضعها ويتبعها الباحث في بأنها الإعر ف المنهجية في البحث العلمي يُ 

دراسته، وتشكل ال#ساس المنطقي لها، وتتضمن المنهجية كلًا من ال#ساليب التي يستخدمها 

                                                             

ص  – 1990 –طبعة دار المعارف  ،ترتيب محمود خاطر ،مختار الصحاح ،محمد بن أبي بكر بن عبد القادر ،لرازيا. 1
621. 

، الطبعة ال#ولي بيروت: ، دار صادر1، ط345/ 11 ،لسان العرب، حمد بن مكرم ال#فريقي المصريأ ،بن منظور. إ1
 .ه 1395

 (.42. سورة المائدة: )3
 .17ص م، 1000 ،حامد عبد: مقدمة في منهجية ودراسة وطرق بحث الظواهر السياسية ،الماجدنظر: أ.  4
 .195مجمع اللغة العربية: المعجم الفلسفي، مادة: منهج، ص، . 5
 .51نظر: قاسم محمد محمد: المدخل إلى المنهج العلمي، صأ.  6



  

11 
 

في جمع البيانات وتحليلها، والمبادئ والنظريات التي سيستعين بها لتطوير نهج يتوافق مع 
عم وأكثر شمولًا من المنهج، ويمكن كتابتها في الهدف من البحث، والمنهجية هي مفهوم أ
ومن ال#مثلة الواضحة على منهجية البحث هي  قسم خاص في حال كان البحث طويلًا،

 .(1)اختيار الباحث للبحث الكمي أو النوعي، وذلك بما يتوافق ويتناسب مع هدف دراسته
ة على الممارسة العلمية، هي الدراسة المنتظمة، القائم"جاء في قاموس لاروس أن المنهجية و 

التي تبنى عليها هذه الدراسة وطرق البحث المستعملة فيها. وهي أيضا مجموعة الطرق 
 .(1)"والتقنيات لميدان معين

تباع إستخلاص الحلول ويكون ذلك بعتقادنا هي منظومة تسطر المبادئ لإإوالمنهجية في 
ضية واعية، وهدف مسطر يتم تطبيق المنهاج الذي هو روح الطريقة، بمعنى أنه على أساس فر 
ولعل الكثير من ا يرى أن المنهج  المراحل المسطرة لتكون النظرية مجسدة في الواقع.

والمنهجية واحد، إلا أن هناك فرق رغم التداخل البادي في كثير من التعاريف. فالمنهج قد 
 يكون غالبا المعرفة العملية.

فيمكن تعريفه بأنه: تحليل منسق وتنظيم  "Scientific Method"أما المنهج العلمي 
للمبادئ والعمليات العقلية والتجريبية التي توجه بالضرورة البحث العلمي، أو ما تؤلفه بنية 

والمنهج العلمي بهذا المعنى يستخدم أداة منهجية غاية في ال#همية وهي  العلوم الخاصة،
ي بحث علمي، على أن يتسم هذا التحليل، لمجموعة المبادئ وال#سس التي ينطلق منها أ

تساق والضرورة، والتحليل لا يتوقف عند الإلمام بهذه التحليل بصفات منطقية مثل الإ
المبادئ ولكنه يبحث من بينها عن ال#كثر بساطة وضرورة ويحذف المتكرر أو المشتق من 

، فنحن نجري غيره من المبادئ، كما يمتد التحليل إلى مجموعة العمليات العقلية والتجريبية
ستدلال المنطقي والرياضي على ما توفر لدينا من ستنباط والإمجموعة من عمليات الإ

                                                             

يناير  19، آخر تحديث  1013يناير  10نُشر في ، صحافة وإعلام -اح ميريه جر ، مناهج وأنواع البحث العلمي. أنظر:  1
1013. 

 ترجمة، Dictionnaire LAROUSSE AL – MUHITقاموس لاروس المحيط . 1
 .524، ص1:طبعة، فرنسي-عربي :لغة، محمد دبسد. بسام بركة و   :تحقيقو 



  

22 
 

معطيات، ونعود في إجراء تلك إلى مجموعة من قواعد الاشتقاق ذات الطابع المنطقي 
الرياضي، ونحتكم بالإضافة إلى ذلك إلى التجريب عند الحكم على مجموعة من النتائج 

و الكذب بصدى مطابقتها للواقع. والمنهج العلمي يمكن أن يأخذ طابع المشتقة بالصدق أ
العمومية عندما يشير إلى مجموعة من القواعد العامة التي تعمل طبقاً لها كل العلوم، ويمكن 

، وفي كل الحالات (1)أن توجد مناهج نوعية تتعدد باختلاف العلوم والبناء المنطقي لكل علم
 معرفة العلمية وهي رصيد العلم الحقيقي.فإننا نهدف إلى تحصيل ال

 المبحث الثاني: مفهوم الدعوة ومشاكلها
هي التبشير والدعوة إلى دخول الإسلام، والإيمان به وبما جاءت  الإسلام في الدعوة تمهيد:
، بتصديقهم فيما أخبروا به، وطاعتهم فيما أمروا، وهو بحسب المفهوم الإسلامي قيام به رسله

بأمور الدين، وحثهم على الخير، وتنويرهم بتبصير الناس دين في العلم وال المسلم ذي ال#هلية
وإنقاذهم من شر واقع، وتحذيرهم من سوء متوقع، على قدر الطاقة، ليفوزوا بسعادة العاجل 

ويُختصر تعريف الدعوة بأنه معرفة الدين ودعوة الناس إليه، ويُسمى المُسلم . (1)والآجل
سه لهذا العمل، وهو الذي الداعية، وهو الشخص الذي تطو ع لنف أو ب الداعي المُتطوع للدعوة

 .يدعو الناس إلى الإسلام عن طريق الحوار وإقامة الحُجج بغرض التبليغ وإيصال الرسالة

وُردت أدلة شرعي ة من القرآن والسنة النبوية وكذلك على بعض آثار صحابة نبي 
بأن أساس الدعوة هي اللين والرحمة والتعامل بخُلقٍ حسن، لا الغِلظة  محمد الإسلام

ستجابة والفظاظة، كما يؤمن المُسلمين بأنه لا يوُجد إكراه في الدعوة ولا إجبار، وتكون الإ
لا تكون الدعوة فقط في غرض الدخول في الإسلام، بل الدعوة في العمل . ختياربالإ

انه، والتخلي عما يناقضه، فالدعوة تكون على المُسلمين وبشكلٍ أكبر على غير بواجباته وأرك
( وأه  م دلالاته، ثم لدعوةنحاول في هذا الجزء من بحثنا التوقف عند مصطلح )اس المسلمين.

ببيان مفهوم المشكلة أو المشاكل الدعوية نختمه تلك المقولة و نماذج من تعريفات و نعرض 
 .ملخصا

                                                             

 .53،54ق، ص، مرجع ساب، المدخل إلى المنهج العلمي . قاسم محمد محمد:نظر: د. أ1

 .91ص، م1999دار ال#ندلس الخضراء  ،معالم في منهج الدعوة، هعبد الل.  إبن حميد صالح بن  1

https://ar.m.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85
https://ar.m.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85
https://ar.m.wikipedia.org/wiki/%D8%AF%D8%B9%D9%88%D8%A9_(%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85)#cite_note-1
https://ar.m.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF
https://ar.m.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF


  

21 
 

 : معني الدعوة لغةالمطلب الأول
هي مصطلح إسلامي، وهناك علاقة وثيقة بين مدلول هذا اللفظ في ال#صل ( الدعوة)كلمة 

على وزن " و ع   د  "والدعوة مُشتقة من . فقط اللغوي، وبين استعماله كمصطلح إسلامي
أن تميل الشيء إليك بصوت وكلام : وهذا اللفظ لا يحمل إلا معنى واحدًا، وهو ،"ف  ع ل  "

وكذلك . ومشتقات هذا الفعل لم تخرج في مدلولاتها عن هذا المعنى أبداً . (1)ون منكيك
 .(1)تأتي بمعنى الإمالة والترغيب

مشتقة من الفعل الثلاثي دعا يدعو دعوة، والاسم: الدعوة، والقائم بها يسمى داعية، والجمع: 
 دعاة.

، والسؤال، النداء، والطلب، والتجمع، والدعاء ولكلمة الدعوة في اللغة عدة معان:
 والاستمالة.

 .(3) قال الزمخشري: دعوت فلاناً وبفلان ناديته وصحت به
وقال الرازي: و الدَّعوة إلى الطعام بالفتح يقال: كنا في دعوة فلان و مدعاة فلان وهو مصدر 

 ڈ ڈ ئيڎوالدِ عي من تبنيته ومنه قال تعالى:  والمراد بهما: الدعاء إلى الطعام.

 .(4)ژژئى

والدعوة المرة الواحدة  به و استدعاه أيضاً و دعوت الله له وعليه أدعوه دعاء.ودعاه صاح 
والدعاء أيضاً واحد ال#دعية وتقول للمرأة أنت تدعين وتدعوين وتدعين بإشمام العين الضمة 

 وللجماعة أنتن تدعون مثل الرجال سواء وداعية اللبن ما يترك في الضرع ليدعو ما بعده.
 .(1) (5) «اعي اللبندع د»وفي الحديث: 

                                                             

، 1ج، م 1002، دارالحديث بالقاهرة،  ،مقاييس اللغة معجمابوالحسين أحمد بن فارس بن زكريا، ابن فارس، .   1
 .179ص
 .176، ص1ج، م1410دارالكتب العلمية،  ،المحيط القاموس. الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب،  1
 1ج، م1979ه  /1399ط ، دار الفكر أساس البلاغة،أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي، ، لزمخشريا.  3

 .129ص
 (.4) سورة ال#حزاب.  4
 الملك بن عبد الله بن دهيش، ، تحقيق: عبدالأحاديث المختارةأبو عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد الحنبلي، .  5

 .91جل، صه ، 1410، 1ط، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة

https://ar.m.wikipedia.org/wiki/%D8%AF%D8%B9%D9%88%D8%A9_(%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85)#cite_note-2
https://ar.m.wikipedia.org/wiki/%D8%AF%D8%B9%D9%88%D8%A9_(%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85)#cite_note-3
https://www.alukah.net/sharia/0/109568/#_ftn3


  

22 
 

فإن دعوتهم تحيط من »وقال ابن منظور: الدعوة: المرة الواحدة من الدعاء ومنه الحديث: 
أي تحوطهم وتكنفهم وتحفظهم يريد أهل السنة دون البدعة. والدعاء: واحد  .(1) «ورائهم

ودعا الرجل ت وأصله دعاو ل#نه من دعوت، إلا أن الواو لما جاءت بعد ال#لف همز  ال#دعية،
والدعاة: قوم  : ناداه، والاسم: الدعوة. و دعوت فلاناً أي صحت به واستدعيته.هدعوا ودعا

يدعون إلى بيعة هدى أو ضلالة، وأحدهم داع. ورجل داعية إذا كان يدعو الناس إلى بدعة أو 
الزبيدي: )الد عاءُ(، بالض مِ  م مدودا؛ً )الرَّغب ةُ إلى اللهِ   وقال  .(3) فيه للمبالغة دين، أدخلت الهاء

 ھ ھ ہ ئيومنه قوْله تعالى:  تعالى( فيما عند ه من الخيرِ والابتْهال إليه بالس ؤ الِ؛

 .(4)ۓڭئى ۓ ے ے ھھ
: )دعا( ي دْعو )دعاءً ود عو ى(؛ وأ لِفها للتَّأْنيثِ. وبعضُ العر بِ يُ ؤ ن ثُ الد عْو ة  وقال  ابنُ فارس 

ومن دعائهم: اللهمَّ أ شْركْنا في دعْو ى المُسلمين، أي في دُعائهم،  بال# لفِ فيقولُ الد عْو ى.
 ڍ ڇ ڇڇ ڇ چ چ چ چ ڃ ئي ومنه قولهُ تعالى:

 .(5) ئى ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ
 صطلاحاً إ: الدعوة لب الثانيالمط

م العلماء والباحثون تعريفات متعددة للدعوة؛ فمنها أن: الدعوة عملية إحياء لنظامٍ ما؛  قدَّ
-لتنتقل ال#مة بها من محيط إلى محيط، وعلى هذا فيُعرِ ف فضيلة الدكتور رؤوف شلبي 

 :الدعوة الإسلامية بما يلي -رحمه الله تعالى

                                                                                                                                                                                              

 .26، ص1 جالمرجع السابق، ،مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر، لرازيا . 1
 4بد القادر عطا، لحاكم، المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عاأبو عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري، .  1

وقال حديث صحيح على  .4111رقم الحديث:  ،16ص 1م، ج1990أجزاء، الطبعة ال#ولى، بيروت، دار الكتب العلمية،
 .شرط الشيخين ولم يخرجاه

 .159-152 ، ص1ج المرجع السابق، لسان العرب،، مد بن مكرم ال#فريقي المصريأح ،بن منظور. ا 3
 (.55) سورة ال#عراف.  4
 (.10) رة يونسسو .  5

https://www.alukah.net/sharia/0/109568/#_ftn9


  

23 
 

من حيث هي: حركة بناء للدولة  .ي جانب يْها: النظري والتطبيقيهي الحركة الإسلامية ف
 .(1)ومن حيث هي: دفاع عن استمرار وجود الدولة الإسلامية .الإسلامية

الدعوة بمعنى  ال#ول: كلمة الدعوة من ال#لفاظ المشتركة، فإنه يراد بها في الغالب معنيان:
 نشر الإسلام وتبليغ الرسالة.الدعوة بمعنى عملية  :الثانيو  الإسلام أو الرسالة

الدعوة بمعنى الإسلام أو الرسالة جاءت تعريفات اصطلاحية كثيرة،  وعلى المعنى الأول:
 ومنها:

جميعاً، تجدد على يد  -عليهم الصلاة و السلام-قيل: هي دين الله الذي بعث به ال#نبياء 
وقيل: هي  الدنيا والآخرة. خاتم النبيين، كاملًا وافياً لصلاح -صلى الله عليه وسلم-محمد 

دين الله الذي ارتضاه للعالمين؛ تمكيناً لخلافتهم، وتيسيراً لضرورتهم، ووفاءً بحقوقهم، ورعايةً 
وقيل:  لشؤونهم، وحمايةً لوحدتهم، وتكريماً لإنسانيتهم، وإشاعة للحق والعدل فيما بينهم.

وهي قبل ذلك وبعده:  اجبات.هي الضوابط الكاملة للسلوك الإنساني، وتقرير الحقوق والو 
وقيل: هي نداء الحق للخلق؛ ليوحدوا المعبود، . (1) الاعتراف بالخالق، والبر بالمخلوق

 .(3) ويعبدوا الواحد، حنفاء لله غير مشركين به، متبعين غير مبتدعين
الدعوة بمعنى عملية نشر وتبليغ الإسلام( فجاءت أيضاً على ) وأما على المعنى الثاني:

بقوله الدعوة إلى  -رحمه الله تعالى-عرَّفها شيخ الإسلام ابن تيمية  فات كثيرة، ومنها:تعري
الله: هي الدعوة إلى الإيمان به وبما جاءت به رسله بتصديقهم فيما أخبروا به وطاعتهم فيما 
أمروا وذلك يتضمن الدعوة إلى الشهادتين وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج 

الدعوة إلى الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والإيمان بالقدر البيت و 
 .(4) خيره وشره والدعوة إلى أن يعبد العبد ربه كأنه يراه

                                                             

 ،1ج، م1921نشر دارالقلم، الطبعة الثالثة، ، الدعوة الإسلامية في عهدها المكي مناهجها وغاياته. شبلي رؤوف،  1
 .17ص

  .11-11ص: ، م1965 ،الدار القومية للطباعة والنشر الدعوة الاسلامية دعوة عالمية،حمد عبدالرحمن، مالراوي .  1
، 1ط ،التوفيق النموذجية للطباعة، القاهرة دار التخطيط للدعوة الإسلامية وأهميته،علي،  أبو السعود عبد رب النبي.  3

 .19ص م.1991
تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مكتبة ابن  مجموع فتاوى،أبو العباس أحمد عبد الحليم بن تيمية الحراني، .   4

 .152-157، ج15ج، ه1402 ،4ط، تيمية



  

24 
 

وقيل: هي الحث . (1) وقيل: هي تبليغ الإسلام للناس، وتعليمه إياهم، وتطبيقه في واقع الحياة
المعروف، والنهي عن المنكر، والتحبيب بالفضيلة، على فعل الخير واجتناب الشر وال#مر ب

وقيل: هي الدعوة إلى توحيد الله، والإقرار . (1) والتنفير من الرذيلة واتباع الحق ونبذ الباطل
بالشهادتين، وتنفيذ منهج الله في الارض قولًا وعملاً، كما جاء في القرآن الكريم والسنة 

يل: هي قيام من له أهليه، بدعوة الناس جميعاً، في كل وق. (3) لله المطهرة؛ ليكون الدين كله
 والتأسي به، قولًا وعملًا وسلوكاً  -صلى الله عليه وسلم-زمان ومكان، لاقتفاء أثر رسول الله 

وقيل: هي إبلاغ الناس دعوة الإسلام، في كل زمان ومكان، بال#ساليب والوسائل، التي . (4)
: هي فن يبحث في الكيفيات المناسبة التي يجذب وقيل. (5) تتناسب مع أحوال المدعوين

وقيل: هي إنقاذ الناس من . (6) بها الآخرين إلى الإسلام أو يحافظ على دينهم بواسطتها
وقيل: هي . (7) ضلالة أو شر واقع بهم، وتحذيرهم من أمر يخشى عليهم الوقوع في بأسه

وقيل: هي قيام الداعية . (2) عملية إحياء لنظام ما؛ لتنتقل ال#مة بها من محيط إلى محيط
المؤهل بإيصال دين الاسلام إلى الناس كافة، وفق المنهج القويم، وبما يتناسب مع أصناف 

 .(9) المدعوين، ويلائم أحوال وظروف المخاطبين في كل زمان ومكان

                                                             

 .17ص، م1010، مؤسسة الرسالة العالمية، المدخل إلى علم الدعوة ،محمدفتح أبوال البيانوني.  1
 .14ص:  ،م1921ه  / 1401، 1ط، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت مرشد الدعاة،الخطيب محمد نمر، .   1
ه  / 1406، 1ط يت، مكتبة الفلاح، الكو 19ص:  الهدف "، -الوسيلة  -الدعوة الى الله " الرسالة  الواعي توفيق،.  3

 م.1926
 .17ص:  ه 1406، 1ط ،دار الوفاء، جدة الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم الخليل، حمد بن سيدي،ب مالحبيب.  4
، م1929ه  / 1409، 1، دمنهور، مصر طالبينةمكتبة  مستلزمات الدعوة في العصر الحاضر،المرشد علي صالح، .   5

 .11ص
 .39ص:  ،ه1417 ،1المكتبة القومية الحديثة، طنطا ط الدعوة والإنسان،، عبد الله يوسف لشاذلي.  ا 6
 .17ص:  ،ه 1346، 1ط، المطبعة السلفية، القاهرة الدعوة إلى الإصلاح،الخضر حسين محمد، .  7
 م1921ه / 1401، 3ط ،دار القلم، الكويت الدعوة الإسلامية في عهدها المكي مناهجها وغاياتها،رؤوف شلبي، .  2

  .31ص
 .49ص:  ، ه  1431،  1دار الحضارة، الرياض ، ط  الأسس العلمية لمنهج الدعوة الاسلامية،المغذوي عبدالرحيم، .  9



  

25 
 

ختلاف إختلاف التضاد، لكنها من باب إمنافاة بينها، فليست من باب  وهذه التعاريف لا
 .(1) التنوع، فكل تعريف للدعوة من هذه التعاريف عني بجانب من جوانب الدعوة وركز عليه
 والباحث هنا أراد المعنى الثاني وهو عملية النشر والتبليغ؛ لصلته الوثيقة بمقصد البحث.

 ثة؛سلامية مراحلَ الدعوة الثلاولكي يشمل تعريفُ الدعوة الإ
التبليغية، والتكوينية، والتنفيذية من جهة، ولكي يحتوي على عناصر عمل ال#نبياء عليهم 
الصلاة والسلام عامة، وعمل نبينا محمد صلى الله عليه وسلم خاصة من جهة أخرى، فقد 

مية بأنها: )تبليغ رأى الشيخ ال#ستاذ/محمد أبو الفتح البيانوني أن تعُرَّف الدعوة الإسلا
 .الإسلام للناس، وتعليمه إياهم، وتطبيقه في واقع الحياة(

تتحدَّث عن الدعوة من حيث هي هداية  -عز وجل-ومن خلال آيات في كتاب الله 
 :وإرشاد، وتبليغ وإنذار، وجهاد بالقرآن الكريم، فإني أستعرض بعض تلك الآيات

 .(1)تجئى بي بى بم بخ بح بج ئي ئى ئم ئح ئيئج قوله تعالي:
 ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ چ چ چ ئيڃ: وقوله تعالى

 .(3)ڎڎئى ڌ
: ، وقوله تعالى .(4)ڇڍئى ڇ ڇ ڇ چ چ چ چ ئي :ليكما جاء قوله تعا
 .(6)ئى ے ے ھ ئي :وقوله تعالى ،(5)ۆئى ۇ ۇ ڭ ئيڭ

ومما سبق يتضح أن الدعوة هي عملية دعاء وتبليغ وإنذار، وبذل للجهد، وهداية إلى الطريق 
قدم ممكن أن  وعلى ذلك .نوب، والفوز بالجنة، والنجاة من النارالمستقيم، ومغفرة الذ

تعريفًا للدعوة وهو: إنذار الناس وتبليغهم دين الله تعالى، وبذل الجهد في نصحهم بالتي هي 
 .أحسن؛ للترقي بهم إلى أعلى المراتب

                                                             

 م1001ه / 1411، 1ط ،دار إشبيليا، الرياض نصوص الدعوة في القرآن الكريم،العمار حمد ناصر عبد الرحمن، .  1
  .12ص:

 (.15) :يونسسورة  . 1
 (. 31) :ال#حقاف. سورة  3
 (.67) :المائدة. سورة  4
 (.51: )الفرقان. سورة  5
 (.1) :المدثر. سورة  6



  

22 
 

 مشاكلمفهوم الالمطلب الثالث: 
خلال سوف نعرض و  وة، متنوعة متباينة،التي تعترض طرائق الإصلاح والترشيد والدع مشاكلال

في رؤية الدكتور محمد عمارة رحمه الله.  لبعض أبرز وأوضح وأشهر نماذجها الراهنةالرسالة 
(، مشاكللكن من المناسب قبل التعرض لذلك أن نقف وقفة قصيرة عجل ى أم ام مصطلح )ال

عاجم بالنسبة للغة كالم بالنسبة للفكر والثقافة هي -فالمصطلحات كما سبقت الإشارة
 والمفردات.

هي ذلك الوضع الذي يمثل وجوده أو عدم وجوده، تهديداً أو إضعافاً أو تشويهاً  مشكلةال
الثبات والقوة والاستمرار  اد ل هر جزئياً أو كلياً، دائماً كان أو مؤقتاً، لوجود وضع آخ ر ي  

اً وإضعافاً وتشويهاً لمنظومة ومثال ذلك التحدي الثقافي، فهو يمثل تهديداً وخطر  والتمكين
أن نطلق عليه  ثقافية أخرى لها نسقها ومرجعيتها المتفردة المتميزة، ولهذا السبب يصح

 .(1)مصطلح التحدي الثقافي

هي تطورات أو متغيرات أو مشكلات أو  مشاكلأيضا هنالك تعريف آخر يقول بأن ال
مية أو العالمية. وهي قد تكون ذات صعوبات، أو عوائق نابعة من البيئة المحلية أو الإقلي

صبغة ثقافية أو إعلامية أو دينية أو اجتماعية أو سياسية أو اقتصادية أو عسكرية أو صحية أو 
 .(1)بيئية.. إلخ 

عاملا رئيساً في تحدي د م دى أخطاره ا وأضرارها على الوضع  مشاكلوغالبا ما يكون حجم ال
يمثل خطراً حقيقياً، نظراً لشد ة  مشاكلبعض ال الذي تستهدفه أو تتهد ده، فقد لوحظ أن

فنوعية المواجهة أو طريقة .. فتراضياً أو محدود التأثيرإبعضها الآخر يكون  تأثيرها، وأن
 .التصدي تتحدد بن اء ع ل ى ت ق وي م ن وع التحدي ومدى تأثيره أو ضرره

                                                             

  .11، سنة 10. أنظر: النويري، إبراهيم، أهم التحديات المعاصرة في طريق الدعوة الإسلامية، مجلة الجامعة ال#سمرية، عدد 1

 16/ تاريخ  www awihdah.comعلى موقع .زكريا داود، ال#مة الإسلامية والتحديات المعاصرة، مقال منشور . 1
 .1010أبريل 



  

21 
 

 المبحث الثالث: ترجمة حياة الدكتور محمد عمارة
 الإسلامية الساحة في حياة الدكتور محمد عمارة ومنزلته من الدراسة يةأهم تكمن تمهيد:

 التراث من المنطلق العرض في وتحديدا الآخر مع الحوار لنقاط تأصيلاوالفكر الإسلامي 
 المصطلحات أهمية إلى بالإضافة. كلها الإنسانية تشهدها التي التطورات من والمستفيد
 تعريفا أوله يشمل مبحث إلى هذه الدراسة تنقسم .فعال حوار إقامة في ل#هميتها وتحريرها
المطالب  وتتناول الفكري، وتكوينه وحياتهبداية من الميلاد والنشأة  عمارة محمد بالدكتور
دراستها، وفي النهاية الرد علي  في ومنهجه كتاباته في وأهميتها ضبط المصطلحات المتتالية

 .منها  وهو متبرأبعض التهم الواردة علي الدكتور رحمه الله

 والنشأة المطلب الأول: الميلاد
 الإسلامية البحوث مجمع عضو( 1010 - 1931) عمارة مصطفى عمارة محمد الدكتور
 شهر في الشيخ كفر بمحافظة" قلين مركز في مصر ريف في (1) مروة" قرية في ولد بال#زهر،

 إن أمه بطن في حملا زال ما وهو والده نذره وقد. م1931 الموافق ه 1350 سنة رجب
 صغيرة سن في الكريم القرآن . حفظ(1).العلم الدين أي العلم ويهبه محمدا سيسميه ذكراً جاء
 من عشرة الرابعة في وهو م1945 عام الابتدائي الديني المعهد دخل ثم القرية، كتاب في

 تكوينه في لىال#و  المرحلة تلك في تأثر وقد الزمنية الحقبة تلك في طبيعي هذا وكان عمره،
 غير في ومطالعة القراءة على وزملاءه شجعه الذي الفقي كامل محمد الشيخ بأستاذه العلمي
 قد كان كاملة مكتبة شراء من تمكن عمره من عشرة الثامنة سن في وهو. المدرسية الكتب

 وكانت نفسها، القرية في وفاته بعد ال#زهر خريجي أحد الشناوي التواب عبد الشيخ تركها
 والاجتماع والفلسفة الإسلامي العربي والتراث الفكر في كتاب آلاف أربعة تحوي غنية كتبةم

                                                             

 المشروع جاد، ؛17-11/1 الموضوعات، الفهارس كشاف المؤلفات عمارة، محمد الدكتور بليوجرافيا محمد،: . أنظر 1
 القاهرة،) الكريم القرآن في السنة معنى حول وشبهات حقائق عمارة، . ومحمد506 470: عمارة محمد للدكتور الفكري

 القران حول وشبهات حقائق عمارة، محمد .111 113 ،(1010 والترجمة، والتوزيع والنشر للطباعة السلام دار: صرم
 عمارة محمد الخطيب، معتز د .161-151 ،م1011 والترجمة، والتوزيع والنشر للطباعة السلام دار: مصر القاهرة،، الكريم

 .م1011 سبتمبر 14 ،"حياته عن الجزيرة مع حديث في
 .113ص ،م1992 الشروق، دار، الطبعة ال#ولى، الاجتماعي وال#من الإسلام عمارة، محمد، . 1



  

21 
 

 وحفظ طالب وهو وقرأها ال#وربية، عن ومترجمة عربية بين والتاريخ، والفقه والحديث وال#دب
 .(1)منه كثيرا

الشهادة  على حصل أن بعد م1949 عام بطنطا الثانوي ال#زهري المعهد إلى انتقل ثم
 لبنات شكلت التي ال#ثناء تلك وفي. م1954 عام الثانوية الشهادة على فحصل. الابتدائية
 ذهنه، في الديني التكوين اليسارية المصرية التنظيمات أفكار زاحمت فكره في أساسية
 التي الإجتماعية بالعدالة يتعلق ما سيما لا الإجتماعية السياسية بأفكارها مقتنعا فجعلته
 ذلك صاحب كما. الإقطاعيين من الفلاحون يعانيه ما بسبب قريته يف طلبته كانت

 .(1)والستينيات الخمسينات طوال العربية بالقومية اهتماماته

 المطلب الثاني: نشاطاته الجامعية
 نشاط ذا وكان القبول، إختبارات إجتيازه بعد القاهرة في العلوم دار بكلية عمارة محمد إلتحق
 ثقافية مواد لنشر" الشروق" باسم حائط مجلة زملائه مع أنشأ فقد ة،الجامع طلاب بين ظاهر

 له كتاب أول وأصدر. م1956 عام صدرت التي" المساء" جريدة في الكتابة وبدأ وفكرية،
 لبث ما الذي ،"العرب وحدة ضد أمريكا ومؤامرات العربية القومية" كتاب وهو م،1952 عام
 كانت العلوم. دار كلية في دراسته أثناء وفي الوقت ذلك في الروسية اللغة إلى ترُجم أن

 المتنوعي المحاضرين من ينهل أن الباحث يمكن الذي الثقافي بالنشاط مليئة القاهرة
 من كثيرا يحضر فكان والسياسية، وال#دبية الفكرية والمذاهب والاهتمامات المشارب
 أماكن في والعامة الخاصة لقاءاتهم في والعقاد حسين طه ل#مثال والمحاضرات اللقاءات
 ينشره ما جانب إلى الفكرية الإتجاهات مختلف في يقرأه كان ما مع القاهرة، في مختلفة

 .(3)وغيرهما البيروتية" الآداب" ومجلة المصرية" المساء" صحيفة في المقالات من

                                                             

 ،الجابري عابد ومحمد عمارة محمد فكر في دراسة والعلمانية، الإسلام بين النهضة مشروع .  محمد علی أبو هندي، 1
 .51-50صه، 1431 والترجمة والتوزيع والنشر المطباعة دار السلام: مصر لقاهرة،ا

، (1012 والتوزيع، للنشر الدولية مفكرون: مصر القاهرة،، عمارة محمد للدكتور الفكري المشروع جاد، رضا . يجى 1
 .472 -476ص
 .119ص م،1997 مصر، - الجيزة ، الطبعة ال#ولى،والإسلام العلمانية بين الحديثة محمد، نهضتنا، عمارة.  3



  

21 
 

 من فصل لكنه م،1952 عام العلوم دار كلية في عمارة محمد يتخرج أن المفترض وكان
 عام بداية وفي الجامعة، إلى عاد الفصل مدة نهاية وبعد نشاطاته، بسبب عام لمدة جامعةال

 عام وتخرج دراسته واستكمل خرج ثم ونصف، سنوات خمس لمدة اعتقل م1959
 درجة على وحصل العلوم، دار كلية في الفلسفة بقسم العليا بالدراسات التحق ثم. م1965

 وحقق درس حيث" المعتزلة عند الإنسانية الحرية لةمشك بموضوع م1970 عام الماجستير
 في بعد فيما الرسالة تلك ونشر ،"والتوحيد العدل" بفكر المتعلقة التراثية النصوص من عددا

 لدراسة سجل ثم". الإنسانية الحرية ومشكلة المعتزلة" و" والتوحيد العدل رسائل: "كتابين
 مقارنة دراسة قدم حيث" المعتزلة عند الحكم وفلسفة الإمامة نظرية" موضوع حول الدكتوراه

 والإمامة، والخلافة الدولة موضوع حول ال#خرى الإسلامية والفرق الشيعة مع المعتزلة لفكر
 .(1)م1975 عام الدكتوراة على وحصل

 المطلب الثالث: مشاريعه العلمية
 عددًا فحقق ري،الفك لمشروعه جهده وجميع تقريبًا وقته كل أعطى الجامعة في تخرجه وبعد
 من لعدد الكاملة ال#عمال ودرس وحقق وجمع والحديث القديم الإسلامي التراث نصوص من

 حتى يقال وما وقتهم في معارضيهم من عنهم قيل ما الحديثة، رغم الإسلامية اليقظة أعلام
. ت) ال#فغاني الدين والجمال( م1273. ت) الطهطاوي لرفاعة الكاملة ال#عمال أمثال الآن

 ولعلي( م1901. ت) الكواكبي الرحمن ولعبد( م1905. )ت) عبده ولمحمد( م1297)
 إلى إضافة أخرى كتبا أيضا عنهم وكتب( م1902 ت) أمين وقاسم( م1293 ت) مبارك

 الرزاق عبد: مثل الإسلامي التجديد أعلام عن دراسات عدة وكتب. الكاملة أعمالهم
 بن الحميد وعبد( م1996. ت) لغزاليا محمد والشيخ( م1971. ت) باشا السنهوري

 ت) المودودي ال#على وأبي( م1952 ت) حسين الخضر ومحمد( م1940 ت) باديس
 التراث أعلام وعن(. م1966. ت) قطب وسيد( م1949 ت) البنا وحسن( م1979

                                                             

 ،(1012) والتوزيع، للنشر الدولية مفكرون:  مصر القاهرة،) عمارة محمد كتورللد  الفكرى المشروع جاد رضا . يحيى، 1
 .494، 493 ،474ص
 



  

32 
 

( ه 106. ت) الدمشقي غيلان: مثل الفكرية، ومذاهبهم مشاربهم مختلف على الإسلامي
 النفس الحسن بن ومحمد( ه 144 ت) عبيد بن وعمرو( ه 110 ت) البصري والحسن

 بن عمر مثل الصحابة بعض عن وكتب(. ه 595 ت) رشد وابن( ه 145. ت) الزكية
( ه 73 ت) بكر أبي بنت وأسماء( ه 40. ت) طالب أبي بن وعلي( ه 13) ت) الخطاب
 وغيرهم.

 أبو نصر أمثال وناظرهم، لوافدةا الفكرية المشاريع أصحاب من عددًا عمارة محمد حاور وقد
 على الإسلامية للحضارة المميزة بالسمات مؤلفاته في واهتم (2)الجابري عابد ومحمد (1)زيد

 وبعرض والنهضة، التراجع مرحلتي في الإسلامي الحضاري وبالمشروع تاريخها، طول
 كتابات في والتغريب العلمنة وتيارات ودوافعها، الإسلامية غير الحضارات مع المواجهة
 العقلانية مباحث و الإسلامي، الاجتماعي العدل بموضوعات وانشغل وغيرهم المسلمين
 من العديد تحرير في أسهم كما والعقل النقل بين التعارض وعدم والإجتهاد والنص الإسلامية
 مصر في العلمية والمؤتمرات الندوات من كثير في وشارك المتخصصة، الفكرية الدوريات

 الموسوعات من العديد تحرير في شارك كما وخارجه، الإسلامي والعالم العربي والوطن
 موسوعة"و" العربية الحضارة و"موسوعة" السياسة موسوعة: "مثل والعامة والحضارية السياسية
 موسوعة" و" العلمية الإسلامية الموسوعة" و" الإسلامية المفاهيم موسوعة"و" الشروق
 وغيرها. ..."ال#علام

                                                             

لإسلامية ومتخصص في ، وباحث متخصص في الدراسات امصري أكاديمي م(1010-1943) نصر حامد أبو زيد.  1
واتُهم بالردة والإلحاد.  أثارت كتاباته ضجة إعلامية في منتصف التسعينيات من القرن الماضي .والعلوم الإنسانية اللغة العربية فقه

نادى أبوزيد بإخضاع القرآن لنظرية غربية مادية تنكر الخالق وتؤول الوحي  .وحكمت محكمة مصرية بالتفريق بينه وبين زوجته
منهم الدكتور محمد  رد عليه كثيرون .ال#سطورةالإلهي على أنه إفراز بيئوي أسطوري، ناتج عن المعرفي التاريخي الغارق في 

 رحمه الله.  عمارة
هو أستاذ الفلسفة والفكر العربي الإسلامي في كلية ( 1010مايو  3 -1936ديسمبر  17)  محمد عابد الجابري.  1

أهمها « توطين الفكر العربي»ا الفكر المعاصر ويعد كتاباً تدور حول قضاي  30أغنى المكتبة العربية بتأليفه  .بالرباط الآداب
والجائزة المغربية للثقافة  1922 عام اليونسكو للثقافة العربية من بغداد وكان قد ترجم إلى عدة لغات، حصل على جائزة

 .، يعتبر د. الجابر من اهم المفكرين المغربيين الذين تركوا بصمة واضحة في ال#دب العربي المعاصر1999 عام تونس في

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B5%D8%B1%D9%8A%D9%88%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B5%D8%B1%D9%8A%D9%88%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%84%D8%BA%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D8%A8%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%84%D8%BA%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D8%A8%D9%8A%D8%A9
https://www.marefa.org/%D8%B1%D8%A8%D8%A7%D8%B7
https://www.marefa.org/%D8%B1%D8%A8%D8%A7%D8%B7
https://www.marefa.org/%D8%A8%D8%BA%D8%AF%D8%A7%D8%AF
https://www.marefa.org/%D8%A8%D8%BA%D8%AF%D8%A7%D8%AF
https://www.marefa.org/%D9%8A%D9%88%D9%86%D8%B3%D9%83%D9%88
https://www.marefa.org/%D9%8A%D9%88%D9%86%D8%B3%D9%83%D9%88
https://www.marefa.org/1988
https://www.marefa.org/%D8%AA%D9%88%D9%86%D8%B3
https://www.marefa.org/%D8%AA%D9%88%D9%86%D8%B3
https://www.marefa.org/1999


  

31 
 

 ال#على المجلس: "مثل والبحثية، والفكرية العلمية المؤسسات من عدد عضوية نال وقد
 بال#زهر الإسلامية البحوث مجمع"و" الحضارية الدراسات مركز" و" الإسلامية للشئون
 الملكي المجمع" و واشنطن، في" الإسلامي للفكر العالي المعهد"و القاهرة، في" الشريف
 الجوائز من عدد على وحصل بال#ردن، البيت آل سسةمؤ  الإسلامية الحضارة لبحوث

 لبنان" الكتاب أصدقاء جمعية جائزة: "مثل والدروع، التقديرية والشهادات وال#وسمة
 الطبقة من والفنون العلوم وسام" و م،1976 مصر" التشجيعية الدولة جائزة" و م،1971
 المجمع جائزة" و ،م1993 العام لمفكر وعثمان علي جائزة" و م،1976 مصر ال#ولى

 القائد - الإسلامي القومي التيار وسام"و م،1997 الإسلامية الحضارة لبحوث الملكي
 م،1005 البحرين" الإسلامية للدراسات كانو أحمد" مؤسسة وجائزة م،1992" المؤسس

 لغات عدة إلى كتبه من كبير عدد وترجم .م1010/  01/12 في الله رحمه وتوفي(. 1)
 والروسية والفرنسية وال#وردية والإنجليزية والفارسية والمالاوية التركية اللغة مثل وغربية شرقية

 والبوسنية. وال#لبانية وال#لمانية والإسبانية

 نشاطه في البيئة المطلب الرابع: أثر
 الظلم فعارض واقتصادية؛ وسياسية إجتماعية ظروف من حوله كان بما عمارة محمد تأثر وقد

 جريدة في وكتاباته. قريته مساجد في يلقيها كان التي كخطبه عديدة بوسائل الإقطاعي
 وجدير. آنذاك القائمة والاجتماعية السياسية ال#وضاع نقد في وشعرا نثرا" الفتاة مصر حزب
 الطرق عن بعيدا الذاتية الصوفية الروحية التجربة صاحب الدكتور محمد عمارة أن بالذكر

 أو الخلق لنشأة مادية وتفسيرات مادي طابع من الاشتراكية في ما كل يقبل لم والجماعات،
 في ل#نها بدايتها؛ في م1951 عام يوليو ثورة مع متعاطفا عمارة كان ولقد (1)التاريخي التطور

 سرعان لكنه يحميه، الذي والملك الإقطاع ضد الشعب لإرادة انتصارا كانت نظره وجهة في

                                                             

 .116-115ص( 1992) الشروق دار) الاجتماعي وال#من الإسلام ،محمدعمارة، . 1
 النهضة مشروع هندي أبو علي محمد ؛72، المرجع السابق،  عمارة محمد للدكتور الفكري المشروع جاد، رضا . يحيى 1

 والتوزيع والنشر للطباعة السلام دار: مصر القاهرة،) الجابري عابد ومحمد عمارة محمد فكر في دراسة والعلمانية، الإسلام بين
 .53-51 ص(1431 والترجمة



  

32 
 

 يد في كانوا الذين وال#شخاص والرموز القوىو  الآليات تستخدم وجدها حين منها نفر ما
 مساره في عمارة محمد واستمر. (1) وأهدافها الثورة يعادون ال#ساس في وهم قبل، من الملك

 خروجه وبعد م،1959 عام الشيوعية التنظيمات أعضاء من كثير مع اعتقل حتى الاشتراكي
 عن رأى أن بعد السجن، في تبلور قد الفكري موقفه ل#ن سياسي؛ عمل أي في يشارك لم

 التفرغ وقرر أصحابها، إتجاهات باختلاف والإسلامية اليسارية والجماعات الفرق قرب
. وتعاليمه الديني للنص الخطأ الفهم تصحيح على ليعمل الفكر؛ صناعة على والتركيز الكامل

 لم اإذ أنهم الفلاحين بنصيحة بدأ حين القرية مساجد في خطبه بداية منذ ذلك بدأ وقد
 الذين يبشر الله أن لهم الله، وذكر عصاة فإنهم وأولادهم، يكفيهم ما على عملهم من يحصلوا
 ڈڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ئي: تعالى قال بالنار، أنفسهم يظلمون

 ڱ ڳ ڳڳ ڳ گ گ گ گ ک ک کک ڑ ڑ ژ ژ

 في الثورة على المستضعفين الفلاحين يشجع ذلك في وكان(. 1)ئى ں ں ڱ ڱڱ
 (.3) لمهوظ الإقطاع وجه

 بداياته في كان فإنه الدينية نشأته فرغم عديدة، فكرية بتحولات عمارة محمد مر وهكذا
 الإستعمار ومحاربة العروبة عن دفاعا نشاطه مكرسًا الماركسي للفكر منظراً عروبيا يساريا
 ذاه وعن. الإسلامي التيار إلى والإنضمام اليسارية الجبهة مغادرة إلى المطاف به إنتهى حتى

 والعدالة الثورية القضايا عن الدفاع باب من اليسار دخلت: "عمارة الدكتور يقول التحول
 في الصراع وليس الإسلام، في هو الإجتماعية المشكلة حل أن إكتشفت لكنني الاجتماعية،

 .(4)والماركسية" الطبقي

                                                             

 .15ص ت،.د القلم، دار: دمشق، والتجديد الإحياء داعية عمارة عيسى، محمد الرازق . عبد 1
 .97: نساء. سورة ال1
 .422ص، المرجع السابق، عمارة محمد للدكتور الفكرى المشروع جاد، رضا . يحيى 3
 والنشر للطباعة الهادي دار: لبنان بيروت،، الجديد الكلام في متنوعة ورؤى مناهج الكلامي الاجتهاد الجبار عبد الرفاعي،.  4

 160ص، م1001 والتوزيع،
 



  

33 
 

 عمارة محمد لدي الدكتور الفكري المشروع المطلب الخامس: ملامح
 الإصلاحي، المشروع وإهمالها السياسة على الإسلامية التيارات تركيز ينتقد ةعمار  وكان

 عقيدة ومعالمه الإسلام حقيقة إبراز الواجب أن ويرى. الإجتماعية العدالة مسألة وتجاهلها
 ال#ولى، العصور في الدنيا أحيا الذي بالإسلام المجتمع وإحياة فكرية، ومنظومة وشريعة
 فيه نعيش الذي الواقع بفقه والاهتمام النور، إلى الظلمات من أخرجها حين الإنسانية وهدى
 أو خفية وتحديات عداوات من بالإسلام يحيط ما ودفع عليه، الإسلامية ال#حكام وإنزال
 إلى بحاجة نحن الذي الواقع على ونتعرف بحقيقته، الآخرين وتعرف إسلامنا، فتعرف معلنة،
 المشروع معالم تتكون وبذلك. الإسلام يواجهها التي تالتحديا وعلى أسلمته، وإلى فقهه

 الكتابة إحترفوا قوم بين الفكرية الحياة في الواضح الإستقطاب المستوعب الوسطي الفكري
 فتبقى عليها، والتغلب ال#خرى ال#فكار محاورة في مزجاة بضاعتهم لكن الإسلاميات في

 العربية بالمذاهب تمذهبوا آخرين ينوب الآخر، أمام تصمد لا محلية -وجدت إن- فائدتهم
 بالغرب إنبهروا لكنهم مسلمون أنهم رغم الإسلامي، الفكر قضايا وجهلوا الغربي الفكر وأتقنوا
 إسلامية عقلية تكوين يستهدف مشروع من بد لا فكان مشكلاتهم، لكل علاجا فيه ورأوا
 ورؤية الآخر الفكر ضوء في الإسلام رؤية على قدرتها مع إسلامية، وجذور إسلامية بنوبة

 عمارة إستمر .وحيا وحضارة الإسلام وتفرد ميزات لتكتشف الإسلام؛ ضوء في الآخر الفكر
 قضايا يعالج واعيا فكريا مشروعا الإسلامية العربية للمكتبة يقدم أن إلى ساعيا طريقه في

 بآليات مدهوت التراث بنور طريقه تضيء فكرة حولها يكون أن قراءته في المتمعن يستطيع
 عصرها وتعيش والحضارية الإيمانية بالجذور ترتبط أصولية إسلامية بعقلية الواقع مع التفاعل

 بضاعة في ما وكشف التنصير ملف و الاستشراق موضوع أخذ فقد. مستقبلها وتستشرف
 من قدمه بما أسهم كما  .كتاباته من ملحوظا نصيبا وخوار زيف من المسالك تلك أصحاب

 قدرها رفع الذي بالإسلام وتحريرها ال#مة، رئتي إحدى هي التي المرأة قضية في متزن فكر
 خارج وإهانة إحتقار من له تعرضت ما ويلات من أخرجتها التي الحقوق من بكثير وميزها

 سبب ومصطلحات علوم من به يتعلق وما القرآن حول الغلاة شبهات على والرد الإسلام،
 تراثية نصوصا المسلمين. وحقق تاريخ في بالغ أثر له كان ذيال الغلط من كثيرا فهمها سوء



  

34 
 

 من كما اختار الحديثة، الإسلامية لليقظة روادًا رأهم الذين الفكر وقادة العلماء من لعدد
 واقعنا في عليه للبناء صالحا يزال لا عطاءً  قدمته فيما وجد وشخصيات نصوصا القديم التراث
 العربية ال#مة تعيشها حالية هموما تناوله جانب إلى ةقديم قضايا ومعالجة نعيشه، الذي

 الحضارية، ال#صول بين البعض إدعاه الذي النكد الفصام محو على عمل وقد الإسلامية.
 الذي الآخر مصادرة دون ،(1)استشرافه نحاول الذي والمستقبل فيه نعيش الذي الواقع وبين

 الإيمان بالشخص يصلان ولا المشكلة نلايحلا والإكراه فالمصادرة معنا، ويعيش معه نعيش
 ٺ ٺ ئي: تعالى قال تنوعه على الآخر لدى ما يستدعي القرآني فالمنهج حقيقي،
 ڇ چڇ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ئي، (1)ئى ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ

: يقول الآخر أن رغم بالحجة، ويناقشه ،(3)ئى ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ
 . هذا(4)ئى ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ے ے ئي

 نفى حتى تمادى ثم والجنون، بالسحر نبيه وصف الذي الآخر كذل فكر حوى الذي القرآن
 لا منطقي أمر أنه رغم التوحيد استنكر ثم بعدها، شيء ولا شيء كل هي الدنيا وجعل الآخرة
 .حوله يدور ما كل ويؤكده بل فيه شبهة

 نحضويًّا ومشروعا نظاما الإسلام يقدم مشروع إلى الحاجة يستشعر كان عمارة مسيرة وطوال
 وما له النبوي والبيان القرآني البلاغ هو فيه المقدس النقية، الجوهرية أصوله من ينطلق للأمة،

 يجيب وما يفيد ما منه نأخذ وإنما مقدس غير به يسترشد التراث في مما ذلك عدا
 يجتهدون كانوا الماضية القرون في فالعلماء. المتغير واقعنا في المطروحة التساؤلات
 كباقي لنا مُسخَّر فالتراث ال#قدمين، إجتهادات عند وقفوا لما عصرنا في انواك ولو لعصورهم،

 معجزة الكريم القرآن من منطلقة بعقلانية الفكري موروثها تميز الإسلامية وال#مة الكون، آيات

                                                             

 عمارة، ؛161-156ص م،1997 الشروق دار: مصر القاهرة،، الحضاري والتحدي ةالإسلامي الصحوة .محمد عمارة،.  1
 .17-16ص  ،1016م والتوزيع، والنشر للطباعة المقاصد دار: مصر القاهرة،، قلم مسيرة ،محمد

 . 111:سورة البقرة . 1
 .142: سورة ال#نعام.  3
 .16: . سورة فصلت4



  

35 
 

 بها أتي التي المادية كالمعجزات- لتدهشه لا العقل إلى لتحتكم أتت التي العقلية الإسلام
 باستدعاء فاهتمت -التفكير عن وشلتها بها المخاطبين عقول أدهشت التي بياءوال#ن الرسل
 ولا النقل على العقلية ال#دلة تقيم التي المؤمنة العقلية وبناء الإيمان إطار في واستنفاره العقل

 .الجنون هو الإسلام في للعقل فالمقابل تعارضه

 لمصطلحاتدراسة ا محمد عمارة في الدكتور منهجالمطلب السادس: 
 تثبت فبها المعرفية؛ المسائل وأدق العلمية القضايا أهم من ودراسته المصطلح قضية إن

 على للدلالة ما مصطلح تأسيس في خلل فأي الدلالات، وتظهر المقاصد وتتحدد المعاني
 كان إذا سيما لا المستخدم، مقصد عن بعيدة مضطربة معان إلى يؤدي قد معين، معنى

 القرآن تناولها التي المصطلحات من مصطلح أي ففهم والعقيدة، الدينب يتعلق المصطلح
 معاني على الوقوف بالضرورة يلزمه السياسة أو الحضارة أو بالعقيدة المتعلقة سواء الكريم
 المجتمع خارج سواء الإنسانية الثقافة وفي الكريم والقرآن اللغة في المصطلحات تلك

 وسياسي إجتماعي مكون الإسلامي ريخه. فالمجتمعتا إمتداد على داخله أو الإسلامي
 من عديد ذلك جراء وانتابه عديدة، جوانب في بما وتأثر ال#خرى المجتمعات من إستفاد

 القرآن بأن الإيمان من إنطلاقا الكريم، الكتاب في إجاباتها على العثور وحاول التساؤلات
 ڦ ئيڦ: تعالى قال (1) شيء كل ذكر فيه المقروء الإلهي الوحي كتاب الكريم

 .(1)ئى ڄ ڄ ڄ ڦ

 في شائع أمر -المصطلح إتحاد رغم- والمفاهيم المضامين في الاختلاف أن استيعاب ومع
 مضامينها تغاير مع الغرب ويتداولها والمسلمون العرب يتداولها التي المصطلحات من العديد

 أهل لدى والخاصة مةالعا المضامين إلى الانتباه دون إستعمالها يحدث مما حضارة، كل في
 والسياسية الثقافية حياتنا في والخلط اللبس من كثيرا عقيدة أو مذهب كل وأهل حضارة كل

                                                             

 
 .29: سورة النحل.  1



  

32 
 

 العديد فتتبع كثيرا المجال ذلك في عمارة الدكتور محمد أبدع وقد (1) المعاصرة والإعلامية
 النزاع فأطرا من بطرف تأثر دون الحق عن والباحث المنصف للقارئ لتقديمها محاولة في
 حواراتنا أغلب "أن عمارة محمد يؤكد ما ودائما .تلك من المصطلحات المصطلحات في
 بتحرير نبدأ أن علينا لذا المصطلحات؛ مضامين في الشائعة للفوضى بائسة ضحايا هي

 أطراف بها تحاكم وأحيانا أفكارنا طرح في نستخدمها التي المصطلحات تلك مضامين
 ومناطق الاتفاق مناطق ولتتحدد الآخر منا كل ليفهم مفاهيمها دتحدي من بد ولا الحوار،
 مقاومة في يساعد حادٍ  موضوعي حوار أي لتنظيم أساسية مهمة ذلك ل#ن التمايز؛

 وبين ناحية من والشرق الغرب بين الرؤية في الجذرية الاختلافات عن الناتج الاستقطاب
 أي حدود لضبط مهم مدخل شك لا كوذل (1) أخرى" ناحية من والعلمانيين الإسلاميين

 بينها الحوار في الخارجي المستوى وعلى المتعددة فصائلها بين الإسلامية ال#مة داخل حوار
 العلوم من علم أو الفنون من فن أي في المصطلحات قاموس كان ولهذا .ال#خرى وبين ال#مم

 الإتجاه وتكوين والهوية، والرؤية والمذهب الفكر تكوين في التأثير شديدة وأداة جدا، مهما
 سيما لا العقل توجيه وسائل أحد فالقاموس واضعيه؛ بفلسفة وصبغه يستخدمه لمن الحضاري

 ذي القاموس بواسطة الإسلامي التراث فهم من ال#مة تتمكن ولن. الإنسانية العلوم ميدان في
 في لحضاريا تراثه عن المسلم للعقل عزلا ذلك في ل#ن الغربية؛ والمفاهيم المنطلقات
 الحضارية هويتها حقيقة إدراكها في هو ال#مة لهذه النجاة المختلفة. فطوق المجالات

 المنظرين السنة على تنتشر التي للمصطلحات فهمها من ذلك ويبدأ (3)الآخرين مع وتفاعلها
 للفهم كذلك حوار ل#ي الصحيح للبدء عمارة محمد من إيجابية دعوة وهذه كتاباتهم، وفي

 خلق قد وجل عز طرشان. فالله حوار مجرد يكون لا كي فيه؛ تناقش موضوع ل#ي الصحيح

                                                             

 المصطلحات قاموس عمارة، ومحمد ،5ص ت.د الشروق دار: مصر القاهرة، والإسلام الغرب بين وليةال#ص عمارة، . محمد 1
 .6ص ،(1993) الشروق دار: مصر القاهرة،) الإسلامية الحضارة في الاقتصادية

 توزيعوال والنشر للطباعة السلام دار: مصر القاهرة،، المصطلحات معاني عن الشبهات إزالة محمد،عمارة، . أنظر:  1
 للطباعة مصر نهضة: مصر القاهرة، والإسلام الغرب بين المصطلحات معركة محمد، وعمارة، ،49ص ،(1009 والترجمة،

 .111صالمرجع السابق،  والتجديد، الإحياء داعية عمارة محمد وعيسی، ،11ص ،1004 والنشر،
 .157-156ص جع السابق،المر  والتجديد، الإحياء داعية عمارة محمد ،قعبد الرزا. أنظر: عيسی  3



  

31 
 

 ولتحقيق الحياة؛ وتطوير ال#رض عمران على والعمل التعارف إلى ودعاها وقبائل شعوبا الناس
 تعدد: من فيهم الله وضع ما ومع وحضارةً، ثقافة والشعوب ال#مم تعايش من بد لا ذلك

 ضبط إلى يحتاج بينهم الحوار في المصطلحات وجود انك ال#لسنة، واختلاف اللغات
 من لغة كل في المصطلحات لهذه إن حيث وتحديدها، المناقشات في المتداولة معانيها
. ال#خرى اللغات في نظائرها عن ومتميزة مختلفة ومعاني ومفاهيم مضامين اللغات

 هو ما بين والتمييز لاتهادلا تحديد يغُوزه فهمها تمام لكن الجميع بين شائعة فالمصطلحات
 والدينية والفلسفية الثقافية الخصوصيات من هو وما والعلوم المعارف من عام إنساني مشترك

 الغالب في لصالحها ووظفتها بالمصطلحات، بينها تفاوت على كلها ال#مم اعتنت وقد (1)
 العالم في الفكرية الساحة زالت ولا ال#مم، من غيرها مع معاركها في قويا سلاحا وكانت ال#عم

 في للغرب الفكرية التبعية مرحلة في لوقوعها ذلك من تعاني الخصوص وجه على الإسلامي
 في مهما دوراً للمصطلحات فإن ذلك جانب وإلى .والفكرية اليومية حياتها من كثيرة جوانب
 فالتطور ،الإنساني التاريخ في العلوم مسيرة معرفة علينا لتعذر ولولاها العلوم إلى الوصول
 لمدلولات جديدة ألفاظا تضع حين اللغة في كذلك وهو النواحي شتى في مستمر

 مضامين إلى الحقيقية مضامينها من تخرجها أو أخرى ألفاظ دلالات تغير أو مستحدثة،
 المصطلحات تحديد فإن لهذا محالة؛ لا واقع فالنطور موجودة ال#سباب دامت فما جديدة،

 عن فيها لعجز مفرغة حلقة في ندور لا كي ال#همية غاية في أمر هال الدلالي التطور ورصد
 أي في المعرفي الواقع عن ومعبر ومضامينه للفكر مؤشر فالمصطلحات. الهدف إلى الوصول
 وتتنوع فتتشعب وفرق، ومذاهب مدارس إلى مجردة مصطلحات من تتطور وهي مجتمع،

 كل تدفع (1) فكرية وعقد إشكالات إلى لتحو  قد عليها التعرف عدم ولكن الثراء على دليلا
 في كان ولو للشائع ال#عمى التقليد وعدم اكتشافها إعادة إلى ال#فكار بمجال المنشغلين

 مجال في الباحث اجتهد إذا سيما لا شمولية أكثر الآن فالبحث كثيرة؛ كتابات
 على فةالمختل الثقافات في المصطلحات مقارنة من عمارة محمد فعل كما المصطلحات

                                                             

 .2ص ، المرجع السابق،المصطلحات معاني عن الشبهات إزالة محمد، ،عمارة. أنظر:  1
 .13ص ، المرجع السابق،وتطورها دلالاتها: المعاصر الإسلامي الفكر مصطلحات معجم ،محمد . أنظر: عمارة،1



  

31 
 

 لتحرير كبيرة أهمية عمارة محمد أولى وقد .الحديثة ال#سلوبية الدراسات إليه تدعو ما نحو
 لهذا أفرد فقد (1) مؤلفاته في منها عظيما عددًا أورد ولذلك يستخدمها، التي المصطلحات

 الذي" المصطلحات معاني عن الشبهات "إزالة كتاب رأسها، على مؤلفات عدة الجانب
 "قاموس وكتاب المصطلحات، مضامين تحرير جانب في عمارة نتاج لمعظم جامعا اكتابً  يعد

 الغرب بين المصطلحات معركة" وكتاب" الإسلامية الحضارة في الاقتصادية المصطلحات
 مواجهة في الإسلام" وكتاب" الإسلامية اليقظة إلى الطريق "في وكتاب والإسلام""

 فيما كبيراً  فكرياً  نتاجا وقدم المصطلحات، ريرتح على مشروعه في عمل كما ".التحديات
 بين نقارن عندما تظهر المشاحة لكن ابتداء فيها مشاحة لا التي مضامينها وبيان بها يتعلق

 التي الإسلامية المفاهيم بإبراز واعتنى الغربية، الثقافة في ونظائرها الإسلامية ثقافتنا في معانيها
 ترشيد أجل من والإنسانية؛ والإسلامية والقومية الوطنية من الانتماء دوائر بين للتكامل تؤسس
 تلك في طريقه ضل الذي العالم إلى بالإسلامية المتميز النموذج وتقديم الإسلامي الفكر

 الغربي الثقافي المنتج على واطلاعه ثقافيه تنوع ذلك على عمارة ساعد وقد .(1)الميادين
 ويرده بعناية ذلك عمارة يقرأ إذ الكريم ورسوله وكتابه مالإسلا حول يدور ما يثار: لما ومتابعته

 إطار سيما وفي النقاش لا موضع للمسألة تناوله كثيرا في الخصم أسلوب ويستخدم بتجرد
 في المصطلحات استخدام كثرة أن إلى يشير كان ما أحياناً  بالمصطلحات الكبير إهتمامه
 مقصد على الوقوف وصعوبة ضامينهام اضطراب في سببا كان الإسلامي العربي التراث

 الفرق من ما فريقي لدى خاصا معنى تتضمن المصطلحات كانت بعض إذ المتكلم؛
 مع مضامينها اختلفت لذلك ونتيجة آخر، فريق لدى مفارق معنى ذات وتحدها الإسلامية

 للقول يدفع مما والغموض اللبس زاد مما المعاصرة ال#بحاث في المستخدمة المصطلحات
 الحي تراثنا على للتعرف الطريق هو ليس المصطلحات وراء البحث يكون ما أحيانا نهبأ

 واللبس المصطلحات تلك مثل في الخوض دفع وقد. بنا ضاراً  ذلك يكون قد بل النافع،
 المسائل، بعض في المسلمين تراث كل إسقاط إلى الباحثين بعض اكتنفاها اللذين والغموض

                                                             

 .41 ق، صالمرجع الساب عمارة، محمد للدكتور الفكري المشروع . أنظر: جاد، 1
 .31-30ص  ،م1016 والتوزيع والنشر للطباعة المقاصد دار: مصر القاهرة،، قلم مسيرة ،محمد . . أنظر: عمارة، 1



  

31 
 

 ذلك في الخوض يعد ولذلك. (1)الميادين تلك مثل في به يعُتد ما تراثنا في يكون أن وإنكار
 تساعد دعالم فيها وضع قد عمارة محمد لكن الناس، من كثير فيها يثبت لا مغامرة المجال

 حياتنا في الدائرة المصطلحات من كثير عن الصواب إلى أقرب صورة تكوين في يرغب من
 أمام يقف عمارة محمد وكان .والغلو لتشددا متعددة من أنواعا أخرجت والتي الفكرية

 اللغوي ومحرراً للمعنى وزمانيا مكانها التاريخية النشأة أصول مبينا يعرضها التي المصطلحات
 هذه تحديد في خلاف من ورد وما والغربية الإسلامية الحضارتين في الاصطلاحي والمعنى

 كان ومضمونه تعريفه أن فيذكر النص، لمصطلح عرضه ذلك أمثلة ومن ،(1)المصطلحات
 وتحديده معناه جلاء من وتجعل جعلت وأوهام شبهات موضع بل واختلاف، خلاف مثار

 خواص لدى النص تعريف في ورد ما فتناول الاختلاف لتجنب ضروريا وشرطاً  طبيعيًّا مدخلا
 التي الثوابت في والدلالة الثبوت قطعي هو ما على النص تعريف قصروا الذين الإسلام مفكري

 دخل ما وذكر. بعيد من ولا قريب من لا الاحتمالات عليها تعرض ولا التحول يصيبها لا
 مع الفكرية حياتنا في صوتهم علا الذين بالعوام وصفهم من عند مشتبهات من النص مصطلح

 لفظ بإطلاق يكتفوا لم فإنهم الإسلامية، حضارتنا في والإبداع الاجتهاد وتراجع التقليد ارتفاع
 ما كل المصطلح إلى أضافوا بل والسنة الكتاب وروايات ومأثورات ألفاظ كل على صالن

 وضعه من ينطلق عمارة من متميز تحديد وهذا. (3) الإسلامية المذاهب في ال#قدمون كتب
 لا الذي دوره منهما ولكل بشريا البشري والإنتاج مقدسًا المقدَّس يجعل إذ نصابها في ال#مور
 .كلها والإنسانية الإسلامية ال#مة اريخت في إغفاله يمكن

 جعلوا الذين العوام هؤلاء على العيب في والسلف التراث لمصطلحي تعرضه عند عمارة وزاد
 وأوجز للأحياء، التفكير تمهمة الموتى اختصوا بأنهم فوصفهم واحدة، كفة في كلها التراث
 ليس ال#مر أن فذكر جمود،وال بالتجديد التراث علاقة عن تحدث حينما النقاط من كثيرا
 فليس والتجديد، الجمود معايير عن بحثنا إذا ذاته التراث مطلق وليس بالتراث الارتباط مطلق

                                                             

 .12-16م، ص 1009 الدولية، الشروق مكتبة: مصر القاهرة،، الإسلاميين مذاهب في الحرية مفهوممحمد، عمارة، .  1
 .111 المرجع السابق، ص والتجديد، ياءالإح داعية عمارة ، محمدقعبد الراز . عيسى  1
 .92-96ص  ،م1009 الشروق، دار: مصر القاهرة،، الإسلامي المنهج معالم ،محمد . أنظر: عمارة، 3



  

42 
 

 التمايز فمعايير ولذلك تراث، ودون سلف دون حركة أو دعوة أو مذهب أو إنسان أي هناك
 هذا مع تتعامل وكيف التراث؟ من لون أي: هما سؤالين حول تتمحور السياق هذا في

 للمسائل وعرضه الفكرية حياته في أثره وبان الطرح ذلك في عمارة صدق وقد (1)التراث
 وكيفية التاريخي وسياقها وراءها عما بل ألفاظ عن ليس الثراث في بحث إذ المختلفة؛
 تراث من يستفيد بل التراث أجزاء من جزء أي يرد لا ولذلك الحديث، العصر في اصطحابها

 ال#ول أسباب في يبحث إذ النهضة؛ عصر تراث من يستفيد كما لفكريا التراجع عصر
 النهضة طريق في مشعلا لتكون النهضة أسباب عن الثاني وفي الآن ال#مة لتتجنبها التراجع

 والنقل العقل مصطلحي تحرير دون شائعة وجدها التي المصطلحات بين ومن .المعاصرة
 العقل بين العلمانيون يدعبه الذي المزعوم لتعارضا انتفاء وكشف كتبه، من عدد في فتناولهما
 يثق والنقل الشرع، فقه أداة الإسلام في الإنساني والعقل والتدبر، للتعقل داع فالنقل والنقل،

 شيء كل عقل على القدرة إمتلاكه يتصور حين العقلاني الغرور يرفض بالطبع لكنه العقل في
وظفه  ما حدود في للعمل مدعو الإسلام في عقلفال الوحيد، الوعي سبيل هو وأنه شيء وأي
 العقل يقدم أنه من به اتهم ما لكل رد الدقيق المعنى بهذا للعقل عمارة تناول وفي (1) الله

 .لديه والعقل النقل بين الوثيقة العلاقة ويوضح النقل، على

 إذ خصوم؛ال مخاطبة في كبيراً دور لها أن يؤكد للمصطلحات عمارة فيها يعرض مرة كل وفي
 الحوار يكون وإنما يقولون، ما نصادر ولا يدعون ما تتجاهل ألا محاورتهم عند الضروري من

 بالمنطق ونتحدث ذاته، يخاطب الذي الحق صاحب منطق من ونتجرد والحجة، بالمنطق
 لا الفكر وعقلانية العلم وبلغة بمنطقهم، الخصوم حجج يفُيد الذي الهادئ الموضوعي
 قدم وقد. (3) الآخرون بها يؤمن لا التي الخاصة الدينية بمأثوراتنا ىحت أو بالعواطف

 والحرية والتعددية والوسطية والسلفية والتجديد والجهاد كالاجتهاد عديدة مصطلحات

                                                             

 .14 المرجع السابق، ص والإسلام، الغرب بين ال#صوليةمحمد،  عمارة، 1
 .37المرجع السابق، ص الإسلام، في العقل مقاممحمد،  . عمارة، 1
 ،3 ص ،م1999 والتوزيع، والنشر للطباعة مصر نهضة دار: مصر القاهرة، والإسلام اليهودية بين القدس ،محمد رة،. عما 3

14. 



  

41 
 

 وهو المقلدين والشرقيين الغربيين من أصحابها على وردا لها بيانا الاستشراق فكرة وكذلك
 الشبهات ورد المنافشة في بتجرده تشهد عديدة كتبا فيه بةللمكت وقدم عمارة فيه تميز مقام
 ال#رقام ويوظف شبهائهم، في عليه يعتمدون الذي بكلامهم ومحاسبتهم بل أصحابها على

 وشرحها للمصطلحات تناوله في منهجه أسس وقد .ذلك كل في فعالا توظيفا والإحصاءات
 في وضرورتها الإسلامية، الحضارية ةبالخصوصي والخبير والعميق الكامل إيمانه من انطلاقا

 في وضعا إليها تنتمي التي الحضارات لتمايز تبعًا وتمايزها المصطلحات خصوصية بيان
 لنموذج وينالنا فكرنا في تفيد فعالة بنتائج الخروج أجل من وذلك. وتوظيفا اقتراضا أو ال#صل
 الفكري، عمارة مشروع في كبرى أهمية التاريخ مثل ولذلك. الإسلام ومرجعيته محوره نضوي

 وقائعه؛ ويعلل به ويستشهد عمارة فيقرأه وتطوراتها، أحداثه تنضب لا معين فالتاريخ
 التاريخ بقراءة ذاكرتها أنعشت إذا ال#مة وعي يكون أن يمكن الذى والنموذج المثل لاستخراج

 لدى ما وتؤكد تتكرر، التي الوقائع تلك من الحقيقية قدراتها وعرفت المختلفة مراحله في
 الإنساني فالتاريخ (1)المستقبل نحو وتقودها الحاضر صراعات على تعينها قدرات من ال#مة

 بما إنه إذ انطلاقنا؛ نقطة يكون أن بد لا عمارة عند الخصوص وجه على والإسلامي عموما
 ال#مة وخاصة كلها الإنسانية بوصلة تحديد في كبير دور له وسلبيات إيجابيات من فيه
 .للمستقبل رؤيتها في سلاميةالإ

 من بالرغم جديد، فقه إلى بحاجة ال#مة أن للمصطلحات رؤيته في دائما عمارة محمد ويؤكد
 فقيه صالح، كله أن هذا معنى ليس ولكن العالم، في لها مثيل لا فكرية ثروة القديم فقهنا أن

 على معتمد يدجد فقه إلى حاجة هناك لذلك. الإسلام هي وليست عصرها، بنتُ  أفكار
 مخالفة دون الحاضر، يقتضيه ما إليه ويضيف منه وينتقي الماضي قيمة من يعُلي القديم،

 شيئا تلفي لا الدولية، العلاقات في جديد لفقه تحتاج الجديدة العالم فظروف ثابت لنص
 ظروفها، بنت مصطلحات فهذه التراث، كتب في الحرب ودار الإسلام دار عن كتب مما

 تعني لا ومستقبلها ال#مة تراث بين الوثيقة فالعلاقة. وتحديدها إليها والإضافة فحصال يلزمها
 وتعيد السلف، تجارب عين المستقبلية تطبيقاتنا حتى تصير التراث قوالب في المستقبل صب

                                                             

 .33-39ص ،م1997 الرشاد دار: مصر القاهرة،، التاريخ وصناعة بالتاريخ الوعي ،محمد . عمارة، 1



  

42 
 

 من تعلمنا فقد. التراث مخطوطات في كبيرا حيزا شغلت التي الجدل مسائل الفكرية حياتنا
 ال#مة فصل دون تتطور وتطبيقاتها فالعلوم الكون، في الله سنن من سنة هو رالنطو  أن التراث

 .والتميز والتواصل الثبات منه يستمد الماضي، ل#صالة حامل فالجديد جذورها، عن

 المصطلحات من العديد بين جادة مفصلية بفوارق التمييز إلى عمارة محمد سعى وقد
 في خلطا تشكل التي تلك والغربي، الإسلامي يالشرق العالمين بين والمشتركة المتداولة
 من كل في ومتباينة مقصودة معان من له وضع ما غير في الواحد المصطلح استخدام

 القارئ، أمام الرؤية توضيح إلى التمييز ذلك من وقصد والغربية الإسلامية الشرقية الحضارتين
 إسلاميا المعاني في لفرقا على والوقوف المصطلحات تلك استخدام عند الدقة ومراعاته
 والاجتهاد والحكم والحرية والتشريع وال#صولية العلمانية المصطلحات تلك أمثلة ومن وغريبا،

 مشاحة هناك أن وأثبت الاصطلاح، في مشاحة لا مقولة اضطراب على أكد وقد. والعقلانية
 حين اللبس لإزالة بدقة ومعرفتها تثبيتها من بد لا وأنه المصطلحات، مقاصد بين واختلافات
 هو ما مع التعامل في رأيه والمعتقدات ويوضح ال#فكار عرض في واستخدامها استدعائها

 المصدرين لهذين رؤيته في واضحًا منهجا فيضع إسلامي، تراث هو وما غربي وافد
 العدل، هو المقاصد هذه وأهم مقاصدها وبين النصوص بين التمييز على يقوم المتغايرين،

 أحاديث سيما لا ال#خرى النصوص وبين والثبوت الدلالة القطعية الوحي نصوص بين والتمييز
 الشريعة روح على تعرض عندما منطقها يتسق لا التي أو الضعيفة أو الموضوعة أو الآحاد
 تطبيقات وبين ومقاصد نهج هي التي الشريعة بين التميز إلى بالإضافة. الكريم القرآن ومنطق
 دينا، ليست واجتهاداتهم السلف وتطبيقات ثوابت فالشريعة قدمينال# واجتهادات السلف
 . والتمييز(1)له واجتهدوا فيه عاشوا الذي للواقع مغايرا واقعا يعيش لمن ملزمة ثوابت وليست

 عصرهم واقع على الدين لهذا السلف تطبيقات وبين به وأوحى الله وضعه الذي الدين بين

                                                             

 والإسلام، الغرب بين المصطلحات معركةو  ، 166المرجع السابق، ص  التحديات، مواجهة في محمد، الإسلام، عمارة.  1
 .166 – 161صالمرجع السابق، 



  

43 
 

 والحدود والنهج وال#صول بالعقائد المتعلقة النصوص بين تمييز هو وانقضى، تغير الذي
 .(1)بالضرورة متغير دنيوي لواقع تقنينا جاءت التي النصوص وبين والحرام، والحلال

 عليها والرد دكتورلل الموجهة تهاماتالا : بعضسابعالمطلب ال
 الجزئية ءةالقرا على القائم والتجريح للنقد يتعرض الميدان ذلك في يجتهد إذ عمارة ومحمد
 المؤمنين من يطلب عمارة أن النقاش مواطن أحد في القراءة تلك أصحاب فيدعي لكتاباته

 أن رغم (1)جميعا يقيمونها واحدة دولة في الكفرة والنصارى لليهود أولياء يكونوا أن الصالحين
 الثغرة تلك مخاطر عن غافلين منا الكثيرون يظل أن من فعجب تعجب فإن: "يقول عمارة

 العروبة مع تناقض عن موضوعية غير تصورات والقومية الوطنية صفوفنا في تفتحها لتيا
 العربية فال#مة واحدًا، مزيجا يُكو نان الحقة والعروبة الحق الإسلام أن من الرغم على الإسلام
 إمكانياتها بحكم المحيط هذا لقيادة ومرشحة مدعوة   الإسلامي المحيط في قوميا المتميزة

 به الواحدة العربية للأمة الخالدة الرسالة هو فالإسلام الدين، في العرب ولمكانة ياالدن في
 عن قوميا تميزت به الذي النفسي والتكوين والعادات الفكر كان ومنه القيادي، مكانها تبوأت
 لا متعددة فكرية صراعات خضم في كان ل مَّا عمارة من التدرج وهذا. (3)القوميات" من غيرها
 بمستوى ل#عماله المتابعين القارئين في كبير أثر له كان وخارجيا داخليا ستمرةم زالت

 لمقال المتعجل القارئ عكس على وإشاراته لمنهجه واضحة رؤية لديهم فيتكون تدرجها
 وسيخرج .الفكرة ليكمل تالي ويتبعه فيها سابق له ما سلسلة من متجزأ لكتاب أو منفصل
 الإسلامية ال#مة عن بقوميتها العربية ال#مة فصل يعني لا ارةعم بأن السلاسل لتلك المتتبع
 الدين بجمال متأثر فيها وهو كثيرا، عليها أكد التي الانتماء دوائر في يدور بل ال#كبر،
 ذات تعتنق التي الملة ودائرة إليها ينتسب التي ال#مة دائرة الثلاثة الدوائر رتب الذي ال#فغاني

                                                             

 .167ص ، المرجع السابق،التحديات مواجهة في محمد، الإسلام، عمارة.  1
 الدكتور ومقالات لكتب سلفية إسلامية دراسة والجماعة، السنة أهل ميزان في عمارة محمد صالح، بن سليمان، الخراشي.  1

 .413ه، ص1413 الجواب، ، دارعمارة محمد
 .24-23ص ،م1922 الشروق، دار: مصر القاهرة،، الطبعة ال#ولى، والعروبة الإسلام ،محمد . عمارة، 3



  

44 
 

 على القومية تقديمه من به إتهم ما غير على وذلك الإنساني النوع ةودائر  به يؤمن الذي الدين
 .الإسلامي ال#شمل الإطار داخل دوائر والوطنية القومية يرى فهو الإسلام،

 من متعددة جوانب في عمارة لمحمد معارضته من عمر الحميد عبد إدعاه ما ذلك ومن
 بها المناداة إعتبر حيث الحكم، إلى للوصول باستغلالها دعاتها متهما الحاكمية، فكرة

 التي الحكومة تلك الثيوقراطية، الغربي بالمصطلح يسمى ما أو الدينية، بالحكومة كالمناداة
 شعار تحت واستعبادهم الناس لحكم الدين واستغلت الوسطى، القرون في أوروبا في ظهرت

 إسلامية عن ديثهح في عمارة عن الحميد عبد ونقل (1)الكهنة الحاكمية الإلهي التفويض
 يستلزم ألا: يتساءلون بالفعل وهم الباحثين بعض يتساءل وقد: "قوله الإلهية والحاكمية الدولة

! الناس؟ من غيرها دون جماعة أو بعينه حزب يحتكرها أن إشتراط الدولة إسلامية إشتراط
 غُربة رغم ال#قل، على والتطبيق الواقع في (1)وال#كليروس والكهنة الكهانة إلى هذا يقودنا وألا

 عن النقل يكمل لم عمر الحميد عبد لكن ،(3) ومنهجه" الإسلام تصور في وغرابته ذلك
 إحتكار وبين الدولة إسلامية بين التلازم تنفي التي الحقائق من عمارة قدمه ما وأغفل عمارة،
 وأركانه هعقائد ولا الدين أصول من ليست فالدولة بذاتها، فئة أو بعينه الحزب فيها الحكم
 بما فالدولة. ثمرة للاجتهاد أكثرها أو هي التي بل الاجتهاد، فيها يرد التي الفروع من لكنها

 يحتكر لا بشري إجتهاد هي بالمدينة أقامها التي وسلم عليه الله صلى النبي دولة ذلك في
 على قادر لكل حق فهي غيرها دون الناس من فئة وقانونها لدستورها التنفيذ ولا لها التفكير
 وتلك مجتهد، الإسلامية الدولة في ال#على إحتكار فالحاكم أو دون كهانة بحقوقها الوفاء
 للدولة وسلم عليه الله صلى النبي سياسة كانت وكذلك معصوم، غير أنه أي مراتبه أرقى

 الله رسول بعد الحاكم وهذا وحدودها، الشريعة مقاصد تحكمها وشورى معصوم غير إجتهادًا
 تنفيذ سلطات إليه وتفوض وتبايعه الإسلامية، بالشورى ال#مة تختاره وسلم عليه للها صلى

                                                             

 الدراسات كلية،  الوطنية النجاح جامعة ،القرآن ظلال في الحاكمية الواحد، عبد الحميد عبد عمر الحميد . أنظر: عبد 1
 .173صم، 1004فلسطين، ، العليا

 .الميلادي الثالث القرن في إلا النظام هذا يظهر ولم المسيحية بالكنائس خاص كهنوتي . نظام 1
 المعرفة إسلامية) المعاصر الإسلامي الفكر عمارة، محمد للمؤلف لمنهج الإسلامي المعالم الدين، عماد، شاهين. أنظر:  3

 .(1995) 174-1/17171( سابقا



  

45 
 

 أولي وسائر ومؤسساتها الدولة أجهزة بواسطة الدين وحراسة الدنيا لسياسة الإسلامي القانون
 الكهانة من خطر فلا والقيادات ال#جهزة هذه من ل#حد أو ل#ي عصمة ولا فيها، وال#مر الرأي

 عليه الله صلى الرسول بعد الإسلام في العصمة إن بل بالسلطان والإستثار السلطة إحتكار أو
 أفضل كان إذا دينيًّا المفضول إمامة أن . كما(1)ضلال على تجتمع لا التي للأمة هي وسلم

 في والسياسة الحكم منهج من الكهنوت واحتكار الكهانة إنتفاء دليل هو ولايته، مهام في
 منها تلوح التي المنافذ وإغلاق الذرائع سد على الإسلامي المنهج عمل وقد. الإسلام دولة

 لم فالخلافة الإسلام، دولة في السلطة إحتكار رائحة منها تروح أو والكهنوت الكهانة ظلال
 بيت في السياسي الحكم يظل ولم بارئه، إلى الرسول إنتقال بعد طالب أبي بن لعلي تعط

 .(1)وتطبيقاته الإسلام منهج في السلطة تكارإح شبهة أي يظهر ولم النبوة،

 بالمخلص مثاليا حلما الإمامة، مسألة في الإمامية للباطنية التجريدي النظري التصور جاء وقد
 في الخارجي الغلو وسبقهم والتطبيق، والممارسة الواقع وبين بينه علاقة لا نحو على المثالي،

 في والنسك والتقوى الصلاح صنعه ذهنيا يداتجر  كان الذي بالمعصية، والتكفير الحاكمية
 جلوسهم بعد الفكر هذا عن معظمهم يعود أن قبل- الخوارج طلائع كانوا الذين القراء أذهان

 التطبيق على عز الذي الغلو ذلك -عباس بن الله وعبد طالب أبي بن على مع ومناظرتهم
 الدولة وجاءت. بالسيف قهتطبي محاولة عند جمعاء، ال#مة وعلى أصحابه على وبالا وكان

 للشريعة موكول سياستها في الحاكمية ل#ن إسلامية؛ فالدولة فريدا، نموذجا الإسلامية
 في إسلامي اجتهاد ل#نها نفسه؛ الوقت في مدنية أنها كما إلهي، وضع هي التي الإسلامية

 عهجم ويجب يمكن ما بين فجمعت وحدودها، الإسلامية الشريعة بمقاصد محكوم الفروع
 الحضارة منهج نظر في بينها الجمع إلى سبيل لا متقابلات هي التي ال#قطاب سمات من

 .(3)بينها والتساند المؤاخاة عن الغربية، فضلا

                                                             

 .136-135المرجع السابق، ص الإسلامي، لمنهجا معالممحمد،  . أنظر: عمارة، 1
 .132ص المرجع السابق، الإسلامي، المنهج معالممحمد، عمارة، . أنظر:  1
 .141-140 ص ،المرجع السابق نفسه. أنظر:  3



  

42 
 

 في الاختلاف هذا ومع الحاكمية، يعارض بأنه عمارة الدكتور لاتهام التفنيد هذا كل وبعد
 أن إلى تضاد. أتخلص إختلاف منه أكثر تنوع إختلاف أراه الذي الحاكمية مصطلح فهم

 القائلين فإن النسبية؛ البشر بحاكمية للقول تطبيق ومنتهاه مبدأه في هو الله بحاكمية القول
 يفهمهم المعنى هذا إلى توصلوا بشر ال#صل في هم للبشر، حاكمية لا أنه الله حاكمية بمعنى
 ضموها خرىأ نصوصا ذلك في واصطحبوا (1)ئى ژ ژ ڈ ڈ ئي القرآني الكريم النص

 في البشر الحاكمية إقامة ذلك وفي الفكرة، بهذه وخرجوا فهمهم وطبقوا بعضها إلى
 في دور الحق للإسلام يكون أن ينكر بأنه عمارة إتهم وقد .الله وتطبيقه مراد لفهم إجتهادهم

 ررفيق الله بوجود الاعتقاد على الإسلام ينصر أن يحاول وبأنه الدنيوية، المسلمين أمور تنظيم
 في شرعية ال#حكام الدين فصل على ويركز مؤمنون، كلهم والمسلمين والنصارى اليهود أن

 والرأي للعقل ترجع والسلطة الخلافة أمور وأن اليهود في نزلت الحكم آيات وأن الدنيا أمور
 قدمه لما دقيقة بمطالعة صاحبها إهتم إذا تقال لا الاتهامات تلك كل ولكن (1)للشرع لا

 .الصدد هذا في عمارة

 ودراسةللتعريف بالدكتور محمد عمارة عليه رحمة الله  مدخلا الدراسة تلك كانت  :لخصم
 وهو الكريم للقرآن حفظه بعد تماما كان ل#نه كثيرا؛ بها اعتنى فكره الذي في المصطلحات

 الاجتماعية عن العدالة بحثه إطار وفي حياته، مقتبل في الماركسية في ورحلته صغير
 رحاب في بوصلته واستقرار مكان كل في للمظلومين الخصوص وجه وعلى كلها نيةللإنسا
 وفي الوضعية المذاهب ضلال من كلها البشرية لنجدة الخاتم الإلهي والوحي الحنيف الدين
 وعلى الإسلامي الداخل مستوى على المصطلحات طيغي كبيرا غلطا وجد الرحلة تلك

 تلك عن الشبهات وإزالة الثغرة تلك لسد طريقه في وهو .والآخر الإسلام بين العلاقة مستوى
 الإنساني؛ الموروث لمطالعة بتجاوزه بل الإسلامي الموروث عند يتوقف لا المصطلحات

 تمثل أسفار أو سفر القارئ يدي بين ليكون وضبطها المصطلحات تلك أصول عن باحثا

                                                             

 .57: سورة ال#نعام.  1
 .131 ص ت،.د والتوزيع، للنشر فراس ،دار، والرواد عمارة محمد مصطفى، محمد بن محمود، تموس.  1
 



  

41 
 

 في ال#مثل والتوظيف صحيحال الإستخدام على تعينه المصطلحات تلك لرحلة محكمة خريطة
 هذا في ال#ولى الحلقة تمثل الدراسة الوجيزة وهذه .الآخر مع وتعامله رؤيته أو للإسلام رؤيته

 خاصا كتابا لها أفرد سواء عمارة محمد تناولها التي المصطلحات من مجموعة أو الموضوع
 الذي والتميز جديدوالت دراساتها في منهجه وبيان كتبه، من كتب عدة ثنايا بين ضمنها أو

 عمارة محمد فكر في المصطلحات غير كثيرة أخرى مواضع وهناك .ذلك في به تميز
 ما وكشف لفكره متنوعة الإخوة القارئين بدراسات أوصي ولذلك والتحليل، الدراسة تستحق

 .ردها حياته رحمه الله في هو سعى وشبهات إتهامات من به ألم

 

 

 

 

 

 : الباب الأول

كتور محمد عمارة رحمه الله وقواعد منهجيته في في سمات الد 
 الدعوة

رحمه  محمد عمارةالدكتور  الفصل الأول: سمات في طبيعة شخصية وموهبة
 الله

 والعقل والنقلالجمع بين العلم والعمل المبحث الأول: 

 والتصوف الجمع بين الفكر والأدبالمبحث الثاني: 



  

41 
 

 يدوالتجد لتراثالجمع بين ا المبحث الثالث: 

الإسلامية والتيارات  الجمع بين دراسة المذاهب الكلاميةالمبحث الرابع: 
 وغيرالإسلامية

 الجمع بين الوطنية والعروبية والإسلامية والإنسانيةالمبحث الخامس: 

 كتابة والخطابة والجهادالالمبحث السادس: الجمع بين 

 

 الفصل الثاني: قواعد منهجيته في تناول مشاكل الدعوة

 ث الأول: الوسطية الإسلاميةالمبح

 المبحث الثاني: العقلانية الإيمانية

 المبحث الثالث: الإيمان بالتعددية

 المبحث الرابع: المواكبة والتجديد

 محمد عمارةكتور د الالفصل الأول: سمات في طبيعة شخصية وموهبة 
أن بدأنا  رحلتنا مع الدكتور محمد عمارة راهب الفكر وفارس الميدان بعد بدأن تمهيد:

حياته، ومسيرته العلمية، واعتكافه على عن ترجمة  التحدثالمبحث ال#ول من التمهيد ب في
بقية معالم مشروعه  ما يأتيالعلم والقراءة؛ ليخرج لنا بمشروعه الفكري المميز، ونكمل في

 .لفكرية وعلاماتها في الميدانا إضافة لفروسيتهاوسمات شخصيته الفذة الفريدة، الفكري، 



  

41 
 

 والعقل والنقلالجمع بين العلم والعمل المبحث الأول: 
أما هذه فميزة قلما تتوفر للكثيرين؛ فهي مناط الخيرية، ومعقد الربانية، ومحل التأثير الكبير 
الفاعل في العقول والقلوب والواقع على السواء. فعلم بلا عمل لا قيمة له، وعمل بلا علم لا 

بر وتضحيات لا يقيم القدوة ولا التأثير الحقيقي في صحة فيه، وعلم وعمل بلا جهاد وص
ذِهِ الْم ر اتِب  الْ# رْب ع  ": "الرباني"بن القيم يقول واصفًا إوهذا ما دعا  .واقع الحياة ف إِذ ا اسْت كْم ل  ه 

 ص ار  مِن  الرَّبَّانيِِ ين ، -يعني تعلم الهدى، والعمل به، والدعوة إليه، والصبر على مشاق الدعوة-
عْم ل  بهِِ ف إِنَّ السَّل ف  مُجْمِعُون  ع ل ى أ نَّ الْع الِم  لا  ي سْت حِقُّ أ نْ يُس مَّى ر بَّانيًِّا ح تَّى ي  عْرِف  الْح قَّ و ي   

 .(1)"و يُ ع لِ م هُ، ف م نْ ع لِم  و ع مِل  و ع لَّم  ف ذ اك  يدُْع ى ع ظِيمًا فِي م ل كُوتِ السَّم او اتِ 

هو صاحب هذا المشروع الكبير مترامي ال#طراف الذي لم يترك فيه جانبًا من فأما العلم ف
جوانب الإسلام عقيدة وشريعة، خلقًا وحضارة، معاملات وآداباً، بيان حقائق ودفع شبهات، 
حتى غدا أكبر مشروع فكري معاصر تجاوز الثلاثمائة كتاب بما حقق له التأثير الكبير 

ي فهو الذي شارك في المظاهرات ضد الإنجليز وضد الصهاينة وأما العمل الميدان .والواسع
وفي مطالباتهم بإصلاح ال#زهر ومناهجه، كما قصده كثير من طلاب العلم من أنحاء الدنيا 

وحينما سئل  .ينهلون من علمه ويتربون على كتبه وفكره، وكان جوادًا سخيًّا مع كل من قصده
تنبئك عن مركزية الواقع وفاعليته وأهيته في هذا عن مقصوده بالمشروع الفكري أجاب إجابة 

أن نبرز حقيقة الإسلام ومعالمه: العقيدة والشريعة "المشروع، يقول: المشروع الفكري هو 
والمنظومة الفكرية، والإحياء الإسلامي للمجتمع، والهداية الإسلامية للإنسان، وعالمية 

ل هذه ال#حكام الإسلامية على الواقع الذي الإسلام، وأيضًا فقه الواقع الذي نعيش فيه وإنزا
نعيش فيه، والتصدي للحرب المعلنة على الإسلام. باختصار: ما هو إسلامنا؟ ما هو الواقع 
الذي نحن بحاجة إلى فقهه وإلى أسلمته؟ وما التحديات التي تواجه هذا الإسلام؟ هذه هي 

 .(1)"معالم المشروع الفكري

                                                             

مؤسسة  في هدي خير العباد: بيروت، المعاد زاد، الدينمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس  ،الجوزية . إبن القيم 1
 .9، ص3جم، 1994 .الرسالة

 .99ص، م1012. جاد يحيي رضا، المشروع الفكري للدكتور محمد عمارة، 1



  

52 
 

عمل يقيمه قدوة بين العلماء والناس، ويكسبه المصداقية إن جمع العالم بين العلم وال
وطلبة العلم، ويجعل فكره وعلمه حيًّا بين الناس  منارة للعلماء والموثوقية، ويجعل من حياته

ؤتي أكلها كل حين يقبلون عليه ويمتحون منه وينتفعون به، ويجعله كالشجرة المباركة التي ت
 .(1) ربهابإذن 

من معالم تميز المشروع الفكري للعلامة د. عمارة أنه جمع بين معرفة علوم النقل، أيضا و 
ومعرفة علوم العقل، وقد توفر له ذلك من دراسته للعلوم الشرعية في ال#زهر ودار العلوم فحاز 

مي بدراسة الفرق الإسلامية علوم النقل، ومن تخصصه في الفلسفة الإسلامية والفكر الإسلا
 .فحاز علوم العقل

ولقد كتب د. عمارة عن علوم القرآن وعلوم السنة، وعلوم الفقه والاجتهاد بما مثل رؤية له في 
النظر إلى هذه العلوم تستحق الفحص والدراسة، كما أن الشبهات التي أوردها وقدم ردودًا 

كما كان يسميها،   "عقلانية مؤمنة"فق رؤية شافية عليها يتجلى فيها العلم بالنقل وفهمه و 
كذلك كتب في الفرق الإسلامية وحاز  .(1)كما كان يصفها  " وسطية جامعة"ووفق منهجية 

؛ لخلافةوا رسالتيه للماجستير والدكتوراه عن المعتزلة وفكرها ورؤيتها في الحرية والسياسة
مقام "فضلًا عن تشبعه في قسم الفلسفة بدار العلوم من علوم العقل، وهو الذي كتب كتاب: 

كما سبقت   "الوسطية الجامعة"، و"العقلانية المؤمنة"، وتحدث عن "العقل في الإسلام
الإشارة، وقرأ الشرع بالعقل وحكم العقل بالشرع، في مجمل ما كتب، وقد تختلف معه في 

ءات والاجتهادات لكنك لا تنكر جسارته وجرأته في نقاش القضايا وممارسة بعض القرا
وقد  .الاجتهاد، وكيف كان سيفًا مسلطاً على التيارات المعادية للإسلام والذب عن حماه

عنده في تمكنه من تقديم قراءة راشدة للنقل، مرتبطة  "الراشد"تجلت آثار هذا العلم العقلي 
ملبية لحاجات الواقع وهموم ال#مة وقضايا الإسلام، واستطاع أن بال#صل وموصولة بالعصر و 

، وغربية، وأن ورأسمالية يدحض القراءات المختلفة للإسلام: ماركسيةً وعلمانية وشيوعية
                                                             

م، 1010، موقع التبيان، سبتمبر الجزء الثاني ،يدانراهب الفكر وفارس المة، محمد عمار زيد وصفي عاشور،  . أبو1
https://shorturl.at/amrE3.   

 بالتفصيل رؤية الدكتور تجاه هاتين المقولتين في الفصل الثاني الباب ال#ول من الرسالة.   ت. قد بين1

https://tipyan.com/hassan-habnaka
https://tipyan.com/hassan-habnaka
https://tipyan.com/caliphate-correct-concepts
https://tipyan.com/the-vortex-capitalism-that-swallowed-the-world-and-destroyed-humans
https://tipyan.com/the-vortex-capitalism-that-swallowed-the-world-and-destroyed-humans


  

51 
 

ر الإسلام والعقلنة المؤمنة، ويفندها تفنيدًا تامًا لا يرفع عنها المجهر إلا يضعها تحت مجه
 .بعد أن يتركها كأنها أعجاز نخل خاوية

 والتصوف الجمع بين الفكر والأدبالمبحث الثاني: 
وعه الفكري ميزة كبيرة ر ومن ال#مور التي جمعها د. محمد عمارة وانعقدت له وأعطت لمش

لتأثير والقدرة على التعبير والدخول على القلوب والعقول بغير استئذان، نتشار وامكنته من الإ
هو ذلك ال#سلوب ال#دبي ال#خاذ، واللغة الباهرة التي تتطاوع له، والمفردات المترادفة التي 
تنقاد له، فيعبر بها عما يشاء من أفكار، ويعرض من خلالها ما يريد من رؤى وآراء، ويقرر 

وقد جمعت هذه اللغة ال#دبية إلى  .التي خاضها وانتصر فيها بلا استثناءبها معاركه الفكرية 
جمالها صلابة الفكرة وقوتها، وجلال ال#سلوب وجماله، ونداوة المعاني وطلاوتها بما جعل 

أما الجانب الفكري فحدث ولا  .ما يكتبه عمارة وجبة متكاملة للعقل والروح والوجدان جميعا
، وقد كان "المفكر"كبر وصف وأصدق وصف عليه هو وصف حرج، فصاحبنا أول وصف وأ

 "المفكر"هذا الوصف هو ال#ثير لديه، وما أنتجه من كتب وبحوث ومقالات يفوز وصف 
 .منها بنصيب ال#سد

كنا في السنة الثانية الابتدائية وكان يدر سنا النحو، ويقرأ لنا "وأما ال#دب فقد حكى هو قائلًا: 
يدة المصري، دخل ذات يوم وسأل: من منكم يقدر على أن يشتري  المقال الافتتاحي في جر 

م(، 1914للمنفلوطي )ت  "النظرات"كتاباً غير الكتب المقررة؟ فذهبت واشتريت كتاب 
وكان هذا أول كتاب اشتريته في حياتي من خارج الكتب المقررة، قال لي: أحضره معك، 

، "علبة بنبوني"نا حفلة للشيخ وأهدينا له وكنت أقرأ وأطالع فيه، وفي آخر العام الدراسي أقم
 .(1)"وكتبتُ قصيدة شعر في مدحه

ول#نَّ الطموح  إلى أن "ويقرر مبينًا فضل ثقافته ال#دبية على التعبير المؤثر والمعبر عن أفكاره: 
قد م ل ك  عليَّ كياني منذ تلك اللحظات، فلقد توجهتُ إلى عال م  -لا موظفًا-أكون كاتبًا 

                                                             

 م،1010العلامة الدكتور محمد عمارة في رحاب الله )مقال(.  غانم، إبراهيم البيومي، .1
https://shorturl.at/bjDTZ. 



  

52 
 

الحرة، وأعطيتُها أغلب أوقاتي، حتى إني جعلتُ الثقافة  العامة  مُعيناً على اختصار القراءة 
الساعات التي أعطيها للكتب الدراسية المقررة.. فكانت الثقافة ال#دبية والقراءات الحرة هي 

وعن مكتبة الشيخ عبد التواب . (1)"التي تُ ن مي وتدُ بِ ج وتُح سِ ن الإجابات في الامتحانات
ناوي التي اشتراها بعد وفاته وهي تضم أربعة آلاف كتاب، يقول مبينًا حجم الكتب ال#دبية الش

وبعد استيعاب هذا الكنز المعرفي الثمين والعريض والعميق، وبعد الحفظ لعديدٍ "التي قرأها: 
من دواوين الشعر الجاهلي والإسلامي )مثل المتنبي والمعري( وللعديد من نصوص ال#دب 

مختارة كنماذج للبلاغة والفصاحة: بدأتْ على نحو س لِسٍ وطبيعي الرغبةُ في الكتابة العربي ال
 .(1)ت"في عدد من الصحف والمجلا -شعراً ونثراً –فكتبتُ ونشرتُ  ،والإبداع

قبل -في مرحلة الابتدائي والثانوي "وأما التصوف فقد كانت لعمارة تجربة صوفية يقول عنها: 
لدي تجربة في المجاهدة الروحية والتصوف غير الطرقي، وكنت  كانت  -الارتباط باليسار

أخطب على المنبر ضد الطرق الصوفية وأعل م الناس فرائض الدين ومقاومة الظلم، وفي 
الجمعة التي سبقت ثورة يوليو صادف أن انتقدت الملك فاروق، وعندما عُزل بعد الثورة ظن 

وليو، وظن آخرون أنني من أولياء الله بعض الناس أنني كنت على علم بتفاصيل ثورة ي
لنشأة الخلق، ولا  والتفسير المادي ويقرر أيضا إنه لم يُخد ع بالطابع المادي .(3)"الصالحين

تجربةً روحيةً صوفيةً "و "تكوينًا دينيًا" ل#ن تكويني ال#ول كان"بالتطور التاريخي، يقول: 
بل كنتُ ضد هذه الطرق  ،.. ولم يكن لي علاقة  بالجماعات أو الطرق الصوفية"ذاتيةً 

 .(4)"باستمرار, وكنتُ أحاربها.. وإنما كانت تجربتي روحيةً أمارس فيها العبادة  بشكل مكثف

 -كما يقول الصوفية- "كر الحلالالسُّ "بل إنه كان يرى أن الاستغراق في العمل الفكري من 
ستغراق فيه هو علاج حتى للأمراض فالعمل الفكري والإ" :الذي ينسيه متاعب الحياة، يقول

العضوية التي يعاني منها الإنسان، وإذا كان الصوفية يتحدثون عن الخمر الحلال والسُّكْر 
                                                             

 . المصدر السابق. 1
 .م13/7/1015الاعتكاف في محراب الفكر. قناة الجزيرة. تاريخ البث  ،حلقة برنامج وحي القلم: محمد عمارة. 1

https://shorturl 
 . المصدر السابق.3
 . المصدر السابق.4

https://tipyan.com/western-thought-system-and-its-relationship-to-islam
https://tipyan.com/western-thought-system-and-its-relationship-to-islam


  

53 
 

هذه . (1)ة"نغصات الحياالحلال فأنا أرى أن العمل الفكري هو السُّكْر الذي يبُعدك عن م
التجربة الصوفية هي التي جعلت عمارة يقول كلمة تمتع العقل وتشبع النفس عن رسولنا 

إنني عاشق لرسول الله صلى الله عليه وسلم، متبتل في "المصطفى إذ يقول: عن علاقته به: 
ته، محراب سنته وسيرته، متعلق بصفاته وشمائله، مفتون بسجاياه، واقف على أبواب عظم

مبهور بالتحولات التي أنجزها في مسيرة الدين والدنيا، غيور  على دينه ودعوته، مقاتل دون 
هذه التجربة كانت فيها مجاهدات روحية م نَّ "ويحكي عن هذه التجربة مستطردًا:  .(1)"حماه

دثنا عنها التي ح "فراسة المؤمن"اللهُ تعالى عليَّ فيها برؤية اليقين, عينِ اليقين.. وعرفت معنى 
صلى -.. بل أقول لك: في تلك الفترة رأيت رسول الله -صلى الله عليه وسلم-رسول الله 

في الرؤيا.. بل ورأيت ليلة القدر، وهي تجربة لن أحكي تفاصيلها, لكنْ  -الله عليه وسلم
أقول لك كيف كنتُ أستعد: بالتعبد بالركعات والدعوات, ومنها دعاء  صُغتُهُ لنفسي وقتها: 

 كتور محمدد الويفرق . (3)ر"للَّهم اغفر لي واجعلني من أهل العلم إنك على كل شيء قديا
التصوفُ ليس  :عمارة بين الصوفية الحقة المجاهدة وبين الصوفية الطرقية المنحرفة، يقول

نهجًا واحدًا، إذ منه التصوف الذي هو علم القلوب والسلوك والإحسان المنضبط بضوابط 
وهو الذي كان عليه كبار الزهاد وال#قطاب والعارفين الذين  .ا ومقاصدهاالشريعة وأحكامه

صلى الله -، منذ عصر صحابة رسول الله "طريق المجاهدات والرياضات الروحية"سلكوا 
لقد جاهدوا غلوَّ الغرائزِ والشهواتِ، وجاهدوا  .وحتى العصر الذي نعيش فيه -عليه وسلم

القُرب "، يبتغون "المقامات وال#حوال"حهم على طريق الزخارفِ الدنيوية، وصعدوا بأروا
للذات الإلهية، حتى فني عن م ش اغِلِهم كل " الجلال والكمال والجمال"في صفات " والفناء

وفي ذات الوقت، وبسبب ما سبق، وليس بالرغم عنه، عاشوا قضايا الإسلام  .ما سِو ى الله
أقاموا  :الذي خاضته ال#مة في مواجهة المخاطر والتحديات، لقد فكانوا أئمة الجهاد وأمته،

وقادوا ال#مة في مقاومة  وجاهدوا أعداءه في ميادين القتال، الدين في قلوبهم وسلوكهم،
نة ووسعوا دوائر انتشار هذا الدين الحنيف؛ بالقدوة الحس الاستبداد وحكم التغلب والمتغلبين،

 "فقه الواقع"وفي  "فقه الورع"باختصار، لقد كانوا أئمة في  والنموذج الطيب والمثال الصالح،
                                                             

 . المصدر السابق.1
 . المصدر السابق.1
 . المصدر السابق.3

https://tipyan.com/omar-almokhtar
https://tipyan.com/omar-almokhtar


  

54 
 

، فإنها وإن بدأ الكثيرُ منها "الطرق الصوفية"أما  .(1)على حد سواء "فقه ال#حكام"وفي 
بداياتٍ صحيحةً وتجديديةً وجهاديةً ن ش رت الإسلام ، وحاربت دفاعاً عنه، كما حدث في 

باستثناء م ن عصم  –ثير من البلاد ال#فريقية، إلا أن الكثير  مِن الذين توارثوا هذه الطرق الك
الكثير "ب   "صلاحاً قليلاً "؛ فخلطت "بحار البدع والشعوذات والخرافات"قد غرقت في  -ربي

 عند قطاعات كبيرة من ال#تباع والمريدين. "الذي أفسد الإيمان  والسلوك  
مفكر بين العمل الفكري والتشبع من ال#دب شعراً ونثراً أسعفه في التعبير هكذا جمع عالمنا ال

عما يشاء من فكر وعلم، وغلف هذا كله وحفَّه بصوفية محببة راشدة لم تجعله ينزوي في 
زاوية أو ينحرف في ممارسة، وإنما كان هذا التصوف حافزاً له على مقارعة الظلم ومواجهة 

 .المستبدين
 والتجديد لتراثالجمع بين االمبحث الثالث: 

ومجال:  تراث"ال"من الجوانب المتكاملة التي جمع بينها د. محمد عمارة جانب أو مجال 
، وهذا لا يجتمع إلا عند الراسخين الواعين بأهمية الجمع بينهما والصدور عنهما، "التجديد"
ليس قليلًا من كتبه وفي عدد  .تراثيالا تكون إلا تجديدية، والتجديد لا يكون إلا  لتراثفا

ومقالاته كان يتحدث عن الهوية وحفظها والاستقلال الحضاري والخصوصية الحضارية لا 
سيما في ظل العولمة التي تريد أن تصب العالم الإسلامي في القالب الغربي، فمن كتبه التي  

ثقافية، كتبها في ذلك: الإبداع الفكري والخصوصية الحضارية، مخاطر العولمة على الهوية ال
مقالات الغلو الديني واللاديني، الإصلاح الديني في القرن العشرين، مستقبلنا بين التجديد 

 .الإسلامي والحداثة الغربية، وغير ذلك

عمارة في مشروعه الفكري الذي جعل الوسطية من ركائزه: بين كتور محمد د الويفرق 
الجمود "ها ال#ولى الجوهرية والنقية وبين التي تعود بعقائده وعباداته وقيمه إلى منابع ل#صالة"ا"

لتي تحلم بالهجرة من الحاضر إلى الماضي, والتي تخاصم العقل والاستنارة والتقدم ا "والتقليد
بعض الناس "الحقة والتجديد الصحيح، يقول:  تراثويقرر أنه لا تعارض بين ال .والنهوض

                                                             

م، 1010، موقع التبيان، سبتمبر الجزء الثاني ،راهب الفكر وفارس الميدانة، محمد عمار ظر: أبوزيد وصفي عاشور، . أن1
https://short.   



  

55 
 

عند بعضهم سُبة  تراثت كلمة النقيض للتجديد، نقيض للتقدم، بل أصبح تراثيتصور أن ال
هو الماضي، وليس هناك إنسان  بلا ماضٍ.. وليس هناك إنسان  تراثيُ رْم ى بها الغير.. بينما ال

عصر التراجع الحضاري  تراثك؟ هل ما هو تراثك.. لكن القضية هي ذا تراث وتأريخإلا وهو 
؟ أم أننا لتراثإلى ا ؟ هل أهاجرتراثأم عصر الازدهار الحضاري؟.. وكيف نتعامل مع ال

 ؟(1)تراث"نسترشد بال

التي أجاب فيها عن هذه ال#سئلة وغيرها وقرر حقائق  والسلف والسلفية  تراثومن كتبه عن ال
لاح صرسائل الإ“كثيرة في هذا الشأن، كتبه: السلفية: واحدة أم سلفيات، السلف والسلفية 

 .المصطلحات عن ديثللح خصصها التي كتبه في كمصطلح السلفية عن وكتب ،31″
ومن كتبه عن التجديد أو التي تناول طرفاً من قضايها في ضوء التجديد: التقدم والإصلاح 
بالتنوير الغربي أم بالتجديد الإسلامي، مستقبلنا بين التجديد الإسلامي والحداثة الغربية 

(، 15ح (، الشيخ شلتوت إمام في الاجتهاد والتجديد )رسائل الإصلا10)رسائل الإصلاح 
والتجديد تراث إن الجمع بين ال .الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي والتبديد ال#مريكاني

عند المفكر يعطيه ال#صالة والقوة، والرصانة والقدرة، ويمنحه مزيدًا من العمق الذي يمكنه من 
دعوة ويقيم التأثير والمضي قدُمًا لتثبيت مشروع الإسلام الحضاري الذي يبين الفكرة ويبلغ ال

الحجة ويدحض الشبهة، وقد كان لعمارة من هذا النصيب الكبير إن لم يكن ال#كبر في 
 .عصره

 الإسلامية وغيرالإسلاميةوالتيارات  الجمع بين دراسة المذاهب الكلاميةالمبحث الرابع: 
عمارة أن يدرس المذاهب الكلامية القديمة بحكم دراسته في  دالدكتور محمستطاع لقد إ
الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم بالقاهرة، واطلاعه الواسع على الفلسفة القديمة  قسم

والمشائية والفكر الإسلامي المعاصر، وتخصصه في الماجستير والدكتوراه في المعتزلة عن 
الحرية عندهم، والحكم والسياسة في فكرهم، وجمع مع هذا دراسة التيارات الفكرية 

بل عاش معهم وانتمى لهم بعضًا من الزمان، وقد ساعده على هذا  .والمذاهب المعاصرة

                                                             

 المرجع السابق نفسه.. أنظر: 1



  

52 
 

حبه للحرية وتعلقه بقضية العدالة الاجتماعية والمقاومة والثورة،  -كما يحكي هو-الانتماء 
ولم يكن انتماؤه لها عن عقيدة أو أيديولوجيا تخالف الإسلام، ثم حين تعمق في دراسة 

قى وأعدل وأعمق وأشمل مما ترتب عليه تركه لهذه الإسلام وجد فيه هذا وأكثر بصورة أر 
بمذاهب الفكر  وقد كتب عمارة بعض كتبه تشير إلى هذا الجمع، وإلى وعيه الدقيق .التيارات
بين العلمانية ، ومن ذلك: العلمانية، سقوط الغلو العلماني، نهضتنا الحديثة المعاصر

والإسلام، التفسير الماركسي للإسلام، مستقبلنا بين التجديد الإسلامي والحداثة الغربية، وغير 
والميزة هنا أن وعيه بالفرق القديمة وتياراتها في الفكر الإسلامي وتراثه  .(1)ذلك من كتب

عاصرة عليها، العقلي العظيم قد منحه القدرة على تخريج المذاهب والتيارات الفكرية الم
ومعرفة مداخلها ومساربها ودهاليزها وشبهاتها وأفكارها ومنطلقاتها ومرتكزاتها؛ فضلًا عن 

من  والعلمانية خبرته العميقة ومعرفته الدقيقة بالتيارات المعاصرة مثل الاشتراكية والماركسية
وهو ال#مر الذي ساعده في هدم هذه  .نتمائه لبعضها وقتًا من الزمانخلال دراسته لها وا

ال#فكار ودمغ مفكريها وكشف عوارهم والرد على شبهاتهم وأفكارهم بالحجة القاطعة والبراهين 
الساطعة التي كان يلجمهم بها إلجامًا، وهذا ما جعل عمارة فارسًا في المناظرة والحوار، وهو 

 .رفته عنه في مسيرته الفكرية والدعوية والحضاريةما شهدته الساحة له وع

عمارة بينها: مجال دراسة التيارات الإسلامية  الدكتور محمدومن المجالات التي جمع 
المعاصرة بجماعاتها وتياراتها التي صرح في أكثر من مقام أنه أحبها وأحبته ونقدها ونقدته 

التيارات غير الإسلامية من ماركسية  وقدم لها النصح فانتصحت أو لم تنتصح، وبين دراسة
كل هذه التيارات درسها د. عمارة وفحصها ووقف على  .وشيوعية وعلمانية وإلحادية وغيرها

مستنداتها وأدلتها ومواقفها وطبيعة مسلكها، فعن موقفه من الحركات الإسلامية وفي القلب 
التنظيم كبرى الحركات  الإخوان يثقون بي ويحبونني، وأنا أعتبر"منها الإخوان يقول: 

الإسلامية، خاصة في ظل حالة التشرذم في الحركة وال#حزاب، فليس لدينا رصيد في الشارع 
 .(1)"إلا الإخوان؛ فهم رصيد كبير لا ينبغي أن نفرط فيه، ويجب أن نسانده

                                                             

 . المصدر السابق.1
 .65ص، م1992الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، ، الحركات الإسلامية رؤية نقدية ،محمد . عمارة،1

https://tipyan.com/interview-with-akram-hijazi
https://tipyan.com/interview-with-akram-hijazi
https://tipyan.com/interview-with-akram-hijazi
https://tipyan.com/files-secularism
https://tipyan.com/files-secularism


  

51 
 

الصحوة "، و"الصحوة الإسلامية في عيون غربية"وله كتب عن الصحوة الإسلامية، منها: 
الحركات الإسلامية "، و"الحركة الإسلامية رؤية مستقبلية"، و"مية والتحدي الحضاريالإسلا

سبق أن كتبت "وعن ممارسة النقد والتقويم للحركات الإسلامية الإخوان يقول: "، رؤية نقدية
نقدًا للحركات ومنهم الإخوان؛ ل#نهم ركزوا على السياسة بالمعنى الدارج، وأهملوا المشروع 

كما أهملوا الحديث عن الاحتلال الذي تعيشه ال#مة والقواعد العسكرية التي الإصلاحي،  
تنتشر في كل بلاد ال#مة، وال#ساطيل التي تنتشر في البحار والمحيطات.. أيضًا الإخوان 

وجدته يطالب بالإصلاح  (1)أهملوا العدل الاجتماعي، رغم أنني حين كتبت عن حسن البنا
المصري، وكان لديه برنامج اجتماعي ثوري، وكذلك خاض الزراعي قبل الحزب الشيوعي 

                                                             

حسن بن أحمد بن عبد الرحمن البنا: مؤسس جمعية  م( 1949 - 1906ه  =  1362 - 1314) الشيخ ح س ن الب ناَّ .  1
)الإخوان المسلمين( بمصر، وصاحب دعوتهم، ومنضم جماعتهم. ولد في المحمودية )قرب الإسكندرية( وتخرج بمدرسة دار 

واستقر مدرسا في مدينة  في بعض البلدان متعرفا إلى أهلها، مختبرا طباعهم وعاداتهمالعلوم بالقاهرة، واشتغل بالتعليم، فتنقل 
الإسماعيلية، فاستخلص أفرادا صارحهم بما في نفسه، فعاهدوه على السير معه )لإعلاء كلمة الإسلام( واختار لنفسه لقب 

ن )الدعوة( بالدروس والمحاضرات والنشرات، وانفرد هو )المرشد العام( فأقاموا بالإسماعيلية أول دار )للإخوان( وبادروا إلى إعلا
بزيارة المدن ال#خرى. ثم كان يوجه بعض ثقاته في رحلات. فما عتم أن أصبح له في كل بلد سعى إليه دار، و )دار 

لتربية البنات الإسماعيلية( مركز قيادة الدعوة. ولم يقتصر على دعوة الرجال، فأنشأ في الإسماعيلية )معهد أمهات المسلمين( 
وعظم أمر  تربية دينية صالحة، ونقُل )مدرسا( إلى القاهرة، فانتقل معه )المركز العام ومقر  القيادة( ولقي فيها إقبالا على دعوته.

)الإخوان( وناهز عددهم نصف مليون. وخشي رجال السياسة في مصر اصطدامهم بهم، فحاولوا إبعادهم عن )السياسة( فقام 
لإسلام في إحدى خطبه الكثيرة، بأنه )عقيدة وعبادة ووطن وجنسية وسماحة وقوة وخلق ومادة وثقافة وقانون( الشيخ يعر ف ا

وأنشأ بالقاهرة جريدة )الإخوان المسلمين( يومية، فكانت منبره الكت أبي إلى جانب منابره الخطابية. وحدثت كارثة فلسطين، 
الكتائب المتطوعة. ونودي بالهدنة، وفي أيدي )الإخوان( سلاح دُر بوا على  فكانت )كتيبة( الإخوان المسلمين فيها، من أنشط

استعماله، وادَّخروه للملمات، فحدثت في القاهرة والإسكندرية أحداث إرهابية عجزت السلطات القائمة عن معالجتها، فلجأ 
ين منهم، واعتقال الكثيرين، والتضييق على رئيس الوزارة )محمود فهمي النقراشي( إلى إقفال أندية )الإخوان( ومطاردة البارز 

زعيمهم )البنا( فتحولوا إلى )خلايا( سرية، تعمل في الخفاء. وتصدى أحدهم إلى النقراشي، فاغتاله جهرة، أمام حرسه وجنده. 
ا عليه ليلا، فأطلقو  ولم يمض وقت طويل حتى تصدى له ثلاثة أشخاص وهو أمام مركز )جمعية الشبان المسلمين( في القاهرة

رصاصهم وفروا. ولم يجد البنا من يضمد جراحة، فتوفي بعد ساعتين. وكان خطيبا فياضا، ينحو منحى الوعظ والإرشاد، في 
خطبه، وتدور آيات القرآن الكريم على لسانه، منظِ ماً، يعمل في هدوء ويبني في اطمئنان. له مذكرات نشرت بعد وفاته باسم 

 .1/103ظر: ال#علام للزركلي . ان)مذكرات الدعوة والداعية(



  

51 
 

كتب ضد الظلم (1)الشيخ الغزالي معركته ضد الظلم الاجتماعي، وحتى سيد قطب
 .(1)"الاجتماعي، ولكن كل هذا غاب

 "التيارات الإسلامية"أما عن حياته مع التيارات غير الإسلامية التي انتهت معايشته لها إلى 
دخلت اليسار ل#جل القضية الاجتماعية، ولكن بالقراءة "، فيقول: "الفكرة الإسلامية"و

والتأمل في السجن أدركت أن حل المشكلة الاجتماعية يكمن في الإسلام، في نظرية 
الاستخلاف وليس في الصراع الطبقي والماركسية.. مواقفي في مرحلة اليسار والمرحلة القومية 

كنت يساريًّا  .لم تكن هناك فواصل حادة بينهاثم الإسلامية حصل فيها نضج وتطور، لكن 
؛ ل#ن التجربة الروحية إلحاد بالمعنى الاجتماعي الثوري، وليس بالمعنى الع ق دي فلم يكن هناك

مادي والنظرية المادية. عندما والتكوين الديني ال#صيل عصمني من أن أسُتوع ب في الفكر ال
كان هذا بداية   -وليس في الماركسية-أدركت أن حل المشكلة الاجتماعية في الإسلام 

النضج في الموقف الإسلامي، وفي المرحلة الناصرية كان ثمة تركيز على البعد القومي 
ة، فلم يكن والعربي، وأنا كنت وما زلت أدرك أن القومية دائرة من دوائر الجامعة الإسلامي
في مرحلة  .هناك تناقض بين الانتصار للوحدة العربية وللقومية العربية وبين الدائرة الإسلامية

-اليسار لا أنكر أنه حدث عندي نوع من الغبش الفكري، ومن سلبيات المرحلة اليسارية 
ي أنني كنت أحفظ دواوين شعرية كثيرة، ثم نسيت هذا في مرحلة اليسار ل#نن -بالنسبة لي

 .(3)"شغلتني المنشورات والنشاط السياسي

تراجع  1967ولكن بدأ الغبش الفكري يزول في المرحلة الإسلامية شيئًا فشيئًا، وبعد 
المشروع القومي وأصبح التركيز على الدائرة الإسلامية، أيضًا مما عمق موقفي الإسلامي ظهورُ 

                                                             

م(: مفكر إسلامي مصري، تخرج بكلية دار العلوم بالقاهرة وانضم إلى الإخوان  1967 - 1906) سيد قطب بن إبراهيم.  1
من كتبه: ن صدر ال#مر بإعدامه، فأعدم. أوهو في سجنه، إلى  المسلمين، وسجن معهم، فعكف على تأليف الكتب ونشرها

. انظر: في ظلال القرآن ومعالم في الطريقو  المستقبل لهذا الدينن و في الإسلام والتصوير الفني في القرآ العدالة الاجتماعية
 .3/147ال#علام للزركلي 

 .32صم، 1992الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، ، الحركات الإسلامية رؤية نقدية ،محمد عمارة،. 1
 .م13/7/1015الاعتكاف في محراب الفكر. قناة الجزيرة. تاريخ البث  حلقة برنامج وحي القلم: محمد عمارة ... 3

https://shorturl.. 

https://tipyan.com/atheists-in-my-house
https://tipyan.com/atheists-in-my-house


  

51 
 

تغريبية للصحوة الإسلامية والحل الصحوة الإسلامية في الثمانينيات، وتصاعد التحديات ال
، ال#مر الذي جعلني أفرد العديد من 1991الإسلامي بعد سقوط الاتحاد السوفياتي في 

الكتب لمواجهة الفكر التغريبي والرد على غلاة العلمانيين، لكن ظلت الدائرة القومية والعربية، 
ي كتاباتي، كما ظلت وقضية العدل الاجتماعي والثورة على الظلم الاجتماعي ملحوظة ف

وفي . (1)الدائرة الإنسانية والتفاعل مع الحضارات المختلفة موجودة في مشروعي الفكري
نتماءه لليسار لم يكن عقدياً ولا أيديولوجيًا وإنما كان لحمله القضية إسياق آخر يبين أن 

 -ب الاشتراكيومنها مصر الفتاة والحز -وعندما ألغيت ال#حزاب "الاجتماعية والعدالة، يقول: 
لم يكن أمامنا لمواجهة الإقطاع إلا اليسار، فقد كان اليسار حينها فارس القضية الاجتماعية 
والعدل الاجتماعي، وكان له موقف من القضية الوطنية؛ فقد كان ضد القواعد العسكرية 
والوجود ال#جنبي. وكنت قد دخلت اليسار من باب القضية الاجتماعية من باب القضية 

 .(1)"وريةالث

عمارة كتبًا في مواجهة مشاريع التغريب والغلو التغريبي والغلو  الدكتور محمدولهذا كتب 
، (3)م( وحسن حنفي وسعيد العشماوي1010العلماني من الرد على نصر أبو زيد )ت 

فكر التنوير بين العلمانيين "، و"التفسير الماركسي للإسلام"وغيرهم، ومما ألفه في ذلك: 
وكذلك له مؤلفات عن التسلف  ."الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين"، و"يينوالإسلام

، وكتبت عنها في كتاب "سلفية واحدة أم سلفيات"كتبت كتيبًا عن "والسلفية يقول في هذا: 
يتحدث عن أنه سلفي ويريد فهم الدين كما  (4)، وكان محمد عبده"تيارات الفكر الإسلامي"

                                                             

   ..https://shorturl .الجزء الثاني ،راهب الفكر وفارس الميدانة، محمد عمار زيد وصفي عاشور،  . أنظر مقال: أبو 1
 .م13/7/1015ناة الجزيرة. تاريخ البث حلقة برنامج وحي القلم: محمد عمارة .. الاعتكاف في محراب الفكر. ق. 1

https://shor.. 
يل نيابة وقاضيًا ومستشارا في وقانوني، عمل وك مصري كاتب ومفكر  هو م(1013-1931) محمد سعيد العشماوي.  3

أن وصل الي وظيفة رئيس محكمة  ىومحكمة الجنايات إل القاهرة محاكم مصر، وتول ى سابقا منصب رئيس محكمة استئناف
 .أمن الدولة العليا

ه (: مفتي الديار المصرية، ومن كبار رجال الإصلاح والتجديد في  1313 - 1166محمد عبده بن حسن خير الله، ) .4
. انظر تفسير القرآن الكريم ورسالة التوحيد بعض كتبه. والقضاء تعلم بال#زهر وتصوف وتفلسف وعمل في التعليم الإسلام.

 .151ص، 6جال#علام للزركلي 

https://ar.wikipedia.org/wiki/1932
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B5%D8%B1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B5%D8%B1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%A7%D9%87%D8%B1%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%A7%D9%87%D8%B1%D8%A9


  

22 
 

ظهور الخلاف. كل إنسان سلفي، فكل إنسان له ماضٍ، ولكن فهمه سلف هذه ال#مة قبل 
ما ماضيك؟ هل هو عصر الازدهار أم عصر التراجع؟ كيف تتعامل مع سلفك؟ هل تهاجر 
من الحاضر إلى الماضي، أم تستلهم السلف والماضي لقراءة الواقع ولحل مشكلات الواقع؟ 

 .(1)"ولذلك لدينا سلفيات مختلفة

حقيقةً لا -ن محمد عمارة استطاع أن يجمع بشكل كامل وواعٍ أوهكذا نستطيع القول 
بين دراسة هذه التيارات فكرا وممارسة، تنظيرا ومعايشة، حبًّا وانتقادا حتى غدا هو  -ادعاءً 

بذاته رمزاً من رموز الحركات والصحوات في عصره، وهذا مكَّنه من التأثير فيها وخلع على 
 .حركيةفكره سمة العملية والفاعلية وال

 الجمع بين الوطنية والعروبية والإسلامية والإنسانيةالمبحث الخامس: 
جمع الدكتور محمد عمارة هذه الدوائر في مشروعه الفكري، وإن بدأ في بدية مشواره 
ومشروعه بالوطنيات والقوميات والعروبيات، لكنه وجد هذا كله وزيادة في الإسلام الذي قاده 

ولقد ألف د. عمارة ضمن مشروعه  .الإنسانية هْره، وانتهى به إلىإلى استيعاب هذا كله وص  
الفكري العملاق كتبًا عن هذه الدوائر الوطنية والقومية والإسلامية والإنسانية، وأحياناً يكتب 

لام من أبعاد إنسانية، ظهر هذا بجلاء عن القومية والوطنية، وأحياناً أخرى يبين ما في الإس
الجامعة الإسلامية والفكرة القومية،  :في عدد ليس قليلًا من عنوانات كتبه، ومن ذلك

ال#قليات الدينية والقومية تنوع ووحدة أم تفتيت واختراق؟، فجر اليقظة القومية، الإسلام 
العرب، ظاهرة القومية في والوحدة القومية، القومية العربية ومؤامرات أمريكا ضد وحدة 

الحضارة العربية، حقائق وشبهات حول الوطنية والقومية والجامعات الإسلامية، ظاهرة القومية 
فى الحضارة العربية، العروبة فى العصر الحديث، ال#مة العربية وقضية الوحدة، القومية العربية 

والوحدة  1919نية، ثورة ومؤامرة أمريكا ضد وحدة العرب، ثورة الاستقلال والوحدة الوط
الوطنية، المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية، السنة النبوية ومعرفة الإنسانية، مستقبلنا بين 

                                                             

 .62، صم1997رات الفكر الإسلامي، الطبعة الثانية، القاهرة، دار الشروق، عمارة، محمد. تيا. 1

 

https://tipyan.com/god-has-mercy-on-him
https://tipyan.com/god-has-mercy-on-him


  

21 
 

ومما يؤكد على هذا أن أول كتب   .العالمية الإسلامية والعولمة الغربية، السماحة الإسلامية
عاد والدوائر كلها في كتبها عمارة كانت عن القومية ثم ما لبث أن اكتشف وجود هذه ال#ب

وفي تلك الفترة كتبت أربع كتب؛ قبل السجن كتبت كتاباً عن القومية العربية " :الإسلام، يقول
ومؤامرات أميركا ضد العرب، حين كنت طالبًا في دار العلوم، كتبته في مواجهة فكر يساري 

كونت بظهور الإسلام، ينكر وجود أمة عربية، وأنا بتراثي الإسلامي أدركت أن ال#مة العربية ت
فعكفت أسبوعًا وكتبت هذا الكتاب، وكان أول كتاب في مصر ينشر عن القومية العربية بعد 

وطبُع في  1957الوحدة بين مصر وسوريا، وطبُع طبعتين وترُجم إلى الروسية. كتبته في 
وعندما دخلت السجن واستقرت ال#مور عكفت على القراءة لتطوير هذه الدراسة،  .1952

 : ال#مة العربية وقضية ‘، و‘العروبة في العصر الحديث‘، و‘فجر اليقظة القومية‘فكتبت كُتُب 
؛ وهي دراسة تقارن بين المشروع الصهيوني والمشروع ‘إسرائيل هل هي سامية؟‘، و‘الوحدة

إن الجمع بين كل هذه  .(1)"الصليبي. ونشرت هذه الكتب بعد أن خرجت من السجن
ه إلا الإسلام، ولا يستطيع تجليته وبيانه وإكهاره بحقيقته وطبيعته غير الدوائر لا يقدر علي

في حين يرفضه المفكرون الوطنيون  "المفكر الإسلامي"المتعارضة ولا المتناقضة إلا 
والقوميون، بلا ينكرونه؛ فضلًا عن بيان الانسجام بينها وعدم التعارض فيها، وقد قدم د. 

لدوائر كلها متسقة ومنسجمة ومتكاملة لا متعارضة ولا عمارة في مشروعه الفكري هذه ا
 .متناقضة مما خلع على مشروعه ميزة خاصة تتناسب مع هذا التنوع والتكامل والثراء

 كتابة والخطابة والجهادالالمبحث السادس: الجمع بين 
أن روح وقبل بيان فروسية الميدان والاشتغال بهموم ال#مة على ال#رض وفي الميدان نذكر أولًا 

الفروسية ومسلك الجهاد والدفاع كانت تكتسي بها كتاباته، وكذلك مفرداته التي يختارها لا 
سيما في كتبه التي يرد فيها الشبهات، أو مؤلفاته التي يظهر فيها عوار التيارات الفكرية 

إن الدكتور محمد عمارة حينما يكتب في قضية أو  .المنحرفة سواء أكانت قديمة أم حديثة
تحدث فيها، فلا تشعر أنه كاتب يكتب بقلم، أو مؤلف يحبِ ر الورق، أو خطيب يعتلي ي

                                                             

 .م13/7/1015حلقة برنامج وحي القلم: محمد عمارة الاعتكاف في محراب الفكر. قناة الجزيرة. تاريخ البث . 1
https://shorturl.at. 



  

22 
 

المنبر، أو متكلم يتكلم في ندوة، وإنما تشعر أنه مقاتل في معركة يحمل السلاح، ومجاهد 
مرابط على الثغور يحمي الذمار، فترى بارقة السيوف فيما يكتب أو يخطب؛ مبينًا معالم 

محاسن العقيدة، ومرسِ خًا معاقد الشريعة، ومؤسِ سًا ف  ر اد ة  الحضارة، بما  الإسلام، ومجلِ يًا
يملك من حُجج بالغة، وأدلة دامغة، وإحصاءات قاطعة، ونُ قُولٍ عن الآخرين باهرة معبرة، كل 

من الوهلة ال#ولى في الكتابة يطالعك  .هذا في حسن عرض، وجمال بيان، وروعة أسلوب
كتبه في حياته كان من أجل القضية الفلسطينية، وكان بعنوان:   تاريخ عمارة بأول مقال

، "مصر الفتاة"حدث أني التقيت بناسٍ من حزب "، وهو يحكي قصته فيقول: "جهاد"
وبدأت العمل بالسياسة من خلال الحركة الوطنية في مصر، ومن خلال القضية الفلسطينية. 

(، وكانت 1946-1945ة المعهد )أثناء فتر  1946أول مظاهرة اشتركت فيها كانت سنة 
بدأت  1947مظاهرات ضد مشروع صدقي/بيفن حول الجلاء الإنجليزي عن مصر. وفي 

الإسرائيليين(، ومن أجل القضية الفلسطينية، وكتبت أول )أخطب في المساجد ضد اليهود =
أول  عن الفدائيين الذين دخلوا فلسطين قبل الجيوش العربية، نُشر في "جهاد"مقال بعنوان 

، وأعتقد أن نشر هذا المقال حدد ”مصر الفتاة“في جريدة  1942أبريل/نيسان سنة 
وقد كانت قضية فلسطين من القضايا المجمع  .”مستقبلي ومصيري في علاقتي بالكتابة

عليها من كافة التيارات السياسية والفكرية، ونشأ مفكرنا محبًا للحرية والتحرر والجهاد والعدل 
 "بيفن صدقي"قت الإشارة قبل قليل إلى اشتراكه في أول مظاهرة ضد مشروع سب .الاجتماعي

 .م وهو ابن خمسة عشر عامًا1946حول الجلاء الإنجليزي عن مصر، كان ذلك عام 
فتحت "وكذلك في فترة تعليمه الابتدائي كان يشارك في اعتصامات واحتجاجات، يقول: 

ة، خصوصًا أن ال#جواء في ال#زهر كانت تتسم تجربة التعليم الابتدائي أمامي أبواباً كثير 
بالجمود، وكنا ندرس الحواشي والتعليقات، ولاحظت بعد ذلك أن ما يدرس في ال#زهر ليس  
كتب عصر الازدهار الحضاري ولا كتب عصر التجديد، وإنما كتب في أغلبها مؤلفة في 

بين بإصلاح ال#زهر عصر المماليك، لذلك كنا نقوم بإضرابات واعتصامات واحتجاجات مطال
 .(1)"وإدخال اللغات ال#جنبية

                                                             

. حوار https://bit.ly ،1013/10/16( المفكر الراحل محمد عمارة سيرة ومسيرة، 1011/5/3خطيب، معتز، )ال. 1



  

23 
 

وكنت أقرأ صحيفة مصر الفتاة، "وكان يتابع أخبار الفدائيين من خلال الصحف، يقول: 
وأعرف أخبار الفدائيين الذين دخلوا من مصر وسوريا إلى فلسطين، وذلك قبل دخول 

ال#مر بعد ذلك ميدانيا تطور  .(1)"م1942الجيوش العربية إلى فلسطين في مايو/أيار سنة 
وممارسة إلى التدريب على السلاح وممارسة الجهاد القتالي على ال#رض بالفعل، يقول: 

عندما احتدَّت أحداث القضية الفلسطينية؛ تطوعت ل#تدرب على السلاح وأذهب إلى "
فلسطين، لكن بسبب السن وأن دسوق كانت مدينة صغيرة لم تتح لي فرصة الدخول إلى 

تدربت على السلاح  1951بين مصر وإنجلترا سنة  1936وعندما ألغيت معاهدة فلسطين، 
أيضًا، ثم تدربت على السلاح أيضًا للذهاب إلى قناة السويس ومحاربة الجيش الإنجليزي في 
القواعد العسكرية هناك، لكن حدث حريق القاهرة فأج لت الموضوع. ولكنني تمكنت من 

، حين كانت لي علاقة باليسار المصري 1956دوان الثلاثي الذهاب إلى القناة لمواجهة الع
 .(1)"الذي كان بينه وبين الحكومة تعاون لمواجهة العدوان الثلاثي

وفي "منذ زمن مبكر كان د. عمارة يعتلي المنبر، ويخطب ضد الاحتلال، حتى إنه يقول: 
القضية  بدأت أخطب في المساجد ضد اليهود )= الإسرائيليين(، ومن أجل 1947

ل إنه كان يخطب لفلسطين ليجمع المال لها من القرى القريبة منه، يقول: . ب(3)"الفلسطينية
شاركتُ في الدعاية للقضية الفلسطينية, وذهبتُ إلى القرى المجاورة لقريتي ل#خطب وأطلب "

 .(4)"التبرع المادي لدعم الكفاح في فلسطين

والذي حمل مفكر نا على الخطابة وممارستها في وقت مبكر من حياته هو رغبته في التغيير 
لقد لمستُ في "والتجديد لما رآه من أفكار مغلوطة وأوضاع اجتماعية غير صحيحة، يقول: 

                                                                                                                                                                                              

 عن سيرته الشخصية ومسيرته الفكرية. -لصالح قناة الجزيرة-م في إطار إعداد فيلم وثائقي 1010أجريِ معه سنة 
 . المصدر السابق.1
  .https://www.ikhwanwiki .، أشرف عيد العنتبلي ،محمد عمارة جهاد في خدمة الإسلام )مقال(.  1
 .م13/7/1015ج وحي القلم: محمد عمارة .. الاعتكاف في محراب الفكر. قناة الجزيرة. تاريخ البث حلقة برنام.  3

https://shorturl.at/etCNQ. 
 . المصدر السابق. 4

https://tipyan.com/is-palestine-the-issue-of-the-palestinians-alone
https://tipyan.com/is-palestine-the-issue-of-the-palestinians-alone
https://tipyan.com/is-palestine-the-issue-of-the-palestinians-alone


  

24 
 

ليم الدين )والتي كانت نتيجة لظروف فترة الطفولة والنشأة كثيراً من مظاهر الفهم الخاطئ لتعا
طويلة من التخلف(، مما دفعني إلى طريق التجديد والتصحيح.. حتى لقد كُنتُ، منذ بداية 
عهدي بالخطابة، أخطب على نحو غير تقليدي؛ فلقد كان يدُه شُ جمهورُ الفلاحين ل#نهم 

ية والسياسية والعامة.. لم يتعودوا أن يصعد  على المنبر إنسان  يتكلم في الشئون الاجتماع
ليلةً في رمضان.. ثم بدأت التجربة التي بدأتُها في القرية تنضج؛  30وبدأت أ عِظُ الناس  

فتتحول إلى لون من ألوان القيادة السياسية والاجتماعية والفكرية: فأصحابُ المشكلات 
تنتهي عند الحجرة  يأتون, والباحثون عن الفتاوى يأتون, والمشكلات الزوجية صُلحاً أو طلاقاً 

المتواضعة التي أجلس فيها، والعلاقات والصداقات تنمو بين القرية والقرى المجاورة، 
وأصبحت شهورُ الصيف التي أقضيها في القريةِ منتديات من الحوار والنقاش الدائم، ومجالًا 

مجرد "وقد تطورت طبيعة الخطابة عنده من . (1)"خصبًا للخطابة والموعظة وإمامة الناس
وأذكر أنَّ مِن ضمن ما “إلى آفاق الإصلاح الاجتماعي كما تبين، يقول عن ذلك:  "الوعظ

إذا لم "قدمتُ للناس في مسجد القرية تفسيراً أدهشهم، لكنه أقنعهم, وذلك عندما قلتُ لهم: 
تأخذوا من إنتاجكم ما يكفي قوت كُم وقوت  أولادكِم, فستذهبون إلى النار, حتى لو كان ذلكم 

 "ال#خذُ اغتصاباً من المالِكِ للأرض؛ ل#نَّ الله  سبحانه يُ ب شر الذين ي ظلمون أنفُس هم بالنار
إن الذين توفاهم الملائكةُ ظالمي أنفسِهِم, قالوا: فيم كنتم؟ قالوا: كنا مستضعفين في }

ال#رض قالوا: ألم تكن أرضُ اللهِ واسعةً فتهاجروا فيها؟! فأولئك مأواهم جهنم وساءت 
؛  (1){صيراًم : فأنت تظلم نفس ك  وأنت إذا لم تأخذ من نتاج عرقك  ما يكفيك ويكفي أسرتك 

وقد كنتُ أرى الفلاح  ي شق ى ويزرع ال#رض  وي روِيها بعرقه )على سبيل . فأنت عاصٍ لله
الحقيقة لا المجاز(, ثم ي حْصُد, ثم يأخُذُ المالكُ كلَّ هذا الحصاد  ونتيجة  هذا العرق, 

الفلاحُ آخ ر الليل إلى بيته خالي الوفاض, فإذا امتعض أو اعترض: يُطر د من ال#رض ويذهب 

                                                             

 .م13/7/1015حلقة برنامج وحي القلم: محمد عمارة .. الاعتكاف في محراب الفكر. قناة الجزيرة. تاريخ البث . 1
https://shorturl.at/etCNQ. 

 .97 :النساء. سورة  1



  

25 
 

وقد أشرنا سابقًا  .(1)"ويلُق ى للمجهول.. ومِن هنا كان هذا التفسيرُ الذي قدمتُهُ تفسيراً ثورياً
ونحن نتحدث عن تجربته الصوفية ممارسته للخطابة الناقدة للتصوف المنحرف وللملك 

قبل -في مرحلة الابتدائي والثانوي " :ا، وهو ما يزال في التعليم ال#ولى، يقولفاروق معً 
كانت لدي تجربة في المجاهدة الروحية والتصوف غير الطرقي، وكنت   -رتباط باليسارالإ

أخطب على المنبر ضد الطرق الصوفية وأعل م الناس فرائض الدين ومقاومة الظلم، وفي 
صادف أن انتقدت الملك فاروق، وعندما عُزل بعد الثورة ظن  الجمعة التي سبقت ثورة يوليو

بعض الناس أنني كنت على علم بتفاصيل ثورة يوليو، وظن آخرون أنني من أولياء الله 
م يقول مبينا تطور الخطابة عنده إلى شكل 1951وإبان أحداث يوليو  .(1)"الصالحين

الثانوية، ولقيامها معي حادث  م أثناء دراستي 1951وقامت ثورة يوليو "سياسي ثوري: 
: فقد كنتُ أخطب الجمعة  بشكل منتظمٍ خلال الإجازة الصيفية بمسجد القرية،  طريف 
وكنتُ الوحيد  الذي لا يدعو للم لِك على المنبر، وكان هذا شيئًا مُستغرباً، ولكني الت  ز مْتُهُ.. 

مباشرةً كان في الخطبة ما يُشبهُ  الثورة   والمثيرُ أنه في يوم الجمعة وخلال ال#سبوع الذي سبق 
النقد  اللاذع  للملك فاروق، ودعوتُ الله  فيها أن ينصر  ال#مة  العربية والإسلامية على أعدائها 
وبيد أبنائها المخلصين.. وعندما قامت الثورة: تصور  م ن في القرية أنني كنتُ على علمٍ أو 

في الخطبة وبين ما حدث؛ ليؤكدوا على هذه  على اتصالٍ بها، وأخذوا يقارنون بين ما قلتهُُ 
ظلت الخطابة مهارة ورسالة يمارسها مفكرنا في قريته حتى أواخر حياته، كان إذا . (3)"القناعة

أيضا و  .زار قريته خطب فيها الجمعة، وخطب العيدين، وما زال كذلك حتى لقي الله تعالى
حد من معاصريه بالقدر الذي حظي به من معالم فروسيته ما اشتهر به من مناظرات لم يحظ أ

وقد تابعت  -رحمهما الله تعالى- أحمد ديدات عمارة منها اللهم إلاالدكتور محمد 
                                                             

 .74 مصر، ص القاهرة الشروق دار للإسلام، الماركسي التفسيرمحمد،  عمارة،. 1
 .م13/7/1015حلقة برنامج وحي القلم: محمد عمارة .. الاعتكاف في محراب الفكر. قناة الجزيرة. تاريخ البث . 1

https://shorturl.at/etCNQ. 
، اطلع https://bit.ly/3gGgBtQ( المفكر الراحل محمد عمارة سيرة ومسيرة، 1011/5/3الخطيب، معتز، ). 3

عن سيرته  -لصالح قناة الجزيرة-م في إطار إعداد فيلم وثائقي1010. حوار أجريِ معه سنة 1011/10/30عليه بتاريخ: 
 الشخصية ومسيرته الفكرية، المرجع السابق.

https://tipyan.com/ahmed-deedat
https://tipyan.com/ahmed-deedat


  

22 
 

الجماهير الواسعة مناظراته مع نصر أبو زيد وفرج فودة ونوال السعداوي وكمال زاخر وفؤاد 
ف خرج من هذه المناظرات كلها منتصراً مظفراً حتى قال عنه الشيخ الكبير زكريا وآخرين، وكي

؛ أنت قلعة حصينة شامخة شديدة «عمارة»أنت لست " :محمد الغزالي مداعبًا إياه في لقبه
البأس؛ تكر منها على أعداء الإسلام وشانئيه، ولا ترضى الإياب إلا بعد أن تتركهم صرعى  

كما أنه حين يستضاف وحده في أي لقاء تليفزيوني يتحدث  .(1)"كأنهم أعجاز نخل خاوية
حديثاً قوياً حاشدًا متحمسًا يأخذ عقلك وقلبك ووجدانك بما يقوله من فكر، وما يقيمه من 
حجج وأدلة، وما يدفعه من شبهات أمام العلم الراسخ الذي يبدده ويذهبه بل يجعله أضحوكة 

 .وأثراً بعد عين

 

 

 

منهجية الدكتور محمد عمارة في الفصل الثاني: قواعد 

 الدعوة

 المبحث الأول: الوسطية الإسلامية

 المبحث الثاني: العقلانية الإيمانية

                                                             

 .دار المقاضد، بيروت، 143ص ،رس اليقظ المرابط على ثغور الإسلامالدكتور محمد عمارة الحا يوسف، القرضاوي.  1



  

21 
 

 المبحث الثالث: الإيمان بالتعددية

 المبحث الرابع: المواكبة والتجديد

 

 

 

 

 الفصل الثاني: قواعد منهجيته في تناول مشاكل الدعوة
 على المشروع هذا إرتكز متكاملاً، فكرياً  مشروعاً  مةللأ عمارة محمد الدكتور قدمتمهيد: 

 المرتكزات هذه إلى بالتفصيل سنتطرق الفصل هذا وفي. عميقة وقواعد منهجية فكرية أصول
النهضوي و تطرق من خلالها إلي  مشروعه الفكري عمارة محمد عليها بنى التي الفكرية

 .المشاكل والتحديات في الساحة الدعوة

 والإعتدال الوسطية :الأول المبحث
 هذا في وسنعرض إليها، ويدعو الإسلامية الوسطية إلى عمارة محمد المفكر ينتميتمهيد: 
 .تطبيقاتها أهم وأيضا الوسطية مفهوم المبحث



  

21 
 

 الوسطية تعريف المطلب الأول:
 رؤية خلاله من يمكن الذي المنظار بمثابة هي الإسلامية الوسطية أن عمارة محمد يرى

 بين والاعتدال.. ظلمين بين والعدل.. باطلين بين الحق "أنها عنها: فيقول لحقيقي،ا الإسلام
 وتفريطاً  إفراطاً  للغلو الرافض والاعتدال والعدل الحق ل#طراف الجامع العادل والموقف طرفين

 عند ووقوف الظاهرة، قطبي أحد إلى الغلاة من انحياز هو الوسطية يتنكب الذي الغلو ل#ن
 محمد يبرئ . حيث(1)الجامعة" الإسلامية الوسطية توسط إلى يفتقر لميزانا كفتي إحدى
 مصطلحها دلالات عن شاعت التي العامة السوقية المفاهيم من الإسلامية الوسطية عمارة

 الوسطية ليست أنها أيضا ويرى الإسلامية، بالوسطية صلة لها تكون أن وينفي العوام، بين
 بين فضيلة بأنها اليونانية للفلسفة الدارسين من الكثير وعرفها أرسطو بها رأى التي ال#رسطية
 التصور في ثالث موقف هي إنما الإسلام منهج في المفهوم بهذا ليست فالوسطية رذيلتين،

 والعدل الحق عناصر تجمع التي الجامعة بالوسطية عمارة محمد يسميها حيث الإسلامي،
 ليس ولكنه الثاني، ومتميز عن ال#ول عن متميز ثاً ثال موقفاً  وتكون المتقابلين، القطبين من

 ذلك ومن الجامعة الوسطية عن أمثلة عمارة محمد ويضرب .القطبين لكلا تماماً  مغايراً 
 عناصر يجمع ولكنه العقل، تأليه وبين النقل ظاهر بين وسط موقف فهي الإسلامية، العقلانية

 الإسراف وبين والبخل الشُّح بين وسط موقف فهو والكرم العقل النقل ومن من والعدل الحق
 ويجمع شيء، البخيل تدبير من وفيه شيء، المسرف عطاء من فيه الكريم لكن والتبذير،

 ليست والشجاعة .الكرم هو وسطاً  موقفاً  فيكون المتقابلين الموقفين من الخيار العدل الوسط
 من والعدل الحق عناصر جمعت هي إنما للجبن، تماماً  مغايرة وليست للتهور، تماماً  مغايرة
 .فيه الحذر الذي الجبان من والتدبير الحسابات وتجمع الإقدام، فيه الذي التهور

 والمضمون الإسلامية، الوسطية مصطلح إلى أشارت التي الآيات كل عمارة محمد ذكر وقد
 ئى ئى ئې ئيئې :الفرقان سورة في تعالى الله يقول الجامعة، بوصف ميزها الذي

                                                             

 .77محمد عمارة: معالم المنهج الإسلامي، مصدر سابق، ص .  1



  

21 
 

 ئو ئي:  الإسراء سورة في أيضا وقوله (1).ئمئى ئح ئج ی ی ی ی ئى

 ٺ ٺ ٺ ئي :وقال (2) ئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇ ئۇ ئو

 الآيات من وغيرها (3).ئى ڤ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ
 الإسلامي والدين الإسلامي المنهج خصائص من الوسطية.  الخصيصة هذه إلى أشارت التي

 قرأ الوسطية لمصطلح سلاميالإ المضمون نفس أمة الإسلام، وفي الوسط ال#مة وصفات
 "ما: قالت عنها عائشة رضي الله فعن وسلم، عليه الله صلى الرسول أحاديث عمارة محمد

 إثماً  يكن مالم اختار أيسرهما إلا الإسلام في أمرين بين وسلم عليه الله صلى الله رسول خير
 الله صلى الرسول كان الذي الإثم هذا أن عمارة  محمد يرى حيث. )4("منه الناس أبعد كان
 والباطل الظلم ل#نه المتناقضين، القطبين سمات من المرفوض هو عنه الناس أبعد وسلم عليه

 عمارة محمد اعتبر . وقد(5)"والاعتدال واليسر والحق العدل عن بعيداً  المنحاز والتطرف
 العدسة وكأنها الإسلام، حقيقة نبصر أن يمكن لا وبدونه للرؤية منظار الإسلامية الوسطية
 يجمع وسطي فقه وتطبيقاته الإسلامي والفقه الإسلامية، والفكرية الإسلامي للنظام اللامعة

 فإن هنا ومن الواقع، فقه وبين ال#حكام فقه بين يجمع أو المتغير، والواقع الثابتة الشرعية بين
 ڤ ڤ ئي: تعالى الله يقول. إلهياً  جعلاً  وسطيتنا جعل وتعالى سبحانه الله

 الوسطية بهذه الإسلامية الفكرية التزمت عندما أنه عمارة محمد . ويضيف(6)ئى ڤ ڤ
 والجسد، الروح الثنائيات هذه بين حل له يوجد لم الذي التناقض ذلك تعرف لم الجامعة

 المادية والواقع الفكر والمجموع الفرد والموضوع، الذات والدولة، الدين والآخرة، الدنيا
 يرى حيث حلاً، لها يجدوا ولم التناقض بينها حدث التي ثنائياتال من وغيرها.. والمثالية

                                                             

 67 الآية: الفرقان . سورة 1
 16 الآية:  الإسراء . سورة 1
 19 الآية:  الإسراء سورة 3
 .دأحم والإمام مالك والإمام داوود وأبو ومسلم البخاري . رواه 4
 .20 ص سابق، مصدر الإسلامي، النهج معالم:  عمارة . محمد5
 141 الآية: البقرة . سورة 6



  

12 
 

 الحاد الانقسام حدث الجامعة الوسطية قسمة إلى إليها النظر منهج افتقد عندما أنه عمارة
 هذه مثلت لقد:" عمارة محمد يقول حين في .ومثاليين ماديين إلى الغربية الفلسفة في

 الثنائية هذه من النجاة طوق التزموها الذين ندع الإسلامية لفكريتنا الجامعة الوسطية
 .(1)وتمزقها

 الإسلامية الوسطية تطبيقات المطلب الثاني:
 والمادة الفكر الفرع الأول:

وهذا  الفكر يشع الذي هو الدماغ وأن الفكر، مصدر هي المادة أن ترى المادية الفلسفة
 عكس تقول ال#وروبية المثالية في حين الفلسفة ال#ساس. هي المادة إذن مادة، هو الدماغ

 ويرى .وغيرها أفلاطون عند المثل نظرية في ذلك ونجد المادة مصدر هو الفكر ذلك أن
 قد ككل الإسلامية والحضارة بل الإسلامية والفكرية الإسلامي المنهج أن عمارة محمد
 علامات رزيف والواقع بكليات يأتي الوحي أن وهو بالمادة، الفكر لعلاقة وسطي تصور قدمت

 تغيير يحدث الواقع في يتنزل عندما فالوحي الواقع، مشكلات على إجابات يريد استفهام
 الإلهي، التنزيلي الوحي بين للجمع ثمرة هو المسلمين حياة يحكم الذي فالفقه الفقه، فينتج
 ثير،والتأ بالفعل وحده الواقع ولا وحده الفكر ينفرد لا وهكذا الواقع، استفهام علامات وبين
 صنعت التي هي وحدها المادة عند ولا المادة يصنع الذي هو وحده، الفكر عند نقف فلا

 من الكثير أن عمارة محمد . يضيف(1)الواقع وفقه الحكم الفقه بين القرآن عقد بل الفكر،
 يوجد لا وهذا مثالي، واتجاه مادي اتجاه إلى الفكر هذا قسمت قد الغربي الفكر في القضايا

 وفعل له، أول لا قديم الله إن نقول فعندما مؤمنة مادية هناك بل الإسلامية ارةالحض في
 الله، هو خالق له مخلوق لكنه قديم هو سبحانه الله فعل لكنه قديم العالم قديم، القديم
 .عبقري وبشكل باستفاضة رشد ابن عنها تحدث النظرية وهذه

                                                             

 .21 ص سابق،ال مصدرال الإسلامي، المنهج معالم عمارة . محمد 1
 .23-21 ص سابق،ال مصدرال الإسلامي، المنهج معالم: عمارة . محمد 1



  

11 
 

 الفكر بعلاقة الخاصة الإسلامية طيةالوس على تطبيقية واقعية شهادات عمارة محمد يعطي
 الدين وجمال ،(1)حيان بن جابر هما حديث وفيلسوف قديم عالم بشهادة فيستأنس بالواقع،
 يرى الوقت نفس وفي والعمل للتجربة العلم سبق ضرورة يرى حيان بن فجابر. ال#فغاني
 للعمل، طلبها في علمال سبوق من لها بد لا صناعة فكل والعمل التجربة بواسطة العلم اكتمال
. العمل إتيان يمكنه لم العلم إلى يسبق لم من وكل مستأنف متأخر والعمل أول سابق فالعلم

 أول الفكر أخر أن نحو على والمادة الفكر بين العلاقة يتصور فهو ال#فغاني، الدين جمال أما
 حيث بالمادة، الفكر علاقة حول حديثه عمارة محمد الفكر. ويختم أول العمل وأخر العمل

 والانشطار. الثنائية من الإسلامي الموقف برئ فقد الإسلامية الوسطية بفضل أنه يرى

 ختياروالإ الجبر الفرع الثاني:
 ال#فعال فعل من الإنسان "تجريد بأنه: الإسلامي الاصطلاح في الجبر عمارة محمد يعرف
 .(1) وتعالى" سبحانه الله إلى لها الفعل ونسبة لها محل هو والتي يديه، على تظهر التي

 المنهج أن عمارة محمد ويرى. والاختيار للحرية النقيض هما والجبرية الجبر أن حيث
 ال#سباب بين الضرورة وبعلاقة المطلقة، الحتمية نفي مع بالسببية يعترف الإسلامي

 حكم دون ولكن الإنساني، والاختيار الإنسانية بالحرية يعترف المنهج هذا فإن والمسببات
 فلسفته تنبع فقد الإسلامي المنهج هذا خصائص أخص. الجامعة الوسطية أن وبما إطلاق أو
 حريته تكون فلا الوجود، هذا في الإنسان هذا مكانة وسطية من واختياره الإنسان حرية في

 الميدان هذا في قدره هو المطلق الجبر يكون ولا الوجود، هذا سيد هو فيكون فيه مطلقة
 الخليفة هو إنما المطلق، أو الكل بالفناء إلا له خلاص لا الذي المتلاشي الحقير هو فيكون

                                                             

يَّان.  1 جابر بن حيان بن عبد الله الكوفي، أبو موسى: فيلسوف   م( 215 - 000ه  =  100 - 000) جابِر بن ح 
 من أهل الكوفة، وأصله من خراسان. اتصل بالبرامكة، وانقطع إلى أحدهم جعفر بن يحيى. كيميائي، كان يعرف بالصوفي.

منها إلى  ضاع أكثرها، وترُجم بعض ما بقي كتابا، وقيل: بلغت خمسمائة.  131وتوفي بطوس. له تصانيف كثيرة قيل: عددها 
وقد اشتملت كتبه على بيان مركبات  . اللاتينية. ولجابر شهرة كبيرة عند الافرنج بما نقلوه، من كتبه، في بدء يقظتهم العلمية

. انظر: ال#علام للزركلي كيماوية كانت مجهولة قبله. وهو أول من وصف أعمال التقطير والتبلور والتذويب والتحويل إلخ
1/103. 

 .27 ص سابق،ال مصدرال الإسلامي، المنهج معالم: عمارة . محمد 1



  

12 
 

 المحكوم الخليفة واختيار حرية ولكنها والاختيار، الحرية أمانة لحمل الله إستخلفه الذي
 الوسط والاختيار الحرية في الوسط إذن فهي الوجود، هذا خالق خلقه الذي ال#عظم بالنظام

 السبيل اتحذ قد الجامعة بوسطيته فالإسلام  .(1)(الاختيار مطلق) و( الجبر )مطلق بين
 ل#نها لإطارها، حاكم هو إنما للحرية نقيضاً  ليس فالقدر والاختيار، الجبر قضية في العدل
 بين عمارة ويميز .وعلا جلا( يريد لما الفعال )قدر ب والمحكومة المخلوقة الخليفة حرية

 الإلهية: الإرادة من نوعين

 في وليس سبحانه، الله إلا عليه يقدر لا بما تعلقت وهي :وقسر وجبر حتم إرادة _
 .الخليفة هذه لإختيار ولا الإنسان لخلافة موضوع هو ما الإرادة هذه متعلقات

 لكنه والطاعة، الإيمان أراد قد فالله :الإنسان لخليفته والتمكين والتفويض التخيير إرادة_ 
 الإرادة هذه وفي وحكمة، معنى والجزاء وللحساب للتكليف نيكو  كي وفو ض ومكن خير

 .للإنسان بالنسبة والاختيار الحرية ميدان يتجلى

 الإلهية والشريعة البشرية الفرع الثالث: الشورى
 وبين البشرية الشورى موضوعات بين الإسلامي المنهج في خلط أو تناقض هناك ليس

 الله لحاكمية التجسيد لتكون وتعالى سبحانه لهال وضعها التي الإلهية الشريعة موضوعات
 أصول في المتمثلة الإلهية الحاكمية هذه. فيه يعيش الذي والواقع الإنسان على المهيمنة
 موضوع هو فيما المتمثلة البشرية الحاكمية جنس من ليست وحدودها ومقاصدها الشريعة
. الإنسان شورى الإسلامية لمعياروا الضابط هي الإلهية الشريعة تعتبر حيث الإنسان، لشورى
 الكافلة هي بل للشورى، نقيضاً  ليست الإلهية الشريعة أن عمارة الدكتور محمد يرى حيث

 من الشورى هذه وتتبرم تضيق أن يمكن لا نفسه الوقت وفي إسلامية، ثمراتها تظل أن لها
 النحو هذا ىوعل .إلهية فريضة الإسلام عرف في -الشورى- ل#نها الإلهية الحدود هذه

                                                             

 .29-22 ص نفسه، . المصدر 1



  

13 
 

 الخلط من برئتهما الإلهية حيث الشريعة وبين البشرية الشورى بين الإسلامية الوسطية جمعت
 .(1) بينهما والتناقض

 الإيمانية العقلانية: الثاني المبحث
 في عظيمة قيمة للعقل أن اعتبار على والعقلانية بالعقل عمارة محمد الدكتور إهتمتمهيد: 

 العقلانية مقابل في المؤمنة العقلانية يسميها كما أو ال#ول، العصر منذ الإسلامية الرؤية
 مجاله العقل أعطى فالإسلام عشر، الثامن القرن في ظهرت التي الحديثة الغربية المادية
 التفكر إلى تدعو كثيرة آيات هناك الكريم القرآن وفي الإسلامية، الفكرية الرؤية في الواسع
 العقل استعمال على تدل القرآن في وردت كثيرة إشارات هناكو  والتأمل، والنظر والتدبر
 طريقه، عن والإقتناع العقل خلال من الإيمان أجل من الإسلامي الدين في مكانته وكذلك

 والتدبر النظر إلى ويدعو العقل يخاطب فالإسلام مكلفاً  الإنسان يعتبر فلا العقل تعطل فإذا
 .الإنسان إلى الكثيرة آياته خلال من

 الإيمانية العقلانية المطلب الأول: مفهوم
 ثورة هي ولا الدين عن غريبة وليست الدين من نابعة الإسلامية العقلانية أن عمارة محمد يرى

 وغريزة ملكة: "بأنه للعقل الإسلامي تعريفهم في المسلمين علماء جمهور قال حيث عليه،
 من حاسة ولا عضواً  ليس فهو ولذلك للإنسان وتعالى سبحانه الله وهبها وبصيرة، وفهم ونور

 فوق لما الإدراك في ال#على المستوى وهو.. ال#عيان لا ال#ذهان في وجوده أن أي.. الحواس
 الفهم أداة له بالنسبة ويمثل الحنيف، الدين هذا يزامل الله أنوار من نور . فالعقل(1)الحواس"
 العقلانية مهمة كانت لعقلانيةوا للعقل - الديني التأسيس هذا وبسبب التأسيس، وقاعدة

 والنقل للوحي الداعم العقلاني بالمنطق الإسلامي الإيمان عن الدفاع هي الإسلامية
 شتى، مذاهب وذهبوا مواقفهم وتعددت والعقلانية العقل قضية في الناس تطرف .الإسلامي

                                                             

 .91 ص سابق،ال مصدرال الإسلامي، المنهج معالم:  عمارة . محمد 1
 .12 ص ،1002 القاهرة، مصر، نهضة ،1ط الإسلام، في العقل مقام عمارة . محمد 1



  

14 
 

 من وقفهمم في أقسام خمسة إلى الإسلام" في العقل "مقام كتابه في عمارة محمد ويقسمهم
 العقل والعقلانية:

 العقلي للنظر ويتنكرون النصوص، ظواهر عند أصحابه يقف نصوصي تيار: الأول -
 .والهوى العقل بين ويخلطون

 وفي الحدس، يسميه ما على ويعتمد للعقل يتنكر التصوف يدعي باطني تيار: الثاني -
 .العبثي التأويل يعتمد النصوص مع التعامل

 تأليه إلى ذهب والإسلامي، العربي واقعنا في امتداداته له ربيغ حداثي تيار: الثالث -
 للغرور انقاد التيار وهذا وحده، للعقل إلا العقل على سلطان لا شعاره وجعل العقل

 .(1)والنقل العقل بين لها داعي لا شرسة معركة فافتعل العقلاني
 ويدعو الغربية، داثةالح أنقاض على التمد د يحاول الذي الحداثة بعد ما تيار: الرابع -

 يقدم لا وهو والتقدم، والعلم العقل حول الكبرى ومسلماتها منظوماتها تفكيك إلى
 .العبثي بالشك تصيبه التي والعدمية الفوضى سوى للإنسان

 والوجود، الوحي كتاب على عقلانيته يقيم الذي الإسلامية الوسطية تيار: الخامس -
 القرآني النقل من نبعت التي المؤمنة قلا نيةالع هذه العقل، ونور الشرع نور وعلى

 البراهين إقامة وظيفته كانت الذي التوحيد علم - الإسلامي الكلام علم في وتبلورت
 .الغيب صدق على العقلية

 في فيه العقل ذكر جاء فقد الإسلامية، العقلانية ومنبع مصدر هو الكريم القرآن ول#ن -
 اته:مرادف عن تحدث كما أية، وأربعين تسع

 هي اللطيفة وتلك.. تعلق الجسماني بالقلب لها ربانية لطيفة هو الذي: القلب -
 ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ئي: تعالى يقول. العقل عن يعبر وبها الإنسان حقيقة

 للتعبير القرآنية الآيات وجاءت .(1)ئى ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ

                                                             

 .113ص ق،سابال مصدرال الإسلام، في العقل مقام عمارة . محمد 1
 .37 الآية:  ق . سورة 1



  

15 
 

 لقلبوا العقل بين القرآني الجمع وهذا موضعاً، 131 في القلب بمصطلح العقل عن
 .العقول وعقل القلوب تقوى بين الإسلام جمع إلى إشارة

 مصطلح ورد وقد وحقيقته، الإنسان جوهر يمثل ل#نه بذلك وسمي العقل هو: اللب -
 .موضعاً  16 في الكريم القرآن في اللب

 في النهى مصطلح ور د وقد القبيح، عن ينهى ل#نه بذلك سمي العقل هو: النهى -
 .(1)آيتين في الكريم القرآن

 وتصرف المجهولة، إلى لتؤدي المعلومة ال#مور وترتيب التأمل أي: والتفكر الفكر -
 العقل عن والتفكر بالفكر التعبير ورد وقد. المطلوب لدرك ال#شياء معاني في القلب

 .موضعاً  12 في الكريم القرآن في
 كريمال القرآن في ور د ولقد الشاهد، علم عن الغائب علم إلى التوصيل هو: الفقه -

 .موضعاً  عشرين في والتعقل العقل عن تعبيراً 
 هذا وورد وعواقبها، ال#مور أدبار في والتفكير والنظر والتعقل التأمل بمعنى :التدبر -

 .آيات أربع في الكريم القرآن في والتعقل العقل عن تعبيراً  المصطلح
 ورد وقد س،والقيا والنظر والتدبر الشيء، على بالشيء الاستدلال بمعنى: الاعتبار -

 .آيات سبع في الكريم القرآن في والتعقل العقل المصطلح بهذا التعبير
 وكل العلوم، بأفضل ال#شياء أفضل ومعرفة نبوة، غير في الصواب هي : التيالحكمة -

 العقلاني الصواب عن بالحكمة التعبير وور د والعمل، القول من الصواب فيه يتحقق ما
 .آية 19 في الكريم بالقرآن

 إلى إضافة. آية 167 ومرادفاته العقل عن باللفظ تحدثت التي القرآنية الآيات بلغت دفق
والمتألق  السامي المقام ندرك جعلنا العقل، فضل في جاءت التي النبوية ال#حاديث مئات
 .(1)وحضارته وفلسفته الإسلام في والعقلانية للعقل

                                                             

 .11 ص سابق، مصدر الإسلام، في العقل مقام عمارة . محمد 1
 13 ص سابق، مصدر الإسلام، في العقل مقام عمارة . محمد1



  

12 
 

 الإسلامي الفكر في العقل المطلب الثاني: مكانة
 أدوات قمة في العقلية والبراهين العقل وضعت قد اليونانية الفلسفة أن عمارة محمد يرى

 وحي فيه يكن لم مناخ في تبلورت قد اليونانية العقلانية هذه لكن والاستدلال، والنظر البحث
 من حرمها الذي ال#مر السماوي، الوحي مرجعية من ومتحررة منفلتة عقلانية فجاءت سماوي
 الكنيسة حكمت عندما ال#مر ونفس الإنسانية، والحكمة الإلهية الحكمة بين ازنةوالمو  التوازن
 اللاهوت بهذا أوروبا فدخلت والعقلانية للعقل مناهضة مقولات لاهوتها في سادت أوروبا

 والحداثة الغربي التنوير فعل رد جاء ثمة من المظلمة عصورها إلى للعقل المعادي الكنسي
 وترفع العقل تؤله دينية لا عقلانية ال#وروبية النهضة إبان فتخلفت فسه،ن المستوى على الغربية
 طورها في الغربية الحضارة عرفت وهكذا وحده، العقل إلا العقل على سلطان لا شعار

 هذا في للدين، معادية عقلانية الحديثة نهضتنا طور وفي الدين من مجردة عقلانية اليوناني
" عمارة محمد يقول والمظلمة الوسطى عصورها ال#وروبية الحضارة فيه دخلت الذي الوقت
 القرن في الإسلام ظهر عندما والعقلانية بالعقل يتعلق فيما العالمي المشهد كان هكذا
 بها جاء التي المؤمنة العقلانية تألقت وهنا... عقلانياً  لا كنسياً  لاهوتياً  للميلاد السابع

 .(1)اللاعقلاني ركامال هذا ضرباتها من بضرية فبددت الإسلام،

 على تحول حيث الكبيرة مكانته القرآن في للعقل أن عمارة محمد ويرى ال#ستاذ الدكتور
 النبوة مدرسة في عينه على الرسول صنعه الذي الفريد الجيل من معه والذين الرسول يدي

 صاياوالو  المواعظ عند يقف ولم - وحضارة ومدنية وثقافة ودولة وأمة وسجية خلق إلى تحول
 الكريم القرآن آيات في تبلورت التي المؤمنة العقلانية فإن... المحاريب في والصلوات

 ومدارسها أعلامها لها إسلامية فلسفة تبلورت ما سرعان والاستدلال، في المحاورة وأساليبه
 .(1)ال#ول الهجري القرن من الثاني النصف منذ وإبداعاتها

                                                             

 .19ص نفسه، . المصدر 1
 10 ص سابق، مصدر الإسلام، في العقل مقام عمارة . محمد 1



  

11 
 

 جميع فإن العقلانية، وجرعة العقل سلطان إزاء لإسلاميا الفكر تيارات تنوع من الرغم وعلى
 وهدايات العقل هدايا بين التعارض نفي وعلى العقل شأن إعلاء على اتفقت قد التيارات هذه

 الكتاب أنزل الذي وهو والحكمة، الكتاب أنزل الذي هو وتعالى سبحانه فالله الدين،
 القرآن، من بلغت مؤمنة عقلانية ميالإسلا الحضاري السياق في تبلورت لذلك والميزان،

 في عمارة محمد يرى كما العقل وأن .الدين هذا صدق على العقلية للبرهنة أداة وأصبحت
 الإيمان ول#ن" :يقول. الإيمان على والاستدلال التكليف مناط هو النبوية والسنة الكريم القرآن

 في إكراه لا) المحكم سلاميالإ المبدأ كان اليقين، درجة يبلغ قلبي تصديق هو بالإسلام
 المبدأ هذا ، كان(فليكفر شاء ومن فليؤمن شاء فمن( )دين ولي دينكم لكم( )الدين

 استعمار من الشرق أرض الإسلامية الفتوحات تحرير: والتطبيق الواقع في يعني الإسلامي
 الروم مارسه والذي والديني الحضاري القهر من الشرق شعوب ضمائر وتحرير والفرس الروم

 الإسلامية الفتوحات هذه أثمرت ولقد .(1)ًً  أحرارا الناس قرون وترك لعشرة الشرق والبيزنطيون
 من %10 فيها المسلمين عدد يتجاوز لم الفتح قرن من وبعد إسلامية دولة الفتح منذ

 الديانات بمختلف وتتمذهب تتدين ورعية إسلامية دولة المعادلة هذه عن نتج وقد السكان،
 وغير المسلمين بين الفكري الحوار في نشاط أوسع الإسلامية البلاد شهدت فقد هب،والمذا

 الحر   الحوار هذا خضم وفي الطوائف، من وغيرهم ومجوس ويهود نصارى من المسلمين
 وال#فعل ال#ول السلاح كانا والمنطق العقل ل#ن الإسلامية العقلانية تبلورت والعميق والواسع

 فقد. ومقولاتهم المخالفين مقالات على الر د وفي عن عقائده، اعوالدف الإسلام عرض في
 لقد .المخالفين على والرد الإسلام نشر في والعقلانية العقل الإسلاميون الفلاسفة استخدم

 مذاهب تراث في وممتازاً  متميزاً  ووضعاً  ملحوظاً  ومكاناً  عالياً  مقاماً  الإسلامية للعقلانية كان
 محمد ذكر ولقد وأعلامه، أئمته مذاهب تنوع وعلى التراث هذا اريخت امتداد على الإسلام

 هؤلاء بين ومن. والعقلانية العقل ومقام شأن من أعلو وعلماء أئمة وشهادات أمثلة عمارة
 ومن عباءته تحت من الإسلامية العقلانية تيار أخرج الذي البصري الحسن ذكر الشهادات

                                                             

 .10-11ص نفسه، .  المصدر 1



  

11 
 

 والتوحيد، العدل أهل المعتزلة بمدرسة عمارة محمدالدكتور  استشهد أنه كما علمه، مجلس
 الدين عن الدفاع ال#ولى مهمتها وجعلت الدين من العقلية المدرسة هذه انطلقت حيث

 ودوره العقل قضية ناقشوا والكلامية الفقهية المدارس من كبار علماء وبرز .(1)بالبراهين العقلية
 إلى المؤدى السبب إن يرى الذي اورديالم الحسن أبو الإمام هؤلاء ومن لليقين كحجة

 العقل حجج ل#ن العقل وهو الحس، علم أحدهما شيئان بها والعمل الشرعية ال#صول معرفة
 لسان معرفة: العقول، وثانيهما بحجج إلا ال#صول تعرف ليس إذ ال#صول، المعرفة أصل

 .(1)خاصة السمع حجج في معتبر وهو العرب،

 له نجد فإننا فكرية، ظاهرة مثل الذي (3)الغزالي حامد أبي الإسلام حجة إلى جئنا فإذا
 العقلانية تميز في الإسلامية الوسطية ودور العقل، مقام حول وبديعة كثيرة صياغات
 الغلو وعن ال#ثر، عند أصحابه يقف الذي النصوصي الغلو عن تميزها المؤمنة، الإسلامية
 وشبه بالبصر، العقل شبه فقد. والشرع العقل بين التناقضات أهله يصطنع الذي العقلاني

 لديه شرع كان ومن الظلام، في لكنه يبصر فهو شرع بلا عقل لديه كان فمن بالضياء، الشرع
 العقل بين الجامعة المؤمنة عقلانيته للإسلام فإن الضياء، في يسير أعمى فهو عقل بلا

 رشد ابن الوليد أبو لمتكلما الطبيب الفقيه الفيلسوف أما .والشريعة الحكمة وبين والشرع،
 وتطلب بالعقل، الموجودات إعتبار إلى دعا الشرع إن:" المؤمنة الإسلامية العقلانية في القائل

 .(4)"العقلي بالقياس الموجودات في نظرنا نجعل أن فواجب به، معرفتها

                                                             

 .17-11 ص سابق، مصدر الإسلام، في العقل مقام عمارة . محمد 1
 34..ص نفسه، . المصدر 1

ه ( حجة الإسلام: فيلسوف، متصوف، مولده  505 - 450. أبو حامد، محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي، ) 3
تقاد. انظر: نقلا عن: ووفاته في طوس، نحو مئتي مصنف. من كتبه: إحياء علوم الدين وتهافت الفلاسفة والاقتصاد في الاع

 .7/11للزركلي « ال#علام»
 .37-35 ص سابق، مصدر الإسلام، في العقل مقام:  عمارة . محمد 4



  

11 
 

 فةالفلس إستوعب الذي (1)تيمية ابن الإسلام شيخ السلفية فيلسوف سار الطريق هذا وعلى
 المنطق إرتباط من إنطلاقاً  ال#رسطي للمنطق بديل إسلامي منطق بلورة إلى وسعى العالمية،

 ثم الكريم، القرآن وبلغة بعقيدتهم، مرتبط منطق إلى المسلمين حاجة ثمة ومن والعقيدة باللغة
 بإجماع وقطع الصحيحة، الدين نصوص مع الصريحة العقل براهين تعارض إستحالة أكد

 بصريح عرف ما إن" :فقال والتقبيح، للتحسين سبيل العقل أن على الإسلام اءعلم جمهور
 يخالفه لم العقل بصريح يعلم ما ووجدت.. قط صحيح منقول يعارضه أن يتصور لا العقل

 سمع خالفه إذا فكيف الصريح، العقل معارضة عن تجرد لو دليلاً  يكون أن يصلح فلا.. قط
 لا فالحق العقل، في أفسد كان الشرع في أفسد كان كلما المعقول؟ والقول صريح

 .(1)يتناقض

 الحضاري، التراجع حقبة من المسلمون خرج عندما أنه أيضا عمارة الدكتور محمد يرى كما
 من المؤمنة الإسلامية العقلانية هذه لمعالم البعث ثم والتجديد الإحياء مدرسة وتبلورت
 القرآني الوحي بين العضوية العلاقة عن بدهع محمد الشيخ المدرسة هذه إمام وكتب جديد،

 مقدس، كتاب في مرة ل#ول والدين العقل تأخى ولقد" :فقال. والعقل والفلسفة والحكمة
 النظر الإسلام هو عليه وضع أساس أول. التأويل يقبل لا مرسل، بتصريح نبي لسان على

 .(3)"الصحيح الإيمان وسيلة عنده هو والنظر العقلي،

                                                             

أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن عبد الله بن أبي القاسم  م( 1312 - 1163ه  =  712 - 661) ابن ت  يْمِيَّة.  1
أبو العباس، تقي الدين ابن تيمية: الإمام، شيخ الإسلام. ولد في حران وتحول به  الخضر النميري الحراني الدمشقي  الحنبلي،

أبوه إلى دمشق فنبغ واشتهر. وطلب إلى مصر من أجل فتوى أفتى بها، فقصدها، فتعصب عليه جماعة من أهلها فسجن مدة، 
وأطلق، ثم أعيد، ومات معتقلا بقلعة  710ه  واعتقل بها سنة  711ونقل إلى الإسكندرية. ثم أطلق فسافر إلى دمشق سنة 

دمشق، فخرجت دمشق كلها في جنازته. كان كثير البحث في فنون الحكمة، داعية إصلاح في الدين. آية في التفسير 
. انظر: ال#علام للزركلي ناظر العلماء واستدل وبرع في العلم والتفسيرو وال#صول، فصيح اللسان، قلمه ولسانه متقاربان. 

1/144. 
 .40 ص نفسه، المصدر . 1
 .50 ص سابق، مصدر الإسلام، في العقل مقام عمارة . محمد 3



  

12 
 

 القاضي وعرفته العقل، على عرضت معجزة فهو بعقولهم، فيه النظر إلى الناس قرآنال دعا لقد
 على لا يعتمد والإسلام أثنائها، في أنطوى ما ونشر أنحائها، في النظر حق له وأطلقت فيها،
 تألق هكذا الفطري، نظامه على يجري الذي الإنساني والفكر العقلي الدليل سوى شيء
 الحديثة، الإسلامية لليقظة النهضوي المشروع في المؤمنة الإسلامية ةالعقلاني وتألقت العقل
 للبصر قيمة فلا بينهما، التناقض يفتعل أو والشرع الوحي عن يغنيه للعقل تأليه دون وذلك
 لغته في العقل مقابل ل#ن ذلك والنقل، العقل بين تناقضاً  الإسلام يعرف فلم الضياء، بدون
 الجنون. هو وإنما النقل، ليس العربية

 بالتعددية الإيمان: الثالث المبحث
 وال#سس المبادئ لها وأصل الحقوق كل لها وكفل بالتعددية الإسلام اعترف لقدتمهيد: 

 عن وتحدثوا تناولوا الذين العرب المفكرين من عمارة محمد ويعد انضباطها، إلى تؤدي التي
 أن وكيف عنده، التعددية وممفه إلى سنتطرق المبحث هذا وفي. الجوهرية القضية هذه

 .حقوقها لها وكفل بالتعددية اعترف الإسلام

 التعددية المطلب الأول: مفهوم
( وخصوصية )تميز على مؤسس تنوع،"  :أنها على التعددية عمارة محمد الدكتور يعرف

 مع وبالمقارنة مقابلة في إلا  -تتصو ر حتى ولا- بل وتتأتى توجد أن يمكن لا فهي ولذلك
 جامع لا التي( القطيعة) و( التشرذم) على إطلاقها يمكن لا ولذلك( والجامع وحدة)ال

 إطلاق يمكن لا وأيضا وحداته بين العلاقة انعدمت الذي( التمزق) على ولا ال#حدهما،
 المميزات عن التخلي على أجزاؤها المقهورة أو لها، أجزاء لا التي( الواحدية) على( التعددية)

 التي والواحدية التعددية بين يفرق عمارة محمد قدمه الذي التعريف هذا .(1)والخصوصيات"
 عمارة محمد ويضرب .وحدةجامعة من ينبع معينة بخصائص تنوع التعدد وأن لها، أجزاء لا

 إطار في تعدد وال#نثى والذكر العائلة، إطار في تعدد فهي العائلة بأفراد التعددية على أمثلة
 الجامعة الوحدة وبدون الإنسان، جنس في تعدد والقبائل والشعوب الإنسانية، النفس وحدة

                                                             

 .3ص ،199 القاهرة، مصر، نهضة ،(ط. )د الغربية والتحديات الإسلامية الرؤية التعددية عمارة . محمد 1



  

11 
 

 أن عمارة محمد ويضيف صحيح والعكس تعددية ثم ومن وتميز، وخصوصية تنوع يتصور لا
 تعددية هناك العالمي المستوى على مثلاً  والرابط، الجامع يحددها مستويات للتعددية

 والفلسفات والمناهج الشرائع تعدد على المؤسسة المختلفة والقوميات المتميزة الحضارات
 ولا فيه تمايز لا الذي الإنساني في الإشتراك جامع جميعاً  وبينهما والثقافات، واللغات
 ومدارس المذاهب في تعددية هناك الحضارات من حضارة كل مستوى وعلى إختلاف

 في تعددية نتكو  قد الحضارات بعض وفي وتنظيماتها، السياسة وتيارات وفلسفاتها، الفكر
 مع المتعددة الخصوصيات في التعددية وحدات تتمايز حيث وال#وطان، واللغات القوميات
 الظواهر باقي مثل مثلها والتعددية .(1)وجامعها الواحدة الحضارة رابط في كلها إجتماعها
 أحدهما( غلو) طرفا ولها متوازن،-عدل-وسطها) لها عمارة محمد يقول. الفكرية والمذاهب

 ..التمييز بين العلاقة يراعي الذي هو( المتوازن وسطها )العدل و تفريط() والآخر( راطإف)
 القطيعة )غلو التشرذم يمثل بينما( والوحدة.. والرابط.. )الجامع وبين والتعددية( والتنوع
 المانع( القهر غلو) للخصوصية، المنكرة( الوحدة) تمثل كما.. له جامع لا الذي( والتنافر

 وتنوعاً  الإسلام، جامع يجمعهم لفرقاء تميز فالتعددية ،(1)واختصاصها الفرقاء تميز من
 إطار في متعددة وخصوصيات الجامع، التصور الإسلامي مرجعية تظللها وتيارات لمذاهب

 مع للخصوصيات وتنمية نمواً  التعددية هذه جعل الذي ال#مر الإسلامية، الوحدة ثوابت
 .الإسلامي والمزاج الإسلامية بالروح التنوع وأفراد خصوصيات،ال وأطراف فرقائها كل احتفاظ

 التنوع قانون فيراها التعددية قضية إلى الإسلامي النظر طريق يكون والمنهاج المنظار وبهذا
 الإسلامية. الوحدة إطار في الإسلامي

                                                             

 الدولية، الشروق مكتبة ،1ط الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف والتعددية، الإسلام الإسلام، هو هذا: عمارة . محمد 1
 القاهرة
 2-7 ص ،1002

 .4 ص سابق،ال مصدرال الغربية، والتحديات الإسلامية الرؤية التعددية عمارة . محمد 1



  

12 
 

 ونماذجها التعددية المطلب الثاني: ميادين
 ميادين سائر وكذلك والموجودات الخلق صنافأ سائر أن على عمارة الدكتور محمد يؤكد

 سنن من سنة والإرتفاق والتركب والتعدد الإزدواج على قائم الإنساني والفكر البشري العمران
 ذلك من ويستثني تحويل، ولا لها تبديل لا خلقه، في آياته من وتعالى وآية سبحانه الله

 (.الوجود واجب.. الحق) الإلهية الذات

 إعتبرها حيث الإنسان، جامع إطار في تعددية هي والأجناس: ومياتالق في تعددية •
 ڻ ڻ ں ئي:فيقول الإنساني، الاجتماع في الله آيات من آية الكريم القرآن

 ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہہ ۀ ۀ ڻ ڻ

 .(1) ئى
 بني بين التعارف جوامع إطار في قائمة التعددية هذه والقبائل: الشعوب في تعددية •

 علاقات إقامة في توظيفه إلى القرآن يدعو الذي التمايز رتثم تعددية وهي الإنسان،
 چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ئي :تعالى الله يقول المتمايزين الفرقاء بين التعارف
 ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇڇ ڇ چ چ

 .(1)ئى
 هي التعددية هذه أن الكريم القرآن يرى والحضارات: والمناهج الشرائع في تعددية •

 الخيرات في للتنافس الحافز هي التي الإلهية والسنة يةال#بد والقاعدة الدائم ال#صل
 أمم مسارات ويرشد يقوم الذي التدافع في والسبب في الطيبات، والاستباق

 (.3)والارتقاء التقدم دروب على الحضارات

 حيوية على والباعث المصدر هي التعددية هذه أن عمارة الدكتور محمد ويضيف •
. الحضارات بين الخصوصية وطمست التمايز غاب إذا إليه سبيل لا الذي الإبداع

                                                             

 .11 الآية: الروم . سورة 1
 .13 الآية: الحجرات . سورة 1
 .6.ص سابق، مصدر الغربية، والتحديات الإسلامية الرؤية التعددية: عمارة . محمد 3



  

13 
 

 ڀ ڀ ڀ پ پپ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئي :تعالى الله يقول

 التعددية وتلك الاختلاف هذا عن تحدثوا قد المفسرون أن عمارة يرى حيث .(1)ئى
 وللاختلاف) المعنى إن: فيقولون الخلق، علة باعتبارها والمناهج الشرائع في

 على إمتحانات الحافز أيضا وهي الوجود، لةع هي التعددية فكأنما( خلقناكم
 في المتمايزين الفرقاء بين الإبداع ميادين في والإستباق المنافسة واختبارات وابتلاءات

 تعددية إطار وفي الواحد الدين جامع .  وتحت(1) والحضارات والمناهج الشرائع
 حيث متعددة،ال الشرائع أصحاب نجاة عن الكريم القرآن في الحديث جاء الشرائع،

 الواحدة بال#لوهية الإيمان أصول جمعتهم جميعاً  أنهم عمارة الدكتور محمد يرى
 ۈ ۈ ۆ ۆ ۇ ئي: تعالى الله يقول الصالح، والعمل ال#خر، واليوم
 ى ى ې ې ې ې ۉ ۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ

 إلى الكريم القرآن أشار الكتاب وأهل النصرانية جامع وتحت بل. (3)ئى ئە ئا ئا
 من تفيض أعينهم ترى الله رسول إلى أنزل ما سمعوا }إذا الذين فيها يتميز تعددية
 إلا الرسول على أنزل الذي هذا يزيدهم لا الذين عن الحق{ من عرفوا مما الدمع

 ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گ ئي( وكفراً  طغياناً )

 ھ ہہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ںں

 ڭ ڭ ۓ ۓ ے ے ھ ھ ھ

 ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ ۈ ۈ ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ

 فرقاء الكتاب فأهل .(4)ئى ئا ى ى ې ې ې ې ۉۉ
 القرآن جاء الشرائع وتعددية أيضا الدين وحدة إطار وفي  .سواء وليسوا متعددون

                                                             

 112 الآية: هود . سورة 1
  .10ص سابق، مصدر الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف والتعددية، الإسلام الإسلام، هو هذا: عمارة . محمد 1
 .69 الآية: المائدة . سورة 3
 .23-21 الآية: المائدة . سورة 4



  

14 
 

 ڇ ڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ئي: تعالى الله يقول. الحقيقة هذه بتقرير الكريم
 ڑ ژ ڈژ ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ

 في الرسالات، أمم ومناهج ال#نبياء شرائع تتعدد حين في ،(1)ئى کک ک ک ڑ
 .(1)الواحد الدين امعج إطار

 الوليدة، ال#مة وحدة إطار في تعددية فهي :الأولى الإسلامية الدولة رعية في تعددية •
 للدولة ال#ول الدستور الصحيفة تحدثت حيث متعددة، لبنات غدت فالقبائل

 ال#مة وحدة إطار في وواجباتها، وحقوقها أحلافها وعن عنها ال#ولى الإسلامية
 الجامع إطار في الصحيفة إليهم أشارت فرعية، جوامع روال#نصا والمهاجرون

 بين الدينية التعددية عن أيضا وتحدثت الواحدة، ال#مة إطار وفي الواحد، الإسلامي
 جامع نطاق في تعدديتها وأفاق أطر ونظمت اليهود، وجماعة المؤمنين جماعة
 نصت الوحدة إطار في التعددية هذه وعن السياسي، بالمعنى وال#مة الرعية ووحدة

 يثرب، وأهل قريش من والمسلمون أن المؤمنون)فيها:  جاء ما وهذا الدستور مواد
 مع أمة يهود و)أن الناس( دون من واحدة أمة معهم وجاهد بهم فلحق تبعهم ومن

 ما المؤمنين مع ينفقون أمة يهود و)أن (دينهم وللمسلمين دينهم لليهود المؤمنين،
 النصر بينهم و)أن نفقتهم(، المسلمين وعلى نفقتهم هودي على وأن محاربين، داموا
الإثم(  دون والنصيحة والبر النصح بينهم و)أن الصحيفة( هذه أهل حارب من على
 فإن فساده، يُخاف إشتجار أو حدث من الصحيفة هذه أهل بين كان من و)أنه
 .(3)(الله رسول محمد وإلى الله إلى مرده

 تعددت الواحدة، المرجعية ذات الواحدة والدولة الواحدة ال#مة جامع إطار ففي •
 أخرى ول#لوان .الانتماء هذا فرقاء علاقات الدستور ونظم والدينية، القبلية الانتماءات

                                                             

 .13 الآية: الشورى . سورة 1
 .2ص سابق، مصدر الغربية، دياتوالتح الإسلامية الرؤية التعددية عمارة . محمد 1
 
 .11 ص سابق، مصدر الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف والتعددية، الإسلام الإسلام، هو هذا: عمارة . محمد 3



  

15 
 

 إلى عاد من آمنوا الذين فمن وحدتها واحتضنت ال#مة جامع ضم الدينية التعددية غير
 الإيمان على الخروج يف سلاحه ل#ن: "عمارة محمد يقول لكن الإيمان، بعد الكفر
 من اللون هذا للأمة السياسية الوحدة وسعت فلقد السيف وليس الكلمة كان الديني

 لرعية السياسية الوحدة جامع على حافظوا قد أصحابه ل#ن الديني الانشقاق
 على أبقوا لكنهم المؤمنة، الجماعة مع الدينية الوحدة جامع شقوا قد ، فهم(1)ال#مة"
 هذا إطار اتساع إلى أدى ما وهذا والرعية، للأمة السياسية حدةالو  وجامع رابط

 الدين الإسلام لجامع والمفارقة من الخروج الرغم على ل#هلها، -السياسي- الجامع
 .دين من ل#كثر اتسع قد السياسي الجامع ل#ن
 عندما حتى السياسي الجامع وحدة على وسلم عليه الله صلى الرسول حافظ ولقد •

 مع ،بقلوبهم، الإسلام عن ارتدوا الذين المنافقين تفضح التي لفلتاتا تظهر كانت
 الجامع وحدة على حافظوا ول#نهم قد المؤمنين، جماعة في الإنخراط إظهارهم
 خطأ على قتلهم من نبه وأنه بل وسلم عليه الله صلى الله رسول يقاتلهم لم السياسي

 .(1)ال#صحاب قتل فإنه
 عليها يختلف لم التي الدين أصول جامع إطار في اتسع :الفروع في تعددية •

 دولتها، في والخلافة الإمامة ونظام ال#مة سياسة ومنها الفروع في للتعددية المسلمون
 واجباً  وعدوها الإمامة، الخلافة الدولة وجوب أصل على المسلمون اتفق أن فبعد
 شتى مذاهب سلاميةالإ بالفرق التعددية ذهبت الدينية، الواجبات إقامة اقتضته مدنياً 

 آفاق وفي الإمامة، وأصل الواجب أصل بين وميزوا والشروط، بل التعين حيث من
 بلورت التي الخلافات جل وكانت بل والتعدد، الخلاف بواكير حدثت الفروع هذه
 السيوف، تجريد كان وحدها ميادينها وفي السياسية، وتياراتهم المسلمين فرق

 معايير أن على أيضا اتفقوا للاجتهاد مواطن هي التي وعالفر  من أنها على ولاتفاقهم
 الإيمان وليست والضرر، والنفع والخطأ الصواب هي فيها والتعددية لخلافاتها التقييم

                                                             

 .10-9 ص سابق، مصدر الغربية، والتحديات الإسلامية الرؤية التعددية: عمارة . محمد 1
 .14-13 ص سابق، مصدر الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف ددية،والتع الإسلام الإسلام، هو هذا: عمارة . محمد 1



  

12 
 

 دون ال#صول في والتعددية الافتراق تقييم معيارا هما والكفر الإيمان ل#ن ، والكفر
 وقسم القواعد، بأصول يتعلق قسم:  قسمان الإمامة في النظر أن الغزالي ويرى .الفروع
 لا أنه فيرى الفروع في والتعددية الافتراق معايير ليحدد يمضي ثم بالفروع، يتعلق
 الرسول من علم دينياً  أصلاً  ينكر أن وهي واحدة، مسألة في الفروع إلا في تكفير
 لتعدديةا ألوان وأطول أقدم التعددية هذه مثلت . لقد(1)بالتواتر وسلم عليه الله صلى

 الرسول به جاء بما التصديق جامع وقد وسع حدة، وأكثرها الإسلامي التاريخ في
 .السياسية التعددية هذه

 ووسعتها الإسلامية، الحضارة عرفتها تعددية هي :الفقهية المذاهب في تعددية •
 إصلاح ميادين في الاجتهادات تعددية مثلت وقد ال#صول، في ال#مة وحدة

 هو الفقهية التعددية لهذه الموحد الجامع وكان أيضا، لعباداتا وفروع المعاملات
 .(1)إطارها في مذاهبهم الفقهاء وضع والتي الواحدة، الإلهية الشريعة

 لعباده الله شرع وما الدين في الطريق وحدة مثلت الشريعة "أن عمارة: محمد ويری •
 موضوعة صوصمخ ترك أو فعل من طريقة وكل...  نبي بها جاء التي ال#حكام من

 متغير، غير وثابت جامع واحد أنها أي .(3)ال#نبياء من نبي من ثابت بوضع إلهي
 أما .الرسول بواسطة للناس الله من بلاغ فهي للبشر فيه لا مدخل إلهي ووضع

 بأحكام المحكومة الفقهية الإجتهادات هي فإنها التعددية فيها ترد التي الفقه مذاهب
 بشري وضع الفقه أن عمارة محمد يرى حيث التشريع في اوفلسفته الإلهية الشريعة
 إلى فيه يحتاج الذي والاجتهاد بالرأي المستنبط العلم وهو الإلهي، بالوضع محكوم

 الفقيه يسمى لا كما فقيهاً  الله يسمى لا فإنه الشريعة عن الفقه ولتميز. والتأمل النظر
 .شارعاً 

                                                             

 .14-13 ص سابق، مصدر الغربية، والتحديات الإسلامية الرؤية التعددية، عمارة . محمد 1
 .17 ص سابق، مصدر الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف والتعددية، الإسلام الإسلام هو هذا: عمارة . محمد 1
 .15 ص سابق، مصدر الغربية، والتحديات الإسلامية الرؤية لتعدديةا عمارة . محمد 3



  

11 
 

 الدلالة من اللفظ دلالة إخراج" :أنه على التأويل رشد ابن عرف :التأويل في تعددية •
 من التجوز، في العرب لسان بعادة يخل أن غير من المجازية الدلالة إلى الحقيقية

 التي ال#شياء من ذلك غير أو مقارنه، أو لاحقه، أو بسببه أو بشبيهه، الشيء تسمية
 .(1) المجازي" الكلام أصناف تعريف في عددت

 التأويلات تتصورها التي الوجود مراتب فصل قد الغزالي أن على أيضا عمارة ويؤكد •
 مراتب: خمس إلى المتعددة

 الحس يأخذ ولكن والعقل، الحس خرج الثابت الحقيقي الوجود وهو :الذاتي الوجود •
 .إدراكاً  أخذه فيسمى صورة، عنه والعقل

 لعين،ا خارج له وجود لا مما العين من الباصرة القوة في يمثل الذي :الحسي الوجود •
 .غيره يشاركه ولا الحاس، به ويختص الحس، في موجوداً  فيكون

 الحس، عن غابت إذا المحسوسات لصور الخيال يخترعه الذي :الخيالي الوجود •
 .الخارج في لا الدماغ موجود في فهو

 .ومعنى وحقيقة روح له فيما :العقلي الوجود •
 في لا بحقيقته، ولا رتهبصو  لا موجوداً  الشيء نفس يكون ألا هو :الشبهي الوجود •

 أخر شيئاً  الموجود يكون ولكن العقل، في ولا الخيال في ولا الحس في ولا الخارج
 .صفاته من وصفة خواصه من خاصة في يشبهه

 سبل إنفتحت هكذا: بقوله ونماذجها وميادينها التعددية عن حديثه عمارة محمد ويختم
 بما التصديق وجامع وحدة إطار في سلاميالإ الفكر تيارات أمام آفاقها وإتسعت التعددية

 ال#مة وحد الذي الإسلامي الجامع ظلل وهكذا والسلام. الصلاة عليه الصادق به جاء
 تعددية فازدهرت.. وال#قوام اللغات في تعددية ظلل الإسلام ودار والحضارة والعقيدة

                                                             

 .16 ص نفسه، . المصدر 1



  

11 
 

 الواحد، بالله نالإيما أصول في تمثل الذي الثابت جامع إطار في البشرية، الإجتهادات
 .(1) "والسلام الصلاة عليه الصادق وخبر الآخر، واليوم

 المواكبة والتجديد: لرابعالمبحث ا
همية كبيرة لدى أتعد قضية التجديد الاسلامي من القضايا المعقدة الشائكة وذات تمهيد: 

سلامية الإ همية مما تعانيه المجتمعاتسلاميين و شغلهم الشاغل، وتأتي هذه ال#المفكرين الإ
مما دفع هولاء  ،قتصاديةإزمات أزلاقات حضارية و انمن تراجعات فكرية و ثقافية و 

ويعد  .يجاد المشاريع الفكرية الحضارية للنهوض بهذا الواقعإالمفكرين في وضع الحلول و 
زمات و تعايش معها مما هولاء المفكرين الذي عاش هذه ال# أبرزمحمد عمارة من الدكتور 
دع في مجال التجديد الفكري الاسلامي من خلال القيام بالعديد من الدراسات جعله يب

و بهذا تعد قضية التجديد في   ،في المؤتمرات العلمية اتوالمؤلفات والكتابات و المشارك
اذ من  ،محمد عمارةالدكتور الفكر الاسلامي من القضايا الجوهرية و مفصلًا مهماً في فكر 

. ؤلف من مؤلفاته إلا و تناول التجديد بالبحث والدراسة و التقصيلا يخلو م أنه الملاحظ
ن المتأمل في تاريخ الفكر الاسلامي يجد أن هناك الكثير من المفاهيم الخاطئة و الشوائب إ

ن مهمة تجديد الخطاب الديني هي مواكبة قضايا أو المعتقدات التي اقتحمته، لهذا نجد 
لهذا سنحاول في فصا من كل هذه الشوائب و البدع، العصر و فهم الدين فهما سليما خال

كما سنتعرف على علاقة هذا   ،صطلاحاواالتطرق الى مفهوم تجديد الخطاب لغة مقال هذا ال
مميزات المنهج التجديدي وملامح المشروع إلى بيان نتطرق  ثم المفهوم بغيره من المفاهيم،

 الحضاري لدي الدكتور محمد عمارة رحمه الله.

 د لغةمفهوم التجديب الأول: المطل
اي صار بضم الدال ن مصطلح التجديد لغة يعني يصير الشيء جديداً، وجد الشيء إ •

حمد بن محمد الفيومي المقرئ: هو خلاف القديم، و يقال وجد أوعرفه  . (2)جديداً 

                                                             

 .10-19 ص سابق، مصدر الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف والتعددية، الإسلام الإسلام، هو هذا: عمارة . محمد 1
 .44، ص (1927كبير، )لبنان: مكتبة لبنان، المصباح المنير في غريب شرح ال، احمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ. 1



  

11 
 

ويعني ايضا من جدد الشيء اذ صار  .(1)حدثه أذا إفلان الامر واجده و استجده 
و يعني التجديد وجود الشيء  (2)ادة الشيء بعد فترة ومنه تجديد الوضوءجديداً، وإع

لى حالته ال#ولى التي كان إعيد أبلاه، فإذا أكان على حالة ما ثم طرأ عليه ما غيره و 
ن تصيبه البلى و التغيير كان ذلك تجديدا ونلاحظ كذلك قول جدده أعليها قبل 

 ه او لبسه جديدا فتجدد وجديد نقيضجده أي الثوب وجدده واستجده صير أفتجدد و 
 صل معناه اللغوي يبعث في الذهن تصورا تجمع فيه ثلاثأن التجديد في إ البلي.

 :(3)هي معاني متصلة

 .عهداً  مر موجوداً او قائماً وللناس بهول ال#أن الشيء المجدد قد كان في أ •
 .يام فأصابه البلى وصار قديماً تت عليه ال#أن هذا الشيء أ •
 .ن يبلىألى مثل الحال التي كان عليها قبل إعيد أالشيء قد  ن هذاأ •

 اصطلاحإ دمفهوم التجديالمطلب الثاني: 
ذ  إلقد تعددت مفاهيم المفكرين حول مصطلح التجديد فاختلف بذلك مناهجهم وأفكارهم، 

عملية "المؤمن التجديد بأنه  ييرى عل .ختلاف هو فهم مصطلح التجديدكان منطلق هذا الإ
حيوي داخل فكر قائم لإعادة اكتشافه وفقا للفهم الزمني الذي يعي حاجات العصر،  تفاعل

نه لا ينطلق من فراغ بل له قواعد ومنهج ومرجعية وثوابت وفي النتيجة يكون التجديد أي أ
ويري  .( 4)" المعاصر نسانخطابا نهضويا يستهدف البنية الفكرية ليلبي جميع حاجات الإ

ن التجديد ضرورة ملحة بسبب التطور السريع والشامل لجميع جوانب أ"  :يضاألمؤمن علي ا
لى التجديد في إلى ظهور التيارات الفكرية التي تهدف إالحياة ومتطلبات العصر، بالإضافة 

 حتكاكالاسلامي بشكل يتميز بالإفراط، فضلًا عن التفاعل مع الحضارات الاخرى والإ الفكر

                                                             

 .100(، ص1010، )بيروت: دار النفائس، ۳معجم لغة الفقهاء، ط  ،محمد رواس قلعة.  1
 .15(، ص1924، )الكويت: دار الدعوة، 1مفهوم تجديد الدين، ط ، محمد بسطامي سعيد.  1
 www. arab philosophers.comسيف الدين عبد الفتاح: التجديد، .  3
 .۸۱( ، ص۰۲۲۲، الروضة ، بيروت دار1علي المؤمن: الاسلام والتجديد رؤى في الفكر الاسلامي المعاصر، ط .  4



  

12 
 

ن أويمكن القول  .(1)"ن يكون بمنأى عنهماأسلامي الفكري التي لا يمكن للواقع الإ
أو  ،صابه من الزيادة والنقصان والمغالاة والتفريطأمر الدين بعد ما أالتجديد هو تجديد 

غياب وضعه عن العمل وضعف السلوكيات الاجتماعية وال#خلاق وفتور الهمة والفاعلية 
عوجاجه والتعامل مع هذا الواقع إ خطائه وتقويمأوتصحيح  وتجديد الواقع البشري ،والعزيمة

ن مهمة التجديد هي مهمة عملية لا نظرية وهي المساهمة إ .(1)في ضوء المرجعية الاسلامية
فكار الثابتة وال#حكام المسبقة التي لا في البناء النظري للواقع من خلال القضاء على ال#

زء من البناء النظري للواقع ن التجديد هو جأالواقع، و  ساساً نظرياً لتغييرأن تكون أيمكن 
هو تجديد النظر في الدين او تجديد الفهم  : "ن القصد بالتجديدأوجانب من السلوك و 

، نساني في علاقاته تاريخياً مع الدين فهما وتأويلانتجه العقل الإأالديني، ذلك الفهم الذي 
 .(3)"شابه ما و تغييراً أوأضافة إو أوليس المقصود تجديد الدين نفسه حذفا 

 تجديدمقولة ال: مفاهيم مرتبطة بلثالثاطلب الم
 خرى يظهر هذا من خلال المعنى اللغوي و المعنىأمفهوم التجديد تلازمه مفاهيم 

 :صطلاحي ومن هذه المفاهيم نجدالإ

ويعني عند  ،في اللغة هو التحول والتبد ل" Change" إذا كان التغيير التغير: .1
كون " :يعني . وعند التهانوي(4)"ة إلى حالة أخرىنتقال الشيء من حالإ" :الجرجاني

ذن هو عملية تغيير يجريها الإنسان إفالتجديد . (5)"الشيء بحال لم يكن له قبل ذلك
على ال#شياء، فينشأ بها الجديد، وينتجه أو يبدل شيئاً ما من حالة إلى أخرى . 

ها . فالتغيير يُحدث فيصبح التغيير فعلًا ضروري للتجديد وحركة سابقة عليه بل يتضمن
 التجديد ويشرف عليه ويظهر التجديد من خلاله.

                                                             

 .۸۱نفس المصدر السابق، ص .  1
 www.alweai.govkwمعرفة الوعي سؤال التجديد،  ،عمرو عبد الكريم.  1
لمؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع،  ، )مصر4والتجديد موقفنا من التراث والقديم، ط التراث  حسن حنفي:.  3

  .56ص  (،۸۱۱۰
 . 311، صم1921، بيروت، اللبناني ، دار الكتب1ج فلسفي، الم جميل صليبا، المعج.  4
 . 159المرجع نفسه، ص .  5

http://www.alweai.govkw/


  

11 
 

السير إلى ال#مام : "ينتج التقدم عن التجديد والتقدم في معناه اللغوي هو التقدم: .2
تجاه ال#مام في مقابل التراجع نحو الخلف، والتقدم إومبارحة المكان، أو الوضعية في 

خرى ألى حالة إنتقال من حالة لتقدم هو الإن اإي . أ(1)"من الشيء يعني التقرب منه
حدثت أي أغلب الدول، نقول دولة تقدمت أزدهارا، و هو مطلوب عند إكثر أ

 د.ضروب التجدي التجديد وبالتالي فان التقدم هو ضرب من
دل على تحو ل الشيء تيرتبط مفهوم التطو ر بمفهوم التجديد، ولفظة التطو ر  التطور: .3

ور في اللغة يعني الحال، وطو ر الشيء أي نقله من حالة إلى من طور إلى طور، والط
أخرى. ومعنى التطو ر لدى الفلاسفة متعدد، فهو التحو ل أو التبديل الموجه، أو 
الانتقال من البسيط إلى المركب أو العكس، أو الارتقاء من ال#دنى إلى ال#على أو 

تقاء تتضمن بالضرورة معنى العكس، أو من الخلف إلى ال#مام أو العكس، وكلمة الار 
 .التبديل، لكن ليس في كل تبديل ارتقاء

من جهة أخرى لا يحصل التجديد لدى الإنسان في غياب قدرته على الإبداع:  .4
، فالإبداع شرط ضروري للتجديد، عليه يتوقف الفعل "Creation" الإبداع

لى صناعة الشيء التجديدي أياً كان فكرياً أو مادياً، وكلمة إبداع في اللغة تدل ع
ختراع الشيء وإنشائه أي إحداث إبداع فيعني الإختراع والإنشاء أي بإتقان، أما الإ

شتمال الكلام على عدة ضروب من إالشيء على غير مثال سابق وعند البلغاء: 
للإبداع عدة معاني عند الفلاسفة، فهو إنشاء شيء جديد من عناصر فالبديع. 

شيء، مثلما هو الحال في الخلق الإلهي، أو إنشاء يجاد شيء من اللاإقديمة، أو 
ختراع فالإ .كتشافإو  ختراعإ :نوعان شيء لم يكن موجوداً، ويعرف بالصنع، والإبداع

هو إنشاء شيء جديد لم يكن موجوداً من عناصر قديمة، ويتعلق ال#مر بإنشاء 
اع وسائله، أما ختر إال#شياء المادية، وإنشاء ال#فكار وتنظيم العمل وإيجاد أساليبه و 

                                                             

 . 159المرجع نفسه، ص .  1



  

12 
 

كتشاف النار إعلى الجديد المتقدم في الوجود مثل  الاكتشاف، فهو إطلاع الإنسان
 .(1)كتشاف المعادنإو 

 ضرورة التجديد لمواكبة مستجدات الحياة: طلب الرابعالم
ن التجديد يقول الدكتور محمد عمارة حول ضرورة التجديد لمواكبة مستجدات الحياة: "إ

ليس مجرد أمر مشروع وجائز و مقبول، وليس مجرد حق من حقوق  لاميفي الفكر الإس
وإنما هو سنة وضرورة وقانون، و  ،العقل المسلم على أهل الذكر والاختصاص من الإسلام

بدون التجديد الدائم والمستمر للفكر والفقه والخطاب الإسلامي، تحدث الفجوة بين 
المتغير  ن مقتضيات ومتطلبات الواقعوبي -التي هي وضع إلهي ثابت-الشريعة الإسلامية 

ال#مر الذي لو ساد الجمود والتقليد في الفكر والفقه والخطاب  -والمتطور دائما وأبدا
يفضي إلى انفلات الواقع المتطور من حاكمية الشريعة الثابتة، فيكون العجز عن أن  الإسلامي

عباده، وهدايته لخلقه، ومكان، فتغيب حجة الله على  تظل هذه الشريعة صالحة لكل زمان
فكون هذه الشريعة الإسلامية هي خاتمة . (1)"بشريعة الإسلام بعد أن تمت الشرائع السماوية

شرائع السماءإلى الإنسان، وصلاحيتها لكل زمان و مکان، مرهونان بالتجديد الدائم في 
المتطور الفكر والفقه والخطاب الإسلامي، لمواكبة مقتضيات ومتطلبات مستجدات الواقع 

دائما وأبدا، ولبقاء حجة الله على عباده قائمة إلى يوم الدين، ولهذه الحقيقة، قال رسول الله 
يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها أمر ": صلى الله عليه وسلم

في  ولهذه الحقيقة، تبلور في التراث الإسلامي فن من فنون التأليف حول المجددون(. 3)دينها
تفق جمهور العلماء على أن إالإسلام، كتب فيه القدماء وألف فيه المحدثون. بل لقد 

وبالدرجة  -وخاصة في المعاملات –الذي هو علم الفروع-التجديد لا يقف فقط عند الفقه
ال#ولى في فقه الواقع المتطور، وفي التنزيل ال#حكام على هذا الواقع المتطور، ومن ثم في 

وإنما اتفقوا أيضا على أن هناك نوعا  .دة، والمعبر عن هذا الفقه المتجددالخطاب المتجد

                                                             

  .163ص، السابقالمرجع .  1

 .7، ص1412،1007محمد عمارة، الخطاب الديني بين التجديد الاسلامي و التبديد ال#مريكي، الطبعة الثانية، سنة .  1
 وغيره وصححه الحاكم. رواه أبو داود.  3



  

13 
 

، ليس فقط أصول الفقه، وإنما حتى أصول «ال#صول»متميزا من التجديد تحتاج إليه 
ذلك أن البدع والخرافات، والزيادات والنواقص، قد تعدو على هذه ال#صول،  !الإيمان

حتاج هذه ال#صول إلى التجديد الذي يزيل عنها فتطمس حقائقها، وتحجب فعاليتها وهنا ت
ركام البدع والخرافات، لتعود إلى جوهرها الحقيقي، وفاعليتها ال#ولى وذلك مثل السيف، إذا 
علاه الصداً، فشل فاعليته، فإن تجديده لا يعني تغيير، بل ولا تطويره، وإنما يعني إزالة الصدأ 

فحتى في ال#صول هناك هذا اللون من  .ن جديدعنه ليعود إلى مضائه وفاعليته ال#صلية م
التجديد ولقد أشار إليه الحديث النبوي الشريف الذي خاطب به رسول الله صلى الله عليه و 

كيف نجدد و : يا رسول الله، قيل "،جددوا إيمانكم"ما قال:  عند – ةوال#م–سلم  الصحابة 
. ففي شهادة التوحيد رفض (إله إلا الله أكثروا من قول لا)الله عليه وسلم:  قال صلىا؟. إيمانن

إلى ال#ثرية في المال  تمن الشهوا-لكل الطواغيت التي يعظمها الناس ويعبدونها من دون الله
إلى الطغيان والاستبداد إلخ. فإحياء عقيدة التوحيد، التي هي ثورة تحرير للإنسان من قيود 

ل الإيمان في الإسلام. هذا عن هذه الطواغيت، هو لون من التجديد المطلوب حتى ل#صو 
في رأي ن التجديد أمن هنا نجد . مبدأ التجديد للفكر والفقه والخطاب الديني للإسلام

ذا لم إنما هو قانون، و إو  و جائز فحسبأمر مقبول أمحمد عمارة ليس مجرد الدكتور 
ة الله يحدث هذا القانون ستحدث ثغرة بين الإسلام ومستجدات الواقع وبالتالي غياب حج

 .على عباده

 محمد عمارةالدكتور مفهوم التجديد في فكر : طلب الخامسالم
غلب كتبه و مؤلفاته، بحيث لا نقرأ مؤلف من مؤلفاته أعرف محمد عمارة التجديد في لقد 

خر للتجديد و سوف نقوم بإدراج هذه التعريفات آحتوى عن تعريف مغاير لتعريف إلا وقد إ
جتماع سنة من سنن الإ" :نهأذ يعرف عمارة التجديد على . إحليلبالدراسة و الت المتنوعة

لا تبديل و لا تحويل  ،دائمة الفعل عبر الزمان والمكان ،سلاميالديني في النسق الفكري الإ
بي أ. و يستند في هذا التعريف على الحديث النبوي الشريف عن (1) "نه ثمرة للإبداعأو 

مر أه الامة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها ن الله يبعث لهذ"إهريرة عن النبي: 
                                                             

  .5(، ص ۰۲۲۳الابداع الحضاري و الخصوصية الحضارية ، )القاهرة: شركة نهضة مصر، ، محمد عمارة.  1



  

14 
 

ن مفهوم التجديد يكون مستمر الفعل و على نسق أو يتضح من هذا التعريف . (1)"دينها
بداع و و حافزا على الإأ واحد دون انقطاع و غير محدد بالزمان والمكان و يكون لديه دافعا

ن "إ سلامي بالقول:التنوير الإستخدام مصطلح إو يعرف عمارة مفهوم التجديد ب نتاج.الإ
هله بنور الاسلام و نور القران و نور الرسول محمد أشئت فقل التنوير الاسلامي الذي ينير 

أن  و يرى عمارة على مر تاريخ الاسلام و حضارته .(1)"صلى الله عليه وسلم و نور الحكمة
وابت الدين و مبادئه و لية فكرية تزيل من ثآ : "ن التجديد هول# ،حياء دينيإهو  التجديد

فتعيد  ،التطورات الغربية ركانه في العقيدة و الشريعة والقيم من الزيادة و النقصان و شوائبأ
و يعني . (3)"كثر صفاءاً أكثر و موردها أفضل و عطاؤها أللمنابع نقاءها ليكون فعلها 

ه مع التطور في فقه صولأحياء لثوابت الدين و البعث و الإ : "عمارةالدكتور  التجديد في فكر
على صلاح و صلاحية الثوابت  الفروع و مواكبة مستجدات الواقع المعيشي و المحافظة

حياء إ :ن التجديد عند عمارة هوأكن القول مو ي .(4) "صول الدينية لكل زمان و مكانوال#
التي  صول الثابتة للدين مع مراعاة المحافظة عليها لمواكبة المستجدات والتطوراتو بعث ال#
ن مفهوم التجديد دائماً عند عمارة متصفاً بالإسلامي و أيضا أو نلحظ . العالم تحدث في

عترته مشكلات إن إسلامية قد سبق و ن المسار التاريخي للحضارة الإ"أيعلل ذاك بقوله: 
التخلف و اعترضه عوامل التراجع فلقد كان المسلمون على مر تاريخهم القديم يواجهون 

فكان التجديد  ،حياء و النهوض الاسلامياجع و الموات الحضاري بحلول الإمشكلات التر 
سلامية المرجعية و المنابع و إبداً أو كانت الحلول دائماً و  ،سلامياً إبداً أدائماً و 

ن هذا التمسك بمصطلح الاسلامي من ناحية التجديد و الحل لمشاكل أ. ونرى (5)"الاصول
صالة صرار تمسك محمد عمارة باإنما يدل على إيء ن دل على شإالمجتمع الاسلامي 

عمل المسلمون على مر "واستمر بهذا التمسك بالقول:  لفكر الاسلامي و الدفاع عنه.ا
                                                             

 .ب الملاحم ، مصدر سبق ذكرهسنن ابي داود ، كتا. 1
 . 124، ص(1000، )القاهرة: دار الشروق، ۰الاسلام بين التنوير و التزوير، ط  ،محمد عمارة. 1
  .۰۰۳نفس المصدر، ص .  3
 .7ص ،1003 )القاهرة: مكتبة الشروق الدولية،، 1مستقبلنا بين التجديد والحداثة الغربية، ط ،حمد عمارة. م 4
 .۸۸ص (،۸۱۱۱، )القاهرة: دار الشروق، ۰ل الاسلام هو الحل لماذا وكيف، ط ه، محمد عمارة.  5



  

15 
 

تاريخ الاسلام على تجديد خيوط الاتصال و توثيقها بالمنابع الجوهرية والنقية للإسلام و 
بضمان التواصل  ن تاريخ المنابعرتواء مزاحة الشوائب و العقبات و البدع من قنوات الإإ

. و يميز عمارة بين دعوات التجديد و (1)"بداً أالحضاري و حتى يكون الاحياء دائماً و 
صول و القواعد الكاملة في القران الكريم و السنة التغيير الاسلامية على التوفيق ما بين ال#

ئب و بين مستجدات صابها عبر الزمن من بدع و خرافات و شواأالنبوية الصحيحة و ما 
سلامية الحلول و سنة من سنن الله في إصبحت هذه الدعوات أو بهذا  .الجديد الواقع

يمكننا  .(1)الحضاري و في معالجة مشكلات التراجع ،المسيرة الحضارية للأمة الاسلامية
 ن هذه العلاقة الثنائية بينسلامياً ل#إن يكون أالتجديد يجب  أنكد على أن عمارة أالقول 

سلام متأصلة تاريخياً من خلال النتاجات الفكرية للمسلمين عبر تاريخ التجديد و الإ
ن أو بالتالي ،بإيجاد الحلول الاسلامية لمشكلات التراجع الحضاري  ،الحضارة الاسلامية

 ان يكون التجديد الاسلامي تجديدأو يرى عمارة ضرورة  .سلاملاخراً هو اآالحل اولًا و 
يشمل الدين الاسلامي ثم تجديد الدنيا باعتبارهما آيتان من آيات الله و يقول  ثنائياً مزدوجاً 
ساس النهضة و ادائها و حافزها فهو في هذا الميدان حافز أكون الاسلام هو "في ذلك: 

بصرف النظر عن لون هذه الابواب و  ،بوابهاأيحمل النفوس على طلب السعادة من 
القومية و مواقعهم على خريطة الكوكب الذي نعيش  جناسأمصادرها و عقائد مبدعيها و 

ن التجديد الاسلامي الذي يدعو له عمارة يتصف بكونه جالب أعتقادنا إفي  ".(3)فيه
السعادة لكل العالم وليس محصوراً على المسلمين و هو ما يتصف به الفكر الاسلامي كونه 

 اس.كل الن  عالمياً و انسانياً ويحمل في طياته المساواة و العدل بين

 ة التجديد الاسلامي: أهميطلب السادسالم
الاسلامية مة محمد عمارة يتمتع بأهمية وضرورة للأالدكتور ن التجديد الإسلامي عند إ

ن الهدف من دعوة إفوجاءت هذه الاهمية و الضرورة من كونه ينبع من الاسلام الحقيقي، 

                                                             

 .116الاسلام بين التنوير و التزوير، مصدر سبق ذكره، ص  ،محمد عمارة.  1
 .۸۸، ص ۰هل الاسلام هو الحل لماذا وكيف، ط ، محمد عمارة. أنظر:  1
 .93(، ص۰۲۲۲نهضة مصر،  شركة ،، )القاهرة1الاستقلال الحضاري، طا ،محمد عمارة.  3



  

12 
 

ت و التناقضات بين التنوير الغربي و بين زالة التمايزاإلى التجديد الاسلامي هو إمحمد عمارة 
لمختلف الافكار الموجودة في الساحة الفكرية العربية و  دعوة : "التجديد الاسلامي و هي

سلام في الاسلامية و المتصارعة على مسألة هوية مشروع النهضة المنشودة و مكانة الإ
مة لمواجهة ما فرض قل ال#لى كلمة سواء تحمل عإمرجعية المشروع النهضوي دعوتهم جميعاً 

ن قصد محمد عمارة بالفرقاء في الحياة أيمكننا القول  .(1)"و يفرض عليها من تحديات
فكار العلمانية أو القومية أو الشيوعية الذين كانوا صحاب ال#أالفكرية للمجتمع الاسلامي أي 

لى ترك إيحملون مشروعاً مغايراً للمشروع الفكري الاسلامي، و هنا يدعوهم عمارة 
يحمل الاختلافات الفكرية واصطفافهم حول الإسلام بأعتباره المشروع الفكري الوحيد الذي 

 .هم الإنسانية جمعاء ولا يظلم أحدا

يمثل التجديد الاسلامي "همية و الضرورة بالقول: و يستمر بوصف التجديد من ناحية ال#
زالة عنها إعالميتها بتجديد المنابع و مرتبة السنة و القانون بفعل خاتمة الرسالة الاسلامية و 

محمد عمارة الدكتور و يقول  .(1)"بداعطوارئ البدع التي تحد من فاعليتها في التوليد و الإ
ن التجديد في الفكر الاسلامي ليس مجرد أمر مشروع و جائز و "إعن ضرورة التجديد: 

اذ  ،ضرورة و قانوننما هو سنة و إو  ،و ليس مجرد حق من حقوق العقل المسلم ،مقبول
بدون التجديد الدائم والمستمر للفكر و الفقه و الخطاب الاسلامي سوف تحدث الفجوة 
بين الشريعة الاسلامية التي هي وضع ألهي ثابت و مستقر و بين مقتضيات و متطلبات 

الفقه و في الفكر و  الواقع المتغير والمتطور دائماً و ابداً، الامر الذي لو ساد الجمود والتقليد
ن التجديد في فكر أ. يمكننا القول (3)"نفلات الواقع المتطورإلى إالخطاب الاسلامي يؤدي 

 محمد عمارة هو تجديد دائم ومستمر الفعل في الجوانب الفكرية للشريعة الاسلاميةالدكتور 
و يرى محمد عمارة  ،و بدون هذا التجديد سوف يكون هناك جمود و تقليد و عجز فكري

                                                             

 .117محمد عمارة بين التنوير والتزوير، مصدر سبق ذكره، ص. 1
  .47ص(، 1992القاهرة: شركة نهضة مصر، )النموذج الثقافي،  ،محمد عمارة.  1
(، ۰۲۲۲الشروق الدولية،  )القاهرة: مكتبة ،الخطاب الديني بين التجديد الديني و التبديد ال#مريكاني، محمد عمارة.  3

 .۲ص



  

11 
 

و هذه  ،لشريعة الاسلامية هي خاتمة الشرائع الدينية و صلاحيتها لكل زمان و مكانن ا: "أ
الصلاحية مرهونة بالتجديد الدائم في الفكر و الفقه و الخطاب الاسلامي لمواكبة مقتضيات 

 .(1)"و متطلبات و مستجدات الواقع المتطور

 ارة: مميزات المنهج التجديدي لدى الدكتور محمد عمطلب السابعالم
و بين التقليد  ،ن منهج التجديد يمثل وسط بين حداثة القطيعة المعرفية مع الموروثإ .1

و بين الفكر  لكل موروث و بين المقدس الالهي المتمثل ب الكتاب و السنة النبوية
 .(1)البشري الذي هو ثمرة الاجتهاد الفكري و التجارب الانسانية

بين ثوابت الموروث و بين المتغيرات )المناهج( الميزة الثانية لهذا المنهاج هو التمييز  .1
مغاير مثل مذهب لفرقة فكرية ما أو تجربة  مة و تلقيه بالقبولجمعت عليه ال#أو ما 

 .(3)قاليمقليماً من ال#إعراف جماعة او تقاليد ميزت أدولة و 
يجعل منهاج التجديد للمعرفة مصدرين هما كتاب الوحي المقروء و كتاب الكون  .3

 .(4)فاقنفس و الآبما فيها آيات الله في ال# المنظور
سلامي ليفجر في عقولنا و حياتنا الفكرية والعملية نور إنه تنوير أيمتاز التجديد ب .4

 يفلا يعم  نسان في نور اللهنسانية معا لتسير ملكات الإالاسلام و نور الحكمة الإ
هذا العقل من هذا النور و لا تحرم القطيعة الفكرية  ،الله الجمود بصيرة العقل عن نور

 .(5)لهيالإ
سلامية للدين صول الإالاسلامي تركز على وسطية ال# ن مميزات منهاج التجديدأيمكننا القول 

يضا على التوازن بين أو يركز  .ي )الثوابت( و بين التجارب البشرية الفكرية )المتغيرات(أ
نساني و النور وبين العقل الإكتاب الله المقروء و كتاب الكون المنظور :مصادر المعرفة 

ن أوجود للقطيعة المعرفية بين ما هو ديني و بين ما هو بشري و  ن لاألهي و يؤكد على الإ
                                                             

 .2. نفس المصدر: ص 1
 .۰۰محمد عمارة، الابداع الحضاري والخصوصية الحضارية، مصدر سبق ذكره، ص.  1
 .۰۳نفس المصدر، ص .  3
 .125ص ،محمد عمارة، الاسلام بين التنوير والتزوير، مصدر سبق ذكره.  4
 .176نفس المصدر، ص .  5



  

11 
 

متكاملين هما: الدين الإسلامي والنتاج الإنساني المتمثل  بعدين ون يكون ذأالتجديد يجب 
 بالفكر لإنجاح عملية المواكبة والتجديد.

 مشروع التجديد الحضاري في فكر محمد عمارة: ملامح الثامنال طلبالم
سس أعمارة مشروعاً حضارياً للتجديد الاسلامي و الذي يقوم على الدكتور محمد قدم 
 :(1)هي

بدعت قديماً في علوم أسلامية المؤمنة التي لى بعث فلسفي لتطوير العقلانية الإإالحاجة  .1
 .الدين صولأصول الفقه و أ

 مة اعلى مستويات المشاركة في العمل العام.ة لتحقق ال#سلاميبداع نظام الشورى الإإ .1
 .لى صياغة نموذج متميز لعلاقة الدين بالدولة دون الدمج التام و لا الفصل التامإلحاجة ا .3
لتصبح هذا الحقوق فرائض الهية  لى صياغة الاعلان الاسلامي لحقوق الانسانإالحاجة  .4

 .ىمحكومة بحقوق الله تعال وتكاليف شرعية و تكون
على  الهي للإنسان وقائمستخلاف الإبداع نظام للحكم قائم على نظرية الإإلى إالحاجة  .5

مة ال# ن يغيب الدين عنأمة دون مة و نيابة الدولة عن ال#مبدأ سيادة الشرع و سلطة ال#
 .مة عن الدينو تحجب ال#أ

موال ال# ستخلاف في الثروات وجتماعي يحقق نظرية الإإبداع معالم نظام إلى إالحاجة  .6
 .مة دون المساس بالملكية الفردية الخاصةتكامل ال# جل تحقيق مبدأأمن 

 .همية اللغة العربية لسان الإسلام الناطقأحياء داب والفنون لإهتمام بمجال ال#الإ .7
بداع النموذج الاسلامي في التعامل و تحرير المرأة الذي يحقق لها المساواة إلى إالحاجة  .2

مة و التكليف و الجزاء و المشاركة في سائر ميادين الامر بالمعروف و الكرا الانسانية في
 .نوثتهاأو يسهم في تفجير طاقات المرأة دون أن يؤثر على  والنهي عن المنكر

عمارة ضرورة القيام بنهضة شاملة و جذرية للتخلص من التحديات التي الدكتور محمد يرى 
بداع إلى إالحاجة  بيرا على الحركة الفكريةلا كأممة الاسلامية و يعقد عداء ال#أيفرضها 

                                                             

 .73-74حضارية، مصدر سبق ذكره، ص محمد عمارة، الابداع الحضاري والخصوصية ال. 1



  

11 
 

النموذج الاسلامي في التعامل و تحرير المرأة الذي يحقق لها المساواة في الانسانية و 
مر بالمعروف و النهي عن المنكر الكرامة و التكليف و الجزاء و المشاركة في سائر ميادين ال#

عمارة الدكتور محمد و يرى . وثتهانأن يؤثر على أدون   و يسهم في تفجير طاقات المرأة
ضرورة القيام بنهضة شاملة و جذرية للتخلص من التحديات التي يفرضها اعداء الامة 
الاسلامية ويعقد املا كبيرا على الحركة الفكرية الاسلامية و يحملها مهمة مشروع النهضة 

دعوة كل هي "و يقول عمارة في ذلك:  (1)جماعي كبير الحضاري والذي هو ثمرة عمل
المؤمنين بالتميز الحضاري للأمة الاسلامية و المدركين ل#همية وضرورة استقلال امتنا حضاريا 

بلورة ملامح هذا المشروع الذي هو طوق النجاة لهذه الامة من مخاطر الجمود و التشوه  الى
 .(1) "المعرفي الذي تمارسه الحضارة الغربية مع حضارتنا

لى تجديد كل إيهدف  اصلاحيإ احضاري ايطرح مشروع ن محمد عمارةإعتقادنا إفي 
قتصاد و السياسة والفكر والثقافة و حقوق الانسان و نسانية من حيث الإمستويات الحياة الإ

سلامية و جتماعية وتفعيل مبدأ الشورى الإمكانة المرأة في المجتمع وتحقيق العدالة الإ
مة و التوازن بينهما، و هذا ما تحتاجه ال# بتعاد عن الدولة العلمانية و الدولة الدينيةالإ
زمة موقف أنحلال الحضاري و سلامية في الوقت الحاضر لإيجاد حل لمشكلة الإالإ

تخاذ موقف حازم تجاهها. يمتاز المشروع إالاسلامية من الحضارة الغربية و  الحضارة
 :(3)الحضاري الذي دعا إليه محمد عمارة بالوسطية الاسلامية من خلال

رض و ليس السيد الله في ال# وسطية في النظرة للإنسان من خلال كونه خليفةال .1
 .المطلق لهذا الكون

الليبرالية المطلقة و بين الشمولية  الوسطية في موضوع الحرية من خلال التوازن بين .1
 .و هي الديمقراطية الاسلامية الافضل المطلقة و اختيار

                                                             

 .195سبق ذكره، ص . محمد عمارة، الاستقلال الحضاري، مصدر 1
 .196ص ر،. نفس المصد  1
 .192-197. نفس المصدر ص 3



  

122 
 

مة ككل الثروة القومية لله وحده و ال# يةن ملكأو في الجانب الاقتصادي يرى عمارة  .3
في الاحوال فلا مكان للحرية الاقتصادية و الملكية الفردية بمعناها  الله عن مستقلة

نسان الفرد من اي حق في المطلق في الفلسفة الليبرالية الغربية، و لا مكان لتجريد الإ
نسان مكلف ن الإألله و ن الملكية الحقيقية بداع ل#للتنمية و الإ التملك الذي يحفزه

 .للمال جتماعيةبالوظيفة الإ
نها ليست سلطة دينية و لا علمانية، و انما أي أالوسطية في مجال السلطة و الدولة،  .4

ن تكون دينية أسلامية بمقاصدها الشرعية دون إالدولة في المشروع الحضاري هي 
سم بإ و تشريعاتهم التي تحكم بالحق الالهي ولا تفرض العصمة و القداسة على البشر

 .الدين
لى وسطية التوازن و إسلامية عادة الثقافة الإإالمطالبة بالإصلاح الثقافي من خلال  .5

قامتها على قاعدتي عالم الغيب والشهادة و قاعدتي العقل و إعتدال من خلال الإ
 .(1)النقل

كر الاسلامي محمد عمارة قد وضع منهاجا لتحقيق التجديد في الفالدكتور ن أيمكننا القول 
سس هذا المنهج هي الوسطية والعقلانية أن أمدروسا و قائما على مبادئ الاسلام الحقيقية و 

 و التجديد و الاحياء.

ن هذا التميز لا يعني أسلامياً و إن مشروعه الحضاري التجديدي متميز أمحمد عمارة  یر ي
 :(1)ب  نما يعني التميزأخرى و في مقدمتها الحضارة الغربية و القطيعة مع الحضارات ال#

الانساني العام في دائرة  المشترك ستلهامإنفتاح الحضاري و التفاعل الفكري و الإ •
 .العلوم و المعارف

مثل العقائد الفلسفة و  الاسلامية حتفاظ و التمسك بسمات الخصوصية الحضاريةالإ •
مدن العلمي و ستفادة من الغرب في مجال التداب والفنون و الإال# و اللغاتو الشرائع 

                                                             

 .12. محمد عمارة، مقومات ال#من الإجتماعي في الاسلام، مصدر سبق ذكره، ص 1

 .۳۱ ص (،1006قاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ، )ال1من اعلام الاحياء الاسلامي، ط ،محمد عمارة. 1



  

121 
 

من ناحية الخبرات البشرية و التجارب العلمية في تطوير و ترقية الواقع المادي و 
 خصوصياتها الثقافية و الحضارية.

سلامياً شكلًا ومضموناً و إن المشروع الحضاري لمحمد عمارة مشروعاً متميزاً أعتقادنا إ في
و الفكري مع الحضارة الغربية و الاسلامية لا تمنع من الانفتاح الحضاري فة ن هذه الصأ

حتفاظ بالخصوصية الحضارية و الثقافة الإمع ستفادة من تجاربها العلمية و الفكرية الإ
 الاسلامية.

 

  



  

122 
 

منهجية الدكتور محمد عمارة في تناول مشاكل : الباب الثاني

 الدعوة 

 ويشتمل علي ثلاثة فصول:

 والتعددية ختلافالافقه في : فصل الأولال

 :علي خمسة مباحثويشتمل 

 ختلافالا حقيقة الخلافالأول:  بحثالم

 طبيعة التفاوت في ساحة الدعوةالثاني:  بحثالم

 رةمن سنن الفط ختلافلإالتعددية واالثالث:  بحثالم

 ختلاف جعل إلهي و طبيعي في البشرالاالرابع:  بحثالم

 ختلاف وصيانة الشريعةجتهاد في صياغة الادور الإالمبحث الخامس: 

 لفصل الثاني: أهم المشاكل الداخلية في ساحة الدعوةا

 )مظاهر الخلل في الحركات الاسلامية المعاصرة( الفرع الأول:

 المبحث الأول: الخلل في فهم التعددية وفي الايمان بجدواها

 المبحث الثاني: الخلل في علاقة الذات باللآخر



  

123 
 

 الاسلامية المبحث الثالث: الخلل بين المحلية القطرية والعالمية

 المبحث الرابع: الخلل في علاقة التاريخ بالعصر وعلاقة الموروث بالابداع

 المبحث الخامس: الخلل في علاقة الحركة بالفكر

 بالتربية السياسيةة الخلل في علاقة التربية الروحيالمبحث السادس: 

 لاقة الطاعة بالحريةالخلل في عالمبحث السابع: 

 كل الخارجية في ساحة الدعوةالفصل الثالث: أهم المشا 

 المبحث الأول: الغزو الفكري الحضاري

 لتباس المفهومي للمصطلحاتالمبحث الثاني: الا

 المبحث الثالث: العلمانية الملحدة

 ستراتيجية التنصيراالمبحث الرابع: 

 المبحث الخامس: التنوير والتزوير

  



  

124 
 

 والتعددية ختلافالافي فقه : فصل الأولال
 الاختلاف حقيقة الخلافل: الأو  بحثالم

 تعريف الاختلافالمطلب الأول: 
، وتخالف ال#مران واختلفا لم يتفقا (1)، واختلف ضد اتفق(1)مصدر اختلف الاختلاف لغة:

وكل ما لم يتساو فقد تخالف واختلف، والخلاف المضادة، وخالفه إلى الشيء: عصاه إليه 
 .(3)أو قصده بعد ما نهاه عنه

في تعريف الاختلاف بأنه: منازعة تجري بين المتعارضين  (4)جرجانيال قال :اصطلاحا
 .(5) للتحقيق حق أو لإبطال باط

 .(6) وعرفه طه العلواني: بأن ينهج كل شخص طريقة مغايرة للآخر في حاله أو قوله

 المطلب الثاني: أنواع الإختلاف
 هما: (7)الاختلاف الوارد في كتاب الله تعالى على نوعين

 ٻ ٱ ئي قسم يذم فيه سائر المختلفين مثل ماجاء في قوله تعالى:ع ال#ول هو النو  _1
فبين الله في هذه الآية أنه لو ، (2) ئى ڀ ڀ ڀ پ پپ پ ٻ ٻ ٻ

قتضت حكمته أن لايزالوا إشاء لجعل الناس أمة واحدة على الدين الإسلامي، ولكن 

                                                             

 .191، ص1، جه1404 ،إصدار وزارة ال#وقاف والشئون الإسلامية، الكويت، الطبعة الثانية، الموسوعة الفقهية.  1
 .ه 1407مؤسسة الرسالة الطبعة الثانية ، مادة )خلف( ،القاموس المحيطلفيروز أبادي، ا . 1

 .310، ص5ج مادة )خلف( ،نظورلسان العرب لابن م. أنظر:  3 
 ۱۸۱ه وتوفي في سنة  ۲۷0، ، متکلم بارز و متصوف مشهور، ولد في جرجان سنةيعلي بن محمد الحسيني الجرجان.  4
 .م1924( ۲) دار العلم للملايين، بيروت، ط ،(5/ ۲( و ال#علام لخير الدين الزركلي )۸) نظر كتاب التعريفات صأ ،ه
 .(56ص) ،م۸۱۲۱ ،نمكتبة لبنا ،التعريفات ،مدعلي بن مح الجرجاني . 5
 .(۰۸ص) ،ه 1407( ۳المعهد العالمي للفكر الإسلامي ط ) أدب الاختلاف،، طه جابر فياض العلواني.  6
 ،حقيق د. علي بن محمد الدخي(، ت۸۰۱/۸) اء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيمإقتض، بن قيم الجوزيةإ . 7

 ه. 491 ،(۰ط )، مةصدار العا
 .(112) :سورة هود.  2



  

125 
 

﴿إلا من رحم النار" المستقيم متبعين للسبل الموصلة إلى  مختلفين مخالفين للصراط
 (.1)ين من الاختلافثنفجعل أهل الرحمة مست (1)ربك﴾

وقوله:  (3)ئى ےۓ ے ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ہ ئيوكذلك قوله تعالى: 
 ئې ئۈ ئۈ ئي: ، وقوله(4)ئى ۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ ۈۈ ۆ ۆ ۇ ئي
 .(5)ئى ئى ئم ئح ئج ی ی ی ی ئى ئىئى ئې ئې

لا إن من قبلكم من أهل أ»ر أن ال#مة ستفترق قال فيما رواه أبو داود: بحين أخ صلى الله عليه وسلمي نبوال
فترقوا على ثنتين وسبعين وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ثنتان إالكتاب 

 (.6)«وسبعون في النار وواحدة في الجنة، وهي الجماعة

 (.2( )7)والجماعة فبين أن عامة المختلفين هالكون من الجانبين إلا فرقة واحدة وهم أهل السنة
 الفرقة يوجب الذي وهو بالبغي أهله الله وصف الذي هو فالاختلا من النوع وهذا

                                                             

-ه1411(، دارالسلام، 1/470) اننير كلام المفسي تف نمحتيسير الكريم الر . السعدي عبد الرحمن بن ناصر،  1
 م.1001

 (.116ص/1ج) لإبن قيم الجوزية قتضاء الصراط المستقيمإ. أنظر:  1
 (.105: )سورة آل عمران.  3
 .(53) :سورة المؤمنون.  4
 (.176: )بقرةسورة ال.  5
م الشيخ محمد ناصر الدين ال#لباني بصحة جز وقد  (4597)ة حديث رقم سنأخرجه أبو داود في كتاب السنة باب شرح ال.  6

وغيرهم، وذلك في كتابه  ی طرقه ونقل أقوال العلماء المصححين له مثل الحاكم و شيخ الإسلام ابن تيميةستقصهذا الحديث وا
 .عيعةضال#حاديث ال ةسلسل
في المسائل العلمية  -عليه الصلاة والسلام-يطُلق مصطلح أهل السن ة والجماعة على الجماعة الذين تمس كوا بسن ة النبي   . 7

العقدية، والمسائل العملية الحكمية، فسبب تسميتهم أهل السن ة؛ ل#ن هم تمسكوا بالسنة، أم ا سبب تسميتهم بالجماعة؛ 
لتفاتهم إلى ما سواها، وأهل السن ة والجماعة هم الطائفة المنصورة، والفرقة الناجية التي لاجتماعهم على تلك السن ة وعدم ا

تحدث عنها النبي  عليه الصلاة والسلام، فهي الفرقة المتمسكة بالكتاب والسن ة، السائرة على منهج النبي  الكريم وصحابته 
  .االكرام دون انحراف عنه

. 30-1-1019، تاريخ www.saaid.net ،""عقيدة أهل السنة والجماعةسلامي، الندوة العالمية للشباب الإأنظر: 
 .بتصر ف

 .(117ص/1ج) لإبن قيم الجوزية المستقيم الصراط إقتضاء. أنظر:  2



  

122 
 

 سائر فيه يذم الذي والاختلاف (.1) والتباين التحزب ويوقع البين ذات وفساد والاختلاف
 :هما (1)قسمين إلى ينقسم المختلفين

 ويدخل مشروعا، حقا الفعلين أو القولين من واحد كل ما يكون وهو :التنوع إختلافأ_ 
 فيتخذ دعوتهم، في يتبعوها خطط للدعاة تكون أن مثل الدعاة، لعمل سبةبالن ذلك في

 تمر التي والمرحلة المتاحة وإمكاناته الخاصة ظروفه مراعيا مناسبا، مايراه الوسائل من بعضهم
 العلمي بالجانب إهتم فهذا .الدين أمور من أمر مخالفة عدم إعتباره في آخذا دعوته، بها

 لا الذين العلم طلبة من أعداد تخريج اعتباره في ووضع إليه الصحوة جةوحا العلم أهمية وأدرك
 ال#خذ مع دينهم، أمور من عليهم ماخفي لهم تبين التي وفتاواهم علمهم عن ال#مة تستغني

 والتعليم العلم واهتمامهم عملهم مجال الذين الدعاة بين يقع قد التنوع اختلاف أن بالاعتبار
 ال#خلاق إلى بالدعوة اهتمامه وأولى التربوي بالجانب إهتم وآخر العلم فروع اختلاف بسبب

تمسكها،  لمن العظيم ال#جر ورتب فيها ورغب الإسلام إليها دعا التي الرفيعة والقيم الفاضلة
 في له أمثلة الدعوة ساحة تشهد والذي الدعاة بين يقع الذي التنوع لإختلاف أمثلة فهذه
 اللذين الطرفين أحد فيه لايذم التنوع اختلاف أن ال#صل فيو  متعددة وأماكن مختلفة أزمنة
 الآخر على الطرفين أحد بغى إذا إلا الشرع، أدلة من يؤيده ما له مشروع منهما كل عمل

 .البين ذات وفساد العداوة إلى ال#مر بهم أفضى حتى عليه وشدد وحاربه

 مما بينهما الجمع يمكن لا اناللذ المتنافيان الرأيان أو القولان وهو :التضاد إختلاف -ب
 أو الحق بعض لديه للحق المخالف لكن الآخر، دون المختلفين أحد مع فيه الحق يكون

 مبطلا هو وباطل، فيكون حق من خصمه مع ما كل مخالفه فيرد ما، حقا يقتضي دليل معه
 نم النوع هذا بمثل تعج الدعوة وساحة (3)ال#صل. في مبطلا ال#ول كان كما البعض في

 عليه ما مثل أخرى، على فئة من والبغي والتقاطع التنافر إلى يؤدي ما غالبا الذي الاختلاف

                                                             

 .(514ص/1ج) لإبن قيم الجوزية الصواعق المرسلة. أنظر:  1
 .(112ص/1ج) المستقيم الصراط إقتضاء . أنظر: 1
 .(130ص/1ج) المستقيم طالصرا إقتضاء. أنظر:  3



  

121 
 

 التلبيس من الغالب في مناهجها تخلو لا والتي بالدعوة تقوم التي الجماعات بين الحال
 الجوانب بعض عندها يكون قد ذلك مع لكنها المنهجية، ال#خطاء أو البدع، ببعض

 أجل من والمال الجهد بذل في تميز أو التربوي بالجانب اهتمام لديها نيكو  كأن الإيجابية
 ، لبعض غمط بعضهم يلحظ الجماعات هذه بين العلاقة واقع على المطلع لكن الدعوة
 لمن تقييمهم في أفرادها على الهوى وغلبة المحاسن، من الآخر عند لما بعضهم وإنكار
 رحمه (1)القيم ابن الإمام يقول وأمثالهم ؤلاءه صفوفهم وفي في يندرج ولم طريقتهم خالف

 خصمه له يقر فلا الحق بعض أهله من فرقة كل مع ما يكون كثيرا المذموم والاختلاف: "الله
 التي النصوص على الباطل التأويل تسليط على ذلك فيحمله ومنافسة، بغية إياه يجحده بل به
 (.2) الحق أهل بخلاف المختلفين جميع شأن وهذا خصمه مع

 فيه ويذم والإيمان، الحق أهل وهم الطائفتين إحدى فيه ما يحمد وهو الثاني قسمالو _ 2
 ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ ئي: تعالى قوله عليه دل كما والضلال، البغي أهل

 کک ک ک ڑ ڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ

 ڻ ڻ ڻ ںں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گ گ

 ڭ ۓ ۓ ے ے ھ ھ ھ ہھ ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ

 قوله وكذلك .المختلفون فيه اختلف لما المؤمنين عباده هدى أنه الىوتع سبحانه فأخبر(، 3)ئى
 ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ئي: تعالى

 ڈ ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇڇ ڇ چ چ چ چ ڃ

                                                             

 العلم واسع ه. كان 691 ولد سنة الجوزية قيم بإبن المشهور أيوب بن بكر أبي بن محمد شمس الدين العلامة . الإمام 1
 وال#علام( 171_170ص ،14ج) والنهاية البداية ه  . أنظر 571سنة  بدمشق توفي السلف، مذاهب و بالحلال والحرام عارفا

 .(56ص/6ج)
 .(515ص/1ج) للإمام إبن قيم رحمه الله مختصر الصواعق المرسلة: . أنظر 1
 .(113) البقرة: . سورة 3



  

121 
 

 لإحدى حمد ﴾كفر من ومنهم آمن من فمنهم اختلفوا ولكن﴿: فقوله (.1)ئى ژ ژ
 ں ں ئي: قوله وكذلك (1) كفروا الذين وهم ال#خرى وذم المؤمنون، وهم الطائفتين

 ئۇ ئۇ ئي قوله إلى ئى ۓ ھ ہ ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻڻ ڻ ڻ
 ئج ی ی ی ئىی ئى ئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ

 الله رحمهم السلف أقوال عدة الآيات هذه تفسيره عند (4)كثير ابن ذكر(. 3) ئى ئم ئح
. ﴾ربهم في اختصموا خصمان هذان﴿: تعالى بقوله المعنيين المختصمين تعيين في تعالى
 قبل وكتابنا نبيکم قبل نبينا الكتاب أهل فقال الكتاب وأهل المسلمون إختصم"( 5):قتادة فقال

 خاتم ونبينا كلها الكتب على يقضي کتابنا: المسلمون منكم وقال بالله أولى فنحن كتابكم
 خصمان هذان﴿ وأنزل ناوأه من على الإسلام الله فأفلج منكم، بالله أولى فنحن ال#نبياء

 أخرى رواية وفي. ومكذب مصدق:" قال قتادة عن أخرى رواية وفي .﴾ربهم في اختصموا
 (".2) والكافرون المؤمنون الآية: في هذه المراد أن ،(7)وعطاء(6)مجاهد عن

 الحق : دعاةصلى الله عليه وسلم الرسول سنة وبينتهما كتابه في تعالى الله قسمين، كما بينهما على والدعاة
 عليهم تعالى الله أثني الذين هخطا على ويسيرون صلى الله عليه وسلم النبي أثر يقفون والهدى وهم الذين

                                                             

 (.153. سورة البقرة: ) 1
 (.1/133)إقتضاء الصراط المستقيم . أنظر:  1
 (. 10_19. سورة الحج، الآيات من ) 3
ثِير . 4 ضو  بن درع القرشي البصروي ثم  إسماعيل بن عمر بن كثير بن م( 1373 - 1301ه  =  774 - 701) ابن ك 

الدمشقي ، أبو الفداء، عماد الدين: حافظ مؤرخ فقيه. ولد في قرية من أعمال بصرى الشام، وانتقل مع أخ له إلى دمشق سنة 
 .310ص/1ج. انظر: ال#علام للزركلي ه  ورحل في طلب العلم. وتوفي بدمشق. تناقل الناس تصانيفه في حياته 706

 أحمد: الإمام قال في قوة الحفظ. المثل به يضرب ومن العلم أوعية من كان ه،( 6۲) سنة ولد السدوسي عامةد بن . قتادة 5
 (.127ص/5جللزركلی ) ( وال#علام457-449ص/4ج) النبلاء أعلام أنظر سير أهل البصرة، أحفظ

 المفسرين شيخ: الذهبي قال عباس، ابن عن التفسير أخذ ه،( ۰۸) سنة ولد تابعي المالكي الحجاح أبو جبير بن . مجاهد6
 . (127ص/5ج) للزركلي وال#علام( 457-449ص/4ج) النبلاء أعلام ه    . أنظر سير( 104) سنة توفي والقراء،

 أهلها مفتي فكان بمكة ونشأ باليمن ولد ه،( ۰۲) سنة ولد التابعين أعلام من تابعي صفوان بن أسلم بن . عطاء 7
 (.135ص/4ج) للزركلي   . أنظر ال#علامه (114) سنة توفي ومحدثهم،

 م.1999 – ه1410: النشر طيبة سنة دار: ، الناشر(111ص/3ج) لابن كثير رحمه الله تفسير القرآن العظيم :أنظر.  3



  

121 
 

 ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ چ ئي :بقوله

 ڑ ژڑ ژ ڈ ڈ ڎ ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ئي: وقوله ،(1)ئى ڈ

 ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ ئي: وقوله (1)،ئى گ گ ک ک ک ک

 النبي عليهم وأثنى (3)،ئى ۀ ۀ ڻ ڻ ڻڻ ں ں ڱ ڱ
 كان هدى لىإ دعا من»: قالصلى الله عليه وسلم  الله رسول أن هريرة أبي فعن ال#جر، من مالهم وبينصلى الله عليه وسلم 

 (.4)«شيئا أجورهم من ذلك لاينقص تبعه من أجور مثل الأجر من له

صلى الله عليه وسلم  الرسول دعوة يخالفون الذين والبدعة، والإلحاد الكفر دعاة فهم الآخر القسم أما
 ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ئي: بقوله تعالى الله وصفهم الذين الحق، عن ويصدون

 ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ئي: وقوله ،(5)ئى چ ڃ ڃ ڃ ڃ
 (.6)ئى ڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ

 الحق على بأنهم يتظاهرون ربما الذين الضلال دعاة من وسلم عليه الله صلى النبي حذر وقد
 أنه (7)اليمان بن حذيفة عن البخاري صحيح ففي حالهم، يجهل من على أمرهم يلتبس حتى
 يدركني أن مخافة الشر عن أسأله وكنت الخير عنصلى الله عليه وسلم  الله رسول يسألون الناس كان: قال

 الخير من هذا بعد فهل الخبر بهذا الله فجاءنا وشر جاهلية في كنا إنا:  الله يارسول فقلت
و ما : قلت« دخنه وفيه نعم»: قال خيرة من الشر ذلك بعد وهل: قلت «نعم»: قال شر؟

 من الخير ذلك بعد فهل: قلت «وتنكر منهم تعرف هديي بغير يهدون قوم»: قال دخنه؟
                                                             

 .(33) فصلت: . سوره 1
 (.102) يوسف: . سورة 1
 .(104) عمران: آل . سورة 3
 (.1674) الحديث رقم ضلالة، أو هدى إلى دعا ومن سيئة وأ حسنة سنة سن باب من العلم، کتاب مسلم، . رواه 4
 (.45ال#عراف: ) . سورة 5
 (.33محمد: ) . سورة 6
 سنة توفي بالمداين الكثير، صلى الله عليه وسلم عن النبي روی شهد أحد والخندق وله بالخندق ذكر حسن، العيسي، اليمان بن . حذيفة 7
 .(45-44ص/1ج) ةوالإصاب (366-361-361ص/1ج) النبلاء أعلام سير أنظر ه،36



  

112 
 

 الله يا رسول: قلت «فيها قذفوه إليها أجابهم من جهنم أبواب على دعاة نعم»: قال شر؟
 ذلك؟ أدركني إن تأمرني فما: قلت «بألسنتنا ويتكلمون جلدتنا من هم»: قال لنا؟ صفهم

: قال إمام؟ ولا جماعة لهم يكن لم فإن: قلت «وإمامهم المسلمين جماعة تلزم»: قال
 على وأنت الموت يدركك حتى شجرة بأصل عضت أن ولو كلها الفرق تلك فاعتزل»

 ما يؤول باعتبار جهنم أبواب على دعاة بأنهم الدعاة هؤلاءصلى الله عليه وسلم  النبي وصف فقد (.1) «ذلك
 هذا كان وإذا (.1) وملتنا لساننا أهل ومن قومنا من أي جلدتنا من هم: وقوله حالهم، إليه

 يصرح بمن بالك فما ديننا علی أنهم أمرهم وظاهر بلساننا ويتكلمون جنسنا من هم من حال
 كالرافضة سبيلهم، ومخالفة عداوتهم ويعلن والجماعة السنة أهل عليه لما مخالف بأنه

 نعوذ بالله! .وماشاكلها ديمقراطية أو علمانية من الوافدة الهدامة والمذاهب

 لافختحكم الإالمطلب الثالث: 
الحكم يختلف بحسب حال  تبين مما سبق أن الاختلاف له أنواع وأحوال، ولذا فإن

فالقسم ال#ول من الاختلاف وهو الذي يذم فيه سائر  .المختلفين وال#مر الذي اختلفوا فيه
ونهانا عن  ،(3)ئى ٺٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ ئيالمختلفين، فهؤلاء قال الله فيهم: 

 ڭ ۓ ےۓ ے ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ئيہالتشبه بهم فقال: 

 ی ئى ئىئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئيوبين حالهم فقال:  (4)ئى ڭ ڭ ڭ

فجعل المختلفين كلهم في شقاق  (5) ئى ئى ئم ئح ئج ی ی ی
وهذا القسم المختلف أفراده في ال#مر الذي بعث الله النبيين ليحكموا فيه بين  (6).بعيد

 ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ ئيالمختلفين، قال تعالى: 

                                                             

 .(7024ن، باب کيف ال#مر إذا لم تكن جماعة، حديث رقم )فترواه البخاری، کتاب ال.  1
 (.13/40) شرح صحيح البخاري فتح الباري :ر. أنظ 1
 (.112: )سورة هود.  3
 .(105) :سورة آل عمران . 4
 176.  سورة البقرة:  5
 (.514ص/1ج) ،الصواعق المرسلة. أنظر:  6



  

111 
 

 ڳ گ گ گ گ کک ک ک ڑ ڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ

 ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ںں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ

وأصل هذا الاختلاف  (.1)ئى ڭ ۓ ۓ ے ے ھ ھ ھ ہھ ہ ہ
في التوحيد والتوجه للواحد الحق سبحانه، فالناس لم يختلفوا في أن لهم مدير يديرهم، إلا 

الله النبيين مبينين ل#نهم حق ما اختلفوا  أنهم اختلفوا في تعيينه على آراء مختلفة إلى أن بعث
 ﴿إلا من رحم ربك﴾مقتضى قوله: فيه من باطله، فأقر بذلك من أقر به وهم الداخلون تحت 

 ڤ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ئي وأنكر من أنكر، فصار إلى مقتضى قوله:

هم خرجوا عن ن، وإنما دخل ال#ولون تحت وصف الرحمة ل#(1) ئى ڦ ڤ ڤ
 ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ئي قوله: وصف الاختلاف إلى وصف الوفاق وال#لفة، وهو

 ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ﴿في قوله تعالى:  (4)وقال الربيع بن أنس (. 3) ئى ڃڃ

أي عند  (5)﴾ ڭ ۓ ۓ ے ے ھ ھ ھ ہھ ہ ہ ہ
ما جاءت به الرسل قبل الاختلاف أقاموا على الإخلاص لله عز  یالاختلاف أنهم كانوا عل

الزكاة، وأقاموا على ال#مر ال#ول الذي   وإيتاءوجل وحده، وعبادته لا شريك له، وإقام الصلاة، 
 (6).كان قبل الاختلاف واعتزلوا الاختلاف

يصل الاختلاف المذموم بأصحابه إلى الكفر ولكنه يدخلهم في سلك المبتدعة، لا وقد
المؤدي  وهو وذلك حين يقع الاتفاق في أصل الدين، والاختلاف في بعض قواعده الكلية

                                                             

 .(113) :البقرة سورة.  1
 (.19) .سورة هود.  1
 .(103) :سورة آل عمران.  3
، سمع أنس بن مالك وأبا العالية الرياحي وأكثر عنه، كان عالم مرو في زمانه، يالربيع بن أنس بن زياد البكري الخراسان.  4

 (.170-169ص/6جسير أعلام النبلاء ) :نظرأه. ۸۳۱توفي سنة 
 .(113) :سورة البقرة.  5
 .(150ص/1ج)، م1011طبع داراكتب العلمية،  ،تفسير القرآن العظيم. إبن كثير إسماعيل بن عمر،  6



  

112 
 

، ويكون هؤلاء المختلفون من أهل القبلة المتوعدون بالنار كما ورد في (1)إلى التفرق شيعا
ألا إن من »قام فينا فقال: صلى الله عليه وسلم فيان أنه قال: ألا إن رسول الله الحديث عن معاوية بن أبي س

قبلكم من أهل الكتاب افترقوا على اثنتين وسبعين ملة، وإن هذه الملة ستفترق على 
الإمام  قال (. 1)«وسبعين، ثنتان وسبعون في النار، وواحدة في الجنة، وهي الجماعة ثثلا

أن هذه الفرق   فيه دلالة على« ث وسبعين ملةستفترق أمتي على ثلا»: قوله:  (3)الخطابي
وهذا القسم الذي يذم فيه سائر  (.4)هكلها غير خارجة من الدين، إذ قد جعلهم النبي من أمت

 المختلفين تقدم أنه ينقسم إلى قسمين:

ختلاف التنوع وهو محمود في ال#صل، كأن يكون للأمر طريقان مشروعان ورجل أو قوم إ -أ
والتنوع يكون في  .(5)ا حسن في الدينمهمن وآخرون سلكوا ال#خرى وكلا سلكوا هذه الطريق

قوم الجهاد وعلى قوم الزكاة وعلى  یالوجوب تارة وفي الاستحباب أخرى، مثل أن يجب عل
في الفروض ال#عيان وفي فروض الكفايات، وكل تنوع في الوجوب يقع  ويكون قوم تعليم العلم

ب بأن كل شخص إنما يستحب له من ال#عمال ما قدر مثله في المستحب، ويزداد المستح
التنوع محمود بين الدعاة إذا  ختلافقال الدكتور محمد عمارة: "وا (.6) عليه ويفعله وينتفع به

قام كل منهم بال#مر المشروع الذي يحسنه، ونظر إلى غيره ممن يقومون بعمل مغاير لعمله 
القيام بها، ويسدون ثغرة شغل عن عن  هو على أنهم يكملون جوانب في الدعوة عجز

                                                             

 .(395ص ) ،م1991-ه 1411، دار إبن عفان السعودية، الاعتصام إبراهيم بن موسي بن محمد، لشاطبي. ا 1
 (.1014)رقم أحمد في المسند ( والإمام 4596) م الحديثرواه أبو داود في كتاب السنة باب )شرح السنة( ورق.  1
ه، ويقال إنه من سلالة زيد بن ۳۸۱، ولد سنة يالإمام الحافظ اللغوي حمد بن محمد بن إبراهيم، أبو سليمان الخطاب.  3

الحديث( و )شرح  يبمن تصانيفه: )معالم السنن( و )غر . ه۳۱۱سنة وفي الخطاب كان إماما في الفقه والحديث واللغة، ت
 (.الحسني ال#سماء

حاشية مختصر سنن أبي داود للحافظ المنذري، تحقيق أحمد ، (7، ص4ج) معالم السنن لأبي سليمان الخطابي. أنظر:  4
 .دار المعرفةم 1931 -ه 1351 ،یشاكر وحمد حامد الغف

 (. 130ص/1)ج ميقتضاء الصراط المستقإ. أنطر:  5
تحقيق: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، مكتبة ابن تيمية، ، اوىمجموع فت بن تيمية الحرانيا. ابوالعباس أحمد عبدالحليم  6

 .(119-112ص)، ه1402الطبعة الرابعة 



  

113 
 

ل#خيه   ونسدها، وكل منهم يقدر للآخر عمله ويسدي له النصح إن رأى في عمله خلة، فيك
ال#مر يختلف حين يرى كل واحد من المختلفين أن الحق  لكن .كالمرأة التي يرى فيها عيوبه

النوع من الاختلاف كل  وهذا .(1)"معه وحده، وأنه لابد للجميع أن يلتزموا بما ألزم به نفسه
واحد من المختلفين مصيب بلا تردد لكن الذم والإثم واقع على من بغي على الآخر فيه، وقد 
دل القرآن على حمد كل واحدة من الطائفتين في مثل ذلك، إذا لم يحصل بغي كما في قوله 

 ڤ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ئيٺ: تعالى

ر، فقطع قوم وترك آخرون، وكما في قوله تعالى: وقد كانوا اختلفوا في قطع ال#شجا ،(1)ڤئى
 ڻ ڻ ڻ ڻ ں ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ئيڳ

 (.4) مفخص سليمان بالفهم، وأثنى عليهما بالعلم والحك ،(3) ۀئى ۀ

ختلاف التضاد وهو القسم الثاني من أقسام الاختلاف المذموم وتبين أن هذا النوع من إ -ب
أما بالنسبة  ن من خالف الحق معهالاختلاف يكون الحق فيه مع فئة دون أخرى، لك

 للمخالف الذي معه الحق فإنه لا يخلو من حالين هما:

بيان الحق الذي يجب اتباعه وال#خذ به حيث كان ومع من كان ولو كان مع من يبغضه  -1
ففعل هذا  ،ويعاديه، ورد الباطل مع من كان ولو كان مع من يحبه ويواليه دون بغي أو هوى

 (.5) يه، وإن كان فيه بيان خطأ من أخطأ من العلماء وال#مراءواجب وهو مثاب عل

                                                             

 -ه 1419عمارة، محمد، الاسلام والتعددية الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة، الطبعة ال#ولي، مكتبة الشروق الدولية، . 1 
 .12ص ، م1002

 (.5ر: )سورة الحش.   1
 . (79-72) :سورة ال#نبياء.   3
 .(131-131ص/1ج)، ه1401، طبع إشبيليا لابن تيمية اقتضاء الصراط المستقيم. أنظر:  4
 .(516ص/1ج) لإبن القيم ( والصواعق المرسلة113ص/19ج) إبن تيمية ی للشيخ الاسلامالفتاو  :نظر. أ 5



  

114 
 

تلبس به من الباطل، مع عدم الإقرار بما معه من  معاداة المخالف والرد عليه وبيان ما -2
الحق، بغيا وهوى، فهو مصيب فيما بين من الحق، مخطئ فيما رد منه، آثم على قدر بغيه 

 جانب الحق أو بعضه فإنه لا يخلو من حالين هما:وما اتبعه من هواه. أما المخالف الذي 

وهو محمود في  وع عنهرفمن أخطأ الحق مع اجتهاده في الوصول إليه، فاسم الذم م -1
 الحديث في يقول صلى الله عليه وسلماجتهاده معفو عن خطته، قال شيخ الإسلام ابن تيمية، وقد كان النبي 

وشر  صلى الله عليه وسلملهدي هدي محمد خير الكلام كلام الله وخير ا»: الجمعة يوم خطبة في الصحيح
ل يضل عن الحق ب ولم يقل وكل ضلالة في النار،( 1)« الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة

من قصد الحق وقد اجتهد في طلبه فعجز عنه، فلا يعاقب، وقد يفعل ما أمر به فيكون له 
ه ما أجر على اجتهاده، وخطؤه الذي ضل فيه عن حقيقة ال#مر مغفور له، وإذا اتقى الرجل رب

 (.1)ئى تم ئائە ئا ى ى ې ې ې ئياستطاع دخل في قوله تعالى: 

ع للهوى، فهذا الصنف له نصيب من قول ا من خالف الحق وأهله عن قصد وعلم واتب -2
تعرض »يقول: صلى الله عليه وسلم فيما رواه مسلم في صحيحه عن حذيفة، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم النبي 

يه نكتة سوداء، وأي الفتن على القلوب كالحصير عودا عودا فأي قلب أشربها نكت ف
قلب أنكرها نكتت فيه نكتة بيضاء حتى تصير على قلبين، على أبيض مثل الصفا، فلا 

كالكوز مجخيا لايعرف  (3)تضره فتنة مادامت السموات والأرض، والآخر أسود مرباد
وقد حذر الله تعالى من اتباع الهوى وبين  (.4)«معروفة ولاينكر منكرا، إلا ما أشربه من هواه

 ی ئى ئى ئى ئې ئې ئي نه يؤدي بصاحبه إلى العذاب الشديد فقال تعالى:أ

 تخ تح تج بي بى بخبم بح بج ئي ئى ئم ئح ئج ی ی ی

                                                             

 .(297رواه مسلم، کتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطية، ورقم الحديث ) . 1
 (.126: ) سورة البقرة.  1
 . أي: ما كان لونه مغبرا بلون الرماد. أنظر: معجم المعاني. 3

 .(144رواه مسلم، کتاب الإيمان، باب بيان أن الإسلام بدأ غريبا وسيعود غريبا، ورقم الحديث ).  4



  

115 
 

وذلك ل#ن صاحب الهوى يعميه هواه  (1).ئى جم جح ثي ثى ثم ثج تي تى تم
 لرضا الله ورسوله ولا يغضب یرضيلله ورسوله في ذلك، ولا يطلبه ولا ويصمه فلا يستحضر ما

إذا حصل مايغضب له هواه، ويكون مع ذلك معه شبهة دين لغضب الله ورسوله، بل يرضى 
 (.1)نأن الذي يرضي له ويغضب له أنه السنة، وهو الحق والدي

أما القسم الثاني من الاختلاف والذي تبين أنه ينقسم إلى ممدوح ومذموم، وأن   -2
يجب  وا مالممدوح هم أهل الإيمان والحق الذين خالفوا أهل الضلال والزيغ، فهؤلاء قد فعلا

عليهم مما دلت عليه الآيات وال#حاديث وهم الذين تبيض وجوههم يوم القيامة حين تسود 
 ے ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ہ ئيوجوه أهل الضلال والزيغ قال تعالى: 

 ۋ ۋ ۇٴ ۈۈ ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ےۓ

 ئە ئا ئا ى ى ې ې ې ې ۉ ۉ ۅ ۅ

يض ﴿يوم تبقال ابن كثير: وقوله تعالى:  (.3)ئى ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇئۇ ئو ئو ئە
حين تبيض وجوه أهل السنة والجماعة، وتسود وجوه  يعني يوم القيامة وجوه وتسود وجوه﴾

 (.4) أهل البدعة والفرقة، قاله ابن عباس رضي الله عنهما

 والإختلاف الخلافالمطلب الرابع: الفرق بين 
، فزعم أن لفظ الاختلاف يستعمل في القول والاختلاف لخلافابين  (5)فرق ابن الهمام

، أما (1)لذي بني على دليل، أما الخلاف فإنه يطلق على القول المرجوح في مقابلة الراجحا

                                                             

 . (16) :سورة ص.  1
( تحقيق 156ص/5ج) وية في نقض كلام الشيعة القدرية،منهاج السنة النب ،تقي الدين أحمد بن عبد الحليم ،بن تيمية. إ 1

 .ه1406( 1د. محمد رشاد سالم، طبعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ط )
 .(107-105) :سورة آل عمران.   3

 ه.1410 الناشر: دار طيبة(، 390ص/1ج) تفسير القرآن العظيم الدمشقي، القرشي عمر بن .  إبن كثير إسماعيل 4 
محمد بن عبد الواحد كمال الدين، المعروف بابن الهمام، إمام من علماء الحنفية، عارف بأصول الديانات والتفسير  . 5

 .(155ص/1جوغيرهما. انظر ال#علام ) ه 291والفرائض والفقه، ولد با کندرية وتوفي بالقاهرة سنة 



  

112 
 

عطية محمد سالم فزعم أن استعمال اختلف يكون في حالة المغايرة في الفهم الواقع من 
، وفي كلام (1)تفاوت وجهات النظر، أما خالف فيستعمل في حالة العصيان الواقع عن قصد

عتبار هذا التفريق فما يعبر عنه في موضع بالاختلاف يعبر عنه في موضع بعض العلماء عدم ا
 .(3)آخر بالخلاف

والذي يظهر بعد تأمل نصوص الكتاب والسنة أن الكلمة يتحدد معناها بحسب سياق 
الكلام الذي ترد فيه، فقد ترد كلمة اختلف في سياق يتبين منها النهي عن الاختلاف عموما 

 ئي مع الفئة ال#خرى، مثل قوله تعالى: دليل يؤيدها فيما اختلفت فيه دون تحديد لفئة معها

 ئى ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ےۓ ے ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ہ

قال: سمعت رجلا قرأ آية  عن عبد الله بن مسعود ، ومثل قول النبي  فيما رواه البخاري(4)
كرت سمعت النبي يقرأ خلافها فأخذت بيده فانطلقت به إلى النبي صلى الله عليه وسلم وذ 

كلاكما محسن، ولا تختلفوا فإن من كان »ذلك له، فعرفت في وجهه الكراهية، وقال: 
في عدم التفريق بين  اصريح لاوقد يكون هذا الحديث دلي. (5)«ختلفوا فهلكواإقبلكم 

عليه اللفظين حيث إن الاختلاف وقع بين قارئين قراءة كل منهما صحيحة تلقاها من النبي 
ستعماله على من كان خلافه ناتجا عن إالف( لا يقتصر خلك لفظ )وكذ .الصلاة والسلام

عصيان واقع عن قصد بل يشمل أعم من ذلك كما لو خالف معتمدا على دليل، فلا يذم 

                                                                                                                                                                                              

 ،( 311/2( وحاشية ابن عابدين )9/ 396) ،اممحمد بن عبد الواحد المعروف بابن الهمل شرح فتح القدير :نظر. أ 1
 . ( دار الكتب العلمية، بيروت1الطبعة )

 ه. 1410 (1ط ) ،مكتبة دار التراث، (16ص ) موقف الأمة من اختلاف الأئمة، ،عطية محمد سالم.  1 
"  :ف و ماقبله وما بعدهمثلا في كلام الشاطبي في الموافقات حيث يقول في السبب الرابع من أسباب نقل الخلا :نظر.  أ 3

ختلافهم في أن المفهوم له عموم أولا، وذلك أنهم قالوا لا يختلف القائلون بالمفهوم أنه إأن يتوارد الخلاف على محل واحد، ك
 عام فيما سوی

ي أصول الشريعة الموافقات ف". المنطوق به، والذين نفوا العموم أرادوا أنه لا يثبت بالمنطوق به، وهو ما لا يختلفون فيه أيضا
 .دار الكتب العلمية بيروت ،(1( ط )157ص/4جل#بي إسحاق الشاطبي )

 .(105) :سورة آل عمران.  4
 (.110)، رقم الحديث صحيح البخاري، كتاب الخصومات، باب ما يذكر في ال#شخاص والخصومة بين المسلم واليهود . 5



  

111 
 

فاعله أو يمدح إلا بمعرفة أسباب الاختلاف ودوافعه، ولعل المراد يتضح بإيراد بعض 
 ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ چ ئي النصوص لشرعية مثل قوله تعالى:

 ک ک ک ک ڑ ژڑ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌ ڌڍ

أي يخالفون أمر الرسول وهو سبيله . (1) ئى ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گ گ
وكذلك ما رواه البخاري عن ابن  ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته، ويتركون العمل بمقتضاه.

جعل رزقي تحت ظل رمحي وجعل الذلة »عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 
 .(1)«مريوالصغار على من خالف أ

وقد يكون الخلاف محمودا مأمورة به . فالمخالف هنا مذموم ل#نه قد خالف الحق والدليل
إن "قال: " قال عمر به « إذا كان خلافا ل#هل الكفر والمعاصي والبدع، فعن عمرو بن ميمون

المشركين كانوا لا يفيضون من جمع حتى تشرق الشمس على ثبير فخالفهم النبي صلى 
وعن ابن عمر عنه عن النبي صلى الله . (3)"سلم فأفاض قبل أن تطلع الشمسالله عليه و 

 .(4)«خالفوا المشركين وفروا اللحى وأحفوا  الشوارب» عليه وسلم قال:

 :تبين ما تقدم أن الخلاف والاختلاف من حيث اللفظ هو كما قال الشيخ صالح بن حميد
هم بمعنى واحد، وإن تکلف تي مدونا"ليس بينهما فارق يعول عليه ويستعملهما العلماء ف

وقد أوردت لفظ  .(5) بعضهم في التفريق بينهما، وقصاري ال#مر ألا مشاحة في الاصطلاح"
ختلف( و )خالف( في سياقات متعددة تبين منها أن اللفظ يتحدد معناه باعتبار السياق إ)

هذه في للاستدلال الذي ورد فيه، ورأيت الاكتفاء بإيراد بعض النصوص ل#ن فيها ما يكفي 
 المسألة.

                                                             

 (.63: )سورة النور. 1
 (.1/51) ( ورواه الإمام أحمد مسندا22)، رقم الحديث اب الجهاد والسيررواه البخاري واللفظ له، کت.  1
 .(3232رواه البخاري، كتاب مناقب ال#نصار، باب أيام الجاهلية، رقم الحديث ).  3
 .(1291رواه البخاری، کتاب اللباس، باب قص الشارب، رقم الحديث ).  4
 . ه1411مكتبة الضياء  ،(9ص )أدب الخلاف،  ،بن حميد صالح بن عبد الله. ا 5



  

111 
 

 المبحث الثاني: طبيعة التفاوت في ساحة الدعوة
إن الاختلاف بين الناس حقيقة فطرية، وإرادة ربانية، واختلاف الفكر ظاهرة إنسانية راسخة، 
مما دعا بعض المفكرين إلى القول: بأن ثمة بصمة فكرية لكل إنسان لايکاد يشبهها بصمة 

لحظ فيها التنوع نتأمل لكثير من ظواهر الكون وعندما ن (.1)آخرفكرية أخرى لدى إنسان 
هذا التنوع ليس جميلا في كل ال#حيان، فثمة اختلاف ينفر منه الحس  ووالاختلاف، 

في  يحا باطلاق، لكنه سنة موجودةبويتعكر من منظره الخاطر فهو ليس جميلا بإطلاق ولا ق
الى تجري عليه هذه السنة، فال#ب وابنه وال#خ والإنسان بوصفه جزءا من خلق الله تعالحياة 

لقية، خ   لقية أووأخوه بالرغم من الصفات المشتركة بينهم إلا أن هناك أمورة يختلفون فيها، خُ 
 ہہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ں ئي وتأمل قول الله تعالى

 ةوإذا كان الاختلاف بين الناس في ال#لوان وال#لسن (2) ئى ھ ھ ھ ھ ہ ہ
تلاف المدارك وال#فهام لا يكاد يخفى أيضا، خصوصا في المسائل التي يظهر للعيان، فإن اخ

تقبل النظر ويجول فيها الفكر في أمور الدين والدنيا، يقول الإمام الشاطبي: فإن الله تعالى 
حكم حكمته أن تكون فروع هذه الملة قابلة للأنظار ومجالا للظنون، وقد ثبت عند النظار 

في إمكان الاختلاف، لكن في  قابلةاق فيها عادة، فالظنيات أن النظريات لا يمكن الاتف
ولما   (.3) هذا الاختلاف ي الجزئيات دون الكليات، فلذلك لا يضرفالفروع دون ال#صول 

تفاوت الناس في أفهامهم وتفكيرهم واهتماماتهم، والدعاة  كان من سنة الله سبحانه في خلقه
هم نصيب من هذا التفاوت، لة، لذا فقد كان إلى الله تعالى ممن تجري عليهم هذه السن

عنه، إلا أن القناعات المتفاوتة في أنجح  الدين وحفظه والدفاع بالرغم من اهتمامهم بحماية
السبل في تبليغ دين الله والتمكين له في ال#رض، والسبل الكفيلة في الوصول إلى ال#هداف 

فمن قائل بوجوب الاقتصار على . يةالمرجوة، إضافة إلى الاختلاف في بعض المسائل العلم
تصحيح العقيدة، ومن قائل بضرورة نقل الناس من بيئة الغفلة والمعاصي والمبالغة في الاهتمام 

                                                             

مركز الدراسات الاسلامية،  جمال سلطان، الطبعة ال#وليللأستاذ ، فقه الخلاف مدخل الي وحدة العمل الاسلامي :نظرأ.  1
 .(15-14ص) ،ه  1413 بريطانيا

 (. 11) :سورة الروم . 1
 .(393) ص ،ه  1411 العلمية دارالكتب، الطبعة الثانية ،الاعتصام، سحاق ابراهيم بن موسيإبو أ. الشاطبي  3



  

111 
 

ومن قائل بأن بداية الإصلاح تكون في الوصول إلى الحكم  في أمور الدنيا إلى جو العبادة
احي الحياة دون الاقتصار على وتولي مقاليد ال#مور، ومن قائل بضرورة شمول الدعوة لكل نو 

بعض الجوانب، بما في ذلك نصح الحكام وتصحيح الولاء والبراء ومواجهة المؤامرات التي 
 تحاك ضد الإسلام، وتحديد الموقف بصراحة وجلاء من أعداء الدين على اختلاف نحلهم

ا بأنه إضافة إلى الاختلاف حول ال#شخاص، أو الجماعات، أو المناهج الدعوية. علم (1)
يجمعهم الانتماء إلى جماعة  ليس بمنجاة من هذا الاختلاف من يفترض فيهم الاتفاق ممن

وإذا كان التعرف على الاختلاف القائم بين الجماعات من الممكن الإحاطة بكثير  أو منهج
ة لكل جماعة، قعلتالم -العملية والنظرية-من جوانبه، وذلك بالوقوف على المبادئ والمناهج 

ما وقع بين بلاختلاف بين ال#فراد يصعب الإحاطة به لتعدد جوانبه و كثرة وقوعه، بل ر فإن ا
 أفراد الجماعة الواحدة والمنهج الواحد.

 رةمن سنن الفط ختلافالتعددية والإالمبحث الثالث: 
وكل إنسان ، طرة، أى جبلة المعرفة بالله وطبيعة الإيمان به سبحانه وتعالىفالإسلام: دين ال

عا على الإيمان الفطرى بو ولا ومطبعلى الفطرة، أى على براءة المخلقة ال#ولى، مجيولد 
في الإسلام تبلغ التعددية المؤسسة على طبع وسجية التنوع  .بخالق صانع هو الله

قد تكبت أو تقهر، لكنها سنة من سنن . مبلغ الفطرة التي فطر الله الناس عليها-والاختلاف 
  .حويلالله لا تبديل لها ولا ت

ول#ن هذا هو شأن الاختلاف، ومكان التعددية، ومقام التنوع في الرؤية الإسلامية، كان القرآن 
هو المصدر  ،الكريم كتاب العقيدة والشريعة ومنظومة القيم وفلسفة التنظيم والتدبير للع م ران

لسنا  -بإزاء هذه القضية-فنحن  .ال#ول لالتماس موقف الإسلام من التعددية والاختلاف
إسلامي، أخبرنا القرآن  بدأة ابتدعناها أو استمرناها، وإنما بإزاء مرئحبال فكرة حديثة أو طا

أبدية قد فطر الله عليها جميع المخلوقات. فلم ولن يكون الناس و أنه جعل الهى، وسنة أزلية 

                                                             

ر للطباعة والنشر الطبعة الثانية شعبد الوهاب الديلمي، الناللشيخ  ،ص فيهنقالعمل الجماعي محاسنه و جوانب ال :نطر. أ 1
 .(16-15ص ) ، ه     413



  

122 
 

 پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئينمطا واحدا أو قالبا فرداً، وإنما كانوا ولا يزالون مختلفين و 

 (.1)ئى ڀ ڀ ڀ پ پپ
قال الدكتور محمد عمارة في كتابه: الاسلام والتعددية الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة: 

فإن تحول ، إذا كانت الإنسانية والبشرية قد بدأت بأدم وحواء أمة واحدة، في الدين والشريعة"
الات، فكانت هذه ال#مة الواحدة إلى أمم قد اقتضى التعددية في شرائع الرسل بتعدد أم الرس

 ڌ ڍ ڍ ئيقال الله سبحانه وتعالي: . (1)"سنة التعددية منذ فجر تاريخ الإنسان

 گ کک ک ک ڑ ڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌ

 ڻ ڻ ڻ ںں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گ

 ڭ ۓ ۓ ے ے ھ ھ ھ ہھ ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ

 .(3)ئى
د وأصول بال#مة الواحدة أى الملة المتحدة في العقائ -بداية البشرية  -فإذا كانت البداية 

فلقد تلت تلك البداية مرحلة تعدد الرسالات والرسل  {و كانَ النَّاسُ أُمَّةً واحدةً } (4)الشرائع
 -دينهم واحد، وشرائعهم متعددة، والكتب متعددة-وال#نبياء بتعدد ال#م وتوالى ال#جيال 

من خلال الكتب -فكانت التعددية في الشرائع بإطار وحدة الدين، وذلك ليحكم الله 
. والاختلاف ةالمتعددة، فيما اختلفت فيه هذه ال#م مبين ال#م -المتعددة بالشرائع المتعددة

بعت الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب }فهنا طبيعي، وغير مذموم و 
فاء العطف في و  .اختلاف في الشرائع فهو {بالحق ليحكم بين النَّاسِ فِيمَا اخْتلَفُوا فيه

أما  .الملة الواحدة-تالية لمرحلة ال#مة  مرحلة التعددية-ل هذه المرحلة بعث( تجعف)
الاختلاف الآخر في داخل ال#مة الواحدة، المخاطبة بالشريعة الخاتمة، وبعد مجيء كتابها 

فهو مغاير للاختلاف المحمود والطبيعي؛ ل#نه اختلاف في الشريعة الواحدة  بالبينات
                                                             

 119، 112هود :  .1

 -ه 1419ال#ولي، مكتبة الشروق الدولية، عمارة، محمد، الاسلام والتعددية الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة، الطبعة . 2 
 .14ص  ،م1002

 . 113البفرة:  3 

 .151ص  4ج  م،1993سنة ، دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة. طبعة القاهرة، الإمام محمد عبده )ال#عمال الكاملة(. 4 



  

121 
 

الرسالات المتعددة في إطار وحدة الدين، ولذلك عطف  ممالخاتمة، وليس اختلاف شرائع أ
 ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گ گ ئيبالواو الدالة على المغايرة للاختلاف ال#ول 

 ہ ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ںں ڱ ڱ ڱ

الدين الواحد، أما الاختلاف في  فاختلاف الشرائع هو تنوع طبيعي في إطار جامع .(1) ئى
عة الواحدة فإنه تشرذم القطيعة والخلاف الذى لا جامع أصول الاعتقاد الدينى أو أصول الشري

ول#ن هذه هي حقيقة الموقف القرآني من التعددية عندما تكون تنوعا في  .ل#قطابه وفرقائه
آها سنة إلهية فطر الله الناس عليها، عندما جعلهم ءإطار الوحدة وهو الموقف الذي ر 

إنسان هو بصمة مميزة في إطار جنس  حتى لكأنما كل، متعددين في الخلق والفكر والعمل
الإنسان. لهذه الحقيقة القرآنية كان اجتماع المفسرين عليها من كل المذاهب وعلى مر 

و : "القرون. فالقدماء قد جعلوا هذا الاختلاف والتنوع علة في خلق الله للناس، فقالوا
صاحب )المنار( ف ،والمحدثون زادو هذه الحقيقة تأكيدا وتفصيلا (.1)للاختلاف خلقهم

والذي دل "م( يقول: 1935 - 1265ه  /  1354 - 1121الشيخ محمد رشيد رضا )
ه تعالى في الناس: خلقهم مستعدين للاختلاف والتفرق فى علومهم ئتعليه الكلام من مشي

ومعارفهم وآرائهم وشعورهم، وما يتبع ذلك من إراداتهم واختيارهم في أعمالهم، ومن ذلك 
فالاختلاف طبيعي في البشر، وفيه من الفوائد والمنافع ، والطاعة والعصيان الدين والإيمان

وقد شرع الله لهم الدين لتكميل فطرتهم،  _ما لا تظهر مزايا نوعهم بدونه-العلمية والعملية 
  .(3)"والحكم بينهم فيما اختلفوا فيه بكتاب الله الذى لا مجال فيه للاختلاف

                                                             

 ۰۸۳البقرة : . 1 

رين حول فسكثير من آراء الم  عان الفضل في جم. ولقد ك11 -19ص  ،11ج  طبعة دار المعرفة بيروت (،سير المنارف)ت. 2 
 ه،1416سنة  ،طبعة القاهرة، هذه السنة، للأستاذة زينب عطية محمد انظر كتابها )أصول العلوم الإنسانية من القرآن الكريم(

 .135، 117، 114 ، ص1، ج1995سنة 
 .م7119/ سنة  ه1393طبعة بيروت سنة  60ص  11)الميزان في تفسير القرآن( ج . 3 



  

122 
 

 ختلاف جعل إلهي وطبيعي في البشروالا يةالتعددالمبحث الرابع: 
عة سمت نهياديو م ،خلقوا مستعدين له و مجبولين عليه. طبيعى فى البشر التعددية والاختلاف

وبعبارة حجة  -(1)المادية منها والفكرية على السواء-ومتعددة باتساع وتعدد ميادين الحياة 
 زلوقد حكم عليهم في ال# (لرأى واحد)–وكيف يجتمعون على الإصغاء " :الإسلام الغزالي

والاختلاف جعل  فالتعددية. (1)"إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم ..بأنهم لا يزالون مختلفين
من  -كذلك الكثرة_إلهي وليس مجرد مباح أو حق من حقوق الإنسان. وإذا كان التنوع 
ز أن إذ ليس يجو " ،دواعى ومقتضيات الاختلاف، فإن جامع الإنسانية هو رابطة الائتلاف

أن يكثروا  كمةيكون الناس مختلفين في ظاهرهم ولا يختلفون في باطنهم وليس يجوز في الح
فالتنوع والاختلاف   .(3)"س يجوز أيضا أن يضم الجنس والنوع ولا يأتلفوايولا يختلفوا، ول

لا يكون في ال#صول الجامعة. فإذا حدث الخلاف في ال#صول الجامعة  -الطبيعي والمحمود 
بد من  فلا.   زعا وليس تنوعا، وغدا خلافا في الدين، أى فى الوضع الإلهى الثابتكان تنا

جامع للتنوع، ومرجع للاختلاف، ومشترك بين المتمايزين، حتى تكون التعددية وسطا عدلا 
متوازنا بين قطبي غلو الإفراط والتفريط  التشرذم والقطيعة التي لا جامع لفرقائها والواحدية 

ذلك أن الناس في أصل جبلتهم وبدء خلقتهم قد  .ايز والمنكرة للتنوع والاختلافالقاهرة للتم
 .(4)"افترقوا مجتمعين واجتمعوا مفترقين واختلفوا مؤتلفين، والتلفوا مختلفين

 دور الاجتهاد في صياغة الاختلاف وصيانة الشريعةالمبحث الخامس: 
ل#حكام الشرعية الجزئية من مصادر الوحى الاجتهاد فريضة إسلامية دائمة؛ ل#نه أداة استنباط ا

وعليه يتوقف بقاء الشريعة الإسلامية خاتمة ، البلاغ القرآني والبيان النبوى لهذا البلاغو  الإلهى
وخالدة ومستجيبة أحكامها لمستجدات الزمان والمكان والمصالح والعادات وال#عراف. فهو 

فروض الكفايات في كل  فرض من (م1505 – 1445/ ه911-249بعبارة السيوطى )

                                                             

 م. 1002 -ه 1419، الطبعة ال#ولي، مكتبة الشروق الدولية، 31. عمارة، محمد، الاسلام التعددية الاختلاف، ص 1 
ضمن مجموعة القصور العوالي من رسائل الإمام الغزالي"، طبعة القاهرة، مكتبة الجندي ، 61)القسطاس المستقيم( ص . 1 

 .بدون تاريخ

 .م1994، تحقيق: أحمد أمين أحمد الزين طبعة القاهرة سنة 99ص  ،3ع والمؤانسة( ج أبو حيان التوحيدى )الإمتا . 3

 .م1929، بيروت سنة طبعة دار ال#دب، ،محمد توفيق حسين: تحقيق ،23ص  ،المقايسات ،حيان التوحيدى ابو (. 4 



  

123 
 

فإن فريضة الاجتهاد . (1)"عصر، وواجب على أهل كل زمان أن يقوم به طائفة من كل قطر
  .هذه لا تتأتى إلا مع التعددية والاختلاف في الاجتهادات

إن الإسلام لم يعرف البابوية المعصومة التي تحصر فهم الشريعة وفقه الكتاب و تشريع 
وجود  _بل أنكر_لم يعرف الإسلام  .بقية القادرين على الاجتهاد ال#حكام فى فرد واحد دون

 (العلماء)ولى أمر الاجتهاد.. وإنما جعل الاجتهاد فريضة كفائية اجتماعية على أولى ال#مر 
 ئي :. قال تعاليفي الاجتهادات معه من التعددية بد القادرين على هذا الاجتهاد الذي لا

 ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ چڇ چ چ

 ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گگ ک ک ک ک ڑ ڑ ژ

 ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ںڻ ں ڱ

وتنوع واختلاف الاجتهادات، التي  وتعدد المجتهدين لا بد وأن يثمر تعدد  (.1)ئى ھ ہ
ومنذ العصر النبوى وفى ظل توالى نزول   يمكن أن تتبلور في مذاهب ومدارس وتيارات.

كان الرسول هو أول الداعين والحافزين   _ _عليه الصلاة والسلامالوحى، ووجود المعصوم 
على الاجتهاد وتنمية ملكاتهم في استنباط ال#حكام، فهو  -الفقهاء والقضاة-لصحابته 

أما  . (3)"من اجتهد برأيه فأصاب فله أجران، ومن أخطأ فله أجر واحده": القائل
هادات في أحكام الذى لا يمثل فرقة في الدين وإنما هو تعددية الاجت-الاختلاف المشروع 

فلقد وجدنا أصحاب رسول الله من بعده قد اختلفوا في _ قال الامام الشاطبي: "الدين
أحكام الدين، ولم يفترقوا، ولم يصيروا شيعا؛ ل#نهم لم يفارقوا الدين وإنما اختلفوا فيما أذن 

تلفت فى لهم من اجتهاد الرأى والاستنباط من الكتاب والسنة، فيما لم يجدوا فيه نصا، واخ
وكانوا  مع هذا أهل مودة  ،ذلك أقوالهم، فصاروا محمودين ل#نهم اجتهدوا فيما أمروا به

التعددية والاختلاف والتنوع فى إطار الجامع   .(4)"وتناصح، أخوة الإسلام فيما بينهم قائمة

                                                             

/ سنة  ه1403سنة  ،وتطبعة بير  ،الرد على من أخلد إلى ال#رض وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض. السيوظي، 1 
 .116-97 ص م،1923

  .21 ، 21النساء : . 1 

 رواه البخاري والنسائي وابن ماجه والإمام أحمد.. 3 
 .114 - 111ص  ،4ج ، الموافقات. الشاطبي، 4 



  

124 
 

عراف الموحد هو الطبيعي، بل والضرورى لتلبية حاجات الواقع المتنوع والمتغير، والعادات وال#
وإذا كان ذلك جائزاً في أحكام الدين وفقه . والمصالح المتميزة، إلى الملائم من أحكام الدين

في السياسات التي يتم بها تدبير شئون الاجتماع  -من باب أولى-الفروع فإنه جائز 
. فالتعددية والاختلاف والتنوع لا تمثل افتراقا في الدين، طالما ظلت تحت جامع (1)والعمران

سواء ، والضرورة لإسلام، المتمثل في أصوله الثوابت التى هى وضع إلهى، معلوم بالفطرةا
. كانت من السياسات أكانت هذه التعددية في فروع ال#حكام الدينية، من فقه الفروع، أم

فما علم من الدين بالضرورة فأجمعت عليه ال#مة، لا مجال فيه للاختلاف. وذلك من مثل ما 
لست أقول ولا أحد من أهل »به المثل على ذلك، فقال: رحمه الله افعى الشالامام ضرب 

إلا لما لا تلقى عالما أبداً إلا قاله لك، وحكاه عمن قبله، كالظهر  ،هذا مجتمع عليه :العلم
أما ما عدا ذلك من أحكام الدين، وفروع الفقه، . (1)"أربع، وكتحريم الخمر، وما أشبه هذا

لتعددية والاختلاف بين الاجتهادات في ميادينها قد استقر الإسلام وسياسات العمران، فإن ا
حتى ، "على اعتبارها سنة فطرية من سنن الله في الفكر الإنساني، لا تبديل لها ولا تحويل

 .(3)"لقد غدا هذا الاختلاف فنا من فنون العلم الإسلامي، قصده العلماء بالتأليف والتصنيف
  

                                                             

 1419 . عمارة، محمد، الاسلام والتعددية الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة، الطبعة ال#ولي، مكتبة الشروق الدولية،1 
  .35ص  ،م1002 -ه
 .534. الامام الشافعي، الرسالة، ص1 

/ سنة  ه1407طبعة القاهرة سنة  -،د. جمال الدين عطية ) التنظير الفقهي( ،في فن الاختلاف كتاب:  انظر. 3 
  . 141 - 136 م،1927



  

125 
 

 في ساحة الدعوة ل الداخليةالفصل الثاني: أهم المشاك
وإن لم يكن في يوم من ال#يام قد انتسب إلى  تور محمد عمارة رحمه اللهإن الدک يد:تمه

إلا أنه ليس غريبا عن أن يكتب في هذا  ،عضوية تنظيم من تنظيمات الحركات الإسلامية
لصفحات. وعلى ال#قل من خلال الزاوية والجزئية التي اختار أن يفرد لها هذه ا الموضوع

فبحكم التكوين الفكري الموروث الذي اتخذه سبيلا للتعلم وللعلم: الدراسة في ال#زهر ودار 
،  وبحكم التخصص ال#كاديمي في العلوم الإسلامية والتفرغ لقضايا الفكر الإسلامي ،العلوم

حتى في . كان الاهتمام بالحركات الإسلامية شاغلا أصيلا من شواغل كاتب هذه الصفحات
فبحكم العلائق،  ،من تاريخه السياسي والفكري كان فيها رافضًا لطريق هذه الحركات حقبة

وبحكم هذا الرفض أيضًا، كانت هذه الحركات في بؤرة الاهتمامات. ولقد زادت هذه 
الاهتمامات، فبلغت مستوى المتابعة للكثير من أدبيات الحركات الإسلامية، ومواقفها، 

زادت هذه الاهتمامات ثم ذين تناوبا على العديد من فصائلها. وأنشطتها، وللمد والجزر الل
في الربع قرن ال#خير. وذلك منذ أن استخلص كاتب هذه الصفحات عقله ووجدانه 
وإسهاماته الفكرية لقضية البعث الإسلامي، جندياً من جنود الفكر الذين يجتهدون لتجديد 

حصيلة هذه الزيادة من الاهتمام ولقد تجسدت  دنيا المسلمين بتجديد الفكر الإسلامي
بفكر وأنشطة الحركات الإسلامية المعاصرة في عديد من الكتب والفصول والدراسات التي 

فبعد دراسة ": نفسه ر محمد عمارةيقول الدكتو  كاتب إلى المكتبة الإسلامية.ال قدمها
ت الدراسة ل  ال#صول التاريخية والجذور التراثية في كتاب )تيارات الفكر الإسلامي( كان

ها عن الشيخ حسن البنا )تيارات اليقظة الإسلامية الحديثة(. ثم جاءت الدراسات التي أنجزتُ 
م( وجماعة الإخوان المسلمين. وعن أبي ال#على 1949 - 1906ه  1362 - 1314)

وعن سيد قطب  ،م( والجماعة الإسلامية1979 - 1903ه  1399 - 1311المودودي )
عن جماعة ، والغضب الإسلامي م( وتيار الرفض1966 – 1906ه   1326 - 1314)

بأدبيات فصائل  يوبعد إنجاز هذه ال#عمال الفكرية زادت اهتمامات الجهاد والفريضة الغائبة
جمع هذه ال#دبيات، على أمل أن يفرد لفكر هذا أ بدأتتيار الرفض والغضب الإسلامي، ف



  

122 
 

فكاتب هذه الصفحات وإن  ،إذن .(1)"الله موضوعية، إن شاء التيار عملا يفي بدراسته دراسة
لم يكن عضوًا في أي تنظيم من تنظيمات الحركات الإسلامية المعاصرة، إلا أنه يرجو أن 

يؤكد الدكتور محمد  ،وإضافة إلى ما تقدم تكون لديه مؤهلات الحديث في هذا الموضوع.
مية المعاصرة، ليس إن الاهتمام بفكر ونشاط الحركات الإسلال: "عمارة رحمه الله ويقو 

وإنما هي  لمجرد الدراسة التي تستهدف أن تصدر في كتاب أو عدد من الكتب وال#بحاث.
اهتمامات مجاهد سلاحه الفكر بإخوة المعركة الواحدة ورفاق الخندق النضالي الواحد الذي 

هو نجاهد جميعا لبعث هذه ال#مة وانتزاع استقلالها السليب وتحقيق نهضتها بالإسلام . ف
الحرفية، وإنما هو اهتمام العضو الذي يمتلك، بالفكر، أعلى -ليس اهتمام ال#كاديمية

مستويات الحساسية، بسائر أعضاء الجسد. جسد الطلائع التي تقف على أرض معسكر 
للدراسة  «مادة»فهذه الحركات الإسلامية المعاصرة، ليست مجرد . البعث الإسلامي الجديد
مي، المرشح والمؤهل لقيادة النهضة الإسلامية المنشودة لهذه ال#مة، وإنما هي: ال#مل الإسلا

والتقدم الحقيقي والقوة العادلة لتعود هذه ال#مة،  يوالتي نأمل أن تحقق لها الاستقلال الحقيق
إسهامها الطبيعي والمتميز في ترشيد مسيرة البشرية  ثانية إلى صدارة الدنيا وإمام العالم، تسهم

المالكة الوحيدة للشوكة الفكرية، أي للفكر القادر وحده ودون سواه، على  هيو  .(1) "جمعاء
تحريك جماهير ال#مة، وحشدها لتنتمي إلى الذات، ولتدفع العدوان عن هذه الذات ولتحقيق 

إنها المالكة  ،(ذات ال#مة الإسلامية)المشروع الحضاري الذي تتحقق به وتزدهر هذه الذات 
ومن ثم فإنها  .ولوقوفها، إجمالًا على أرض الهوية الحضارية الإسلاميةلهذه الشوكة الفكرية، 

وصاحبة المصلحة . المالكة لزمام حركة وتحريك الجماهير الإسلامية، مادة وأداة التغيير
الانعطاف الجماهيري الكبير  ال#ولى في التغيير الإسلامي المنشود.. ولذلك كان وسيظل

وهذه الحركات الإسلامية هي الناهضة بالفريضة  كات.وتعاطفها المتنامي نحو هذه الحر 
الإسلامية الكفائية، والمحققة للواجب الشرعي الاجتماعي فريضة وواجب ال#مر بالمعروف 

                                                             

الإسلامية رؤية مستقبلية أوراق في عمارة، محمد، ... وآخرون، )مظاهر الخلل في الحركات الإسلامية المعاصر(، الحركة  .1
  .310م، ص 1011النقد الذاتي، الكويت، مكتبة آفاق، 

 .319ص  المرجع السابق:. 1



  

121 
 

والتواصي بالحق والتواصي بالصبر على تبعات ومشاق طريق الحق أي  ،والنهي عن المنكر
عن العامة والجمهور مستعينة بهؤلاء  ابةأنها الطلائع الإسلامية، التي تنهض بهذه الفريضة، ني

وهذه الحركات الإسلامية هي الوعاء التنظيمي الذي يستوعب  العامة وهذا الجمهور.
الطاقات الإسلامية النشطة والفاعلة فيوظفها في المكان المناسب والنافع منقذا لها من 

مروق والإلحاد والإنحلال التردي في أوعية تيارات العلمانية والتغرب والاستلاب الحضاري وال
من التواكلية والانحلال، ومن  -مادة المستقبل وعدته-ال#مة  إنها العاصم لشباب. واللامبالاة

إنها " المستنقعات التي تمد التنظيمات العلمانية بالمدد الجديد والدم الجديد. السقوط في
ات المعسكر، نقف معا وجميعا في ذات الساحة وبذ. ومعها ،وبها ،ونحن منها ،نحن

حتى وإن اختلفنا وخالفنا بعض فصائل هذه الحركات  ونجاهد متكاتفين من ذات الخندق.
هذا عن . (1) "من الرؤى وعدد من السبل والبدائل والتصورات الإسلامية المعاصرة في بعض

علاقة كاتب هذه الصفحات بالحركات الإسلامية والمعاصرة وعن مكانه منها، ومكانتها 
لك فإن النقد الذي تجتهد هذه الصفحات لتلمس بعضا من جوانبه، هو جزء من ولذ لديه.

الكفائية،  أداء كاتب هذه الصفحات لفريضة النصح والتناصح الإسلامية.. تلك الفريضة
وهي تتعين على . الواجب الشرعي الاجتماعي، الذي افترضه الله علينا تجاه هذه الحركات

افاً لتقويم المسيرة، وترشيد المسعى، ضمانا لبلوغ أهل الاختصاص والإمكانات، استهد
وهذه الحركات  . ف الدين النصيحة، لله ولرسوله، ول#مة المسلمين وعامتهم، ال#هداف

شعبيا _السياسية والاجتماعية والفكرية « الإمامة»الإسلامية المعاصرة هي في موقع 
 بالنسبة ل#مة الإسلام وعامة المسلمين. -وجماهيريا

ذا هو حال كاتب هذه الانتقادات لبعض من فصائل الحركات الإسلامية المعاصرة،  ول#ن ه
كان معيار هذا النقد الذي يحتكم إلى مقايسه وضوابطه، هو معيار المنهج الإسلامي، 
وخصيصة النظرة الإسلامية: الوسطية الإسلامية الجامعة، التي هي: عدل بين ظلمين وحق 

، وتوازن وموازنة ينفيان الخلل والاختلال، ويضمنان النظرة بين باطلين واعتدال بين طرفين

                                                             

 .7م، ص 1992عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، .  1



  

121 
 

التي ترى في الظاهرة إلا  الشاملة التي تبرأ من انحياز وتطرف وانغلاق النظرة الوحيدة الجانب
أحد قطبيها والتي تعجز عن الجمع والتأليف بين عناصر الحق ومكوناته دونها ميل أو هوى 

 ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ئييقول: أو انحراف. وصدق الله العظيم إذ 

يقول:  وصدق رسوله الكريم إذ (1) ئى ڄڃ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ
التي تتلمسها وتنتقدها هذه « الخلل». فمواطن (1) «الوسط: العدل، جعلناكم أمة وسطا»

السطور، هي المواطن التي غابت فيها عن الحركات الإسلامية المعاصرة موازين الوسطية 
في الفكر أو الممارسة لدى هذه الحركات. أما مواطن  الإسلامية الجامعة، سواء أكان ذلك

 .(3) الخلل هذه فإننا نتخير منها نماذج على سبيل المثال
 لخلل في فهم التعددية والإيمان بجدواهااالمبحث الأول: 

إنها تقف من مبدأ  ،إن الكثير من الحركات الإسلامية المعاصرة ولا نبالغ إذا قلنا أكثريتها
في الرؤى الفكرية أو في ال#وعية التنظيمية والتنظيمات الحركية موقف الرفض  التعددية، سواء

 أو الشك في شرعيتها، أو في ضرورتها وجدواها. العدائي، أو الريبة الشديدة،
ليس نابعا من مجرد الرغبة في الانفراد بالفعل وبالقرار   ،وهذا الرفض لهذه التعددية

وإنما هو رفض تابع من  -هي رغبة مفهومة ومقبولةو –وبالجماهير في الساحة الإسلامية 
خلل جعل هذه الحركات لا تميز بين ال#صول والمبادئ والقواعد الإسلامية التي لا يجوز فيها 
الاختلاف، والتي هي الخطرها وكليتها وثباتها، الضامنة لوحدة ال#مة، في العقيدة والشريعة 

ال#صول الجامعة، وبين الفروع والجزئيات  الخلل في التمييز بين هذه. والروح الحضارية
وهي التي  -وجه الخصوصي والمتغيرات الدنيوية عل-والسبل والوسائل المتعلقة بالمتغيرات 

لا تضر فيها تعددية الرؤى والمناهج، وتعددية الدعوات والتنظيمات. بل ربما تكون هذه 

                                                             

 143. سورة البقرة: الآية  1
جزء، الطبعة ال#ولى، تحقيق: شعيب  50 أحمد بن محمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، . الشيباني، أبو عبد الله1

م. رواه عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، مسند المكثرين 1001أرناؤوط، عادل مرشد وآخرون، بيروت، مؤسسة الرسالة، 
 وآخرون: إسناده صحيح، رجاله ثقات.، وقال شعيب ال#رناؤوط 11171، رقم الحديث: 371، ص 17من الصحابة، ج 

 .11م، ص 1997. عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، 3



  

121 
 

لى تحريك العقل نحو الاجتهاد التعددية، في هذا النطاق، مصدراً للثراء الفكري، ودافعا ع
والإبداع، ومنبها على ال#خطاء والإنحرافات ومرايا يرى فيها الجميع العيوب وال#مراض، 

 .(1) فيسرعون إلى علاجها والخلاص من مضاعفاتها
لقد سن لنا تاريخ الفكر الإسلامي، منذ الصدر ال#ول، سنة حسنة، عصر أهتدى فيها بمنهج 

لك عندما علمنا أنه لا اجتهاد في ال#صول والمبادئ والقواعد التي بني الإسلامية الجامعة، وذ
فهذه هي . عليها الإسلام، اللهم إلا الاجتهاد في الفهم والتعقيد وإلحاق الفروع بال#صول

مساحة وإطار وحدة ال#مة، التي يمتنع فيها الاختلاف، ومن ثم فتمنع التعددية.. أما في 
لى هذه القواعد، فهنا يصح، بل ويجب الاجتهاد. فإن هذه السنة الفروع التي تقام ابنيتها ع

ومشروعية التعددية الإسلامية في هذه  الإسلامية هي بعينها الإعلان الإسلامي عن شرعية
 .(1) ال#دوات اللازمة لذلك، ومنها التنظيمات المساحات من الفكر وتطبيقاته، وفي

التعددية في الفكر الإسلامي وفي هي سنة الإسلام التي شرعت وقننت لمبدأ  تلك
الممارسات الإسلامية منذ صدر الإسلام، والتي بناء عليها، وتطبيقا لمنهجها كانت تيارات 
الاجتهادات الإسلامي مصدراً لثراء الفكر الإسلامي على عهد الازدهار الحضاري الذي سبق 

ميزة، عن وعي أغلب وغيبة هذه السنة الإسلامية الحسنة، والمت والجمود. عصر التراجع
ي جعلها ذال« الحركات الإسلامية المعاصرة، هي في تقديري المصدر ال#ول في هذا الخلل

ويجعلها تتخذ من التعددية ذلك الموقف المتراوح ما بين التحريم والعداء والرفض والارتياب 
ضا من بع لهذه القضية، قد عصمت -نسبيا-وإذا كانت الرؤية الصحيحة والواعية . والنفور

كما هو الحال في السودان وتونس   –الحركات الإسلامية المعاصرة من هذا العداء للتعددية 
، وهي «الجمعية الشرعية»مع « التعايش»فإن الإخوان المسلمين، بمصر تجربة في  -مثلا 

وإن لم تنبع من الإيمان بالتعددية على النحو الذي نتحدث عنه، إلا أنها تستحق الدراسة،  
ل#فق يرى اتساع العمل الإسلامي لتعددية في الحركات التي تركز كل منها على  كنموذج

إنها نماذج إيجابية، لكنها تظل جزئية، كما تظل . ميدان لا يكون موطن التركيز لدى ال#خرى
                                                             

 .9. عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، المرجع السابق، ص 1
 .10. انظر: عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، المرجع السابق، ص 1



  

132 
 

الذي أصاب ويصيب موقف الحركات الإسلامية « الخلل»الاستثناء الذي يؤكد سيادة قاعدة 
في الرؤى وفي التنظيم .. وحظه من الإسلامية، « التعددية»مقام ، مالمعاصرة في هذا المقا

 .(1) ومن الضرورة في واقع العصر الذي نعيش فيه
 لخلل في علاقة الذات بالآخرالمبحث الثاني: ا

في ديار الإسلام قد ظل إسلاميا خالصا، يسود فيه منهج النبوة، على النحو  لو أن الواقع
 ،للإسلام، لما دعت الدواعي إلى قيام الحركات الإسلاميةالذي حدث في الصدر ال#ول 

وفي حال  تطور المجتمعات، كل المجتمعات. لكن هذا التمني هو مما تأباه سنن الله في
شاب « آخر»الواقع الإسلامي، فالفتوحات الجديدة قد ادخلت إلى ال#مة والدولة والفكر 

ومنها ما كان ضاراً فأصاب التصورات نقاء المنبع الإسلامي بشوائب منها ما كان نافعا 
 الإسلامية والواقع الإسلامي بتشوهات أو غبش تفاوتت إثاره في الخطر والتأثير.

ولقد تزامل مع هذا الوافد الذي أتت به الفتوحات ومواريث أمم البلاد المفتوحة، ثمرات 
ائد والشرائع، إن القرون التي تتوالى، والتي تأتي في صورة بدع ومستحدثات نظراً على العق

-فلما جاء الحين الذي تراكمت فيه هذه الآثار  بالزيادة أو الانتقاص أو التحريف والتشويه.
فدخلت بعصر الازدهار للحضارة الإسلامية منعطف التراجع والجمود والفقر في  -وغيرها

في ذلك المنعطف للعسكر الترك « الدولة»الإبداع تصادف إن كانت السيادة على 
ليك، فساء في حضارتنا لعدة قرون ما تواجهه الحركات الإسلامية الحديثة والمعاصرة المما

ثم حدث أن عاجلت الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة  «.التخلف الموروث»من تحدي: 
. هذا التخلف من (1)بواكير يقظة الاجتهاد الإسلامي التي نهضت لتخليص ال#زمة 

تعمارية بواكير يقظة الاجتهاد الإسلامي فأجهضتها، ثم عاجلت الغزوة الاس«.. الموروث
، التي رعتها سلطات الإحتلال «التغريب»شوائب « أضافت إلى شوائب التخلف الموروث

فأضيف إلى تحدي التخلف الموروث تحدي . ومؤسساته الفكرية والتعليمية والإعلامية
 .لفكر ال#مة ولواقعها الاستلاب الحضاري الذي يمسخ وينسخ ويشوه الهوية الإسلامية

                                                             

 .11مارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، المرجع السابق، ص ع.  1
 .11. انظر: عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، المرجع السابق، ص 1



  

131 
 

التي استنفرت حدتها، عندما أوشكت على العموم، ضمير ال#مة وعقلها، « البلوى»فكانت 
ووجدانها، فردت عليها ذلك الرد الإيجابي الذي تمثل في الحركات الإسلامية التي عرفتها 

نيها الوثقى( وحتى الحركات التي نع ديار الإسلام منذ جمال الدين ال#فغاني و)العروة
إذن .. فالحركات الإسلامية المعاصرة لا تنفرد وحدها بالعيش  بالحديث في هذه الصفحات.
 يزاحمها في الفكر والواقع الذي تعيش« آخر»وإنما معها . والحركة في واقع ديار الإسلام

وعلى سبيل  . (1) «الآخر»وهنا نلمح خللا في علاقة هذه الحركات الإسلامية بهذا . فيه
فإن هيمنة النموذج الحضاري الغربي على مؤسسات الفكر والتعليم والإعلام في بلاد : المثال

الإسلام قد صنع من أبناء هذه ال#مة تيارا متغربا، يتبنى مذاهب الغرب الوضعية، ويدعو إلى 
العلماني ليس كل من فيه عميلا يسعى إلى إلحاق ديار الإسلام  -الآخر »علمانيتها.. وهذا 

ويعادي نهضة ال#مة وقوتها واستقلالها .. فإلى جانب قلة . من العملاء وإلى  بيبالمركز الغر 
جانب قلة من العلمانيين الثوريين، الذين تطمح علمانيتهم إلى نقض الدين والتدين، وليس 

والخلاف مع هؤلاء هو خلاف في ال#صول وليس خلافاً  -فقط إلى فصل الدين عن الدولة
ي -العملاء ومن الزنادقة وأعداء الدين والتدين هناك »القلة من إلى جانب هذه  ،في الفروع

كثرة سلكت سبيل التغرب والعلمانية ل#سباب كثيرة، منها طبيعة   -العلماني صفوف الآخر
الخيار »النشأة والتكوين الفكري. ومنها رجحان كفة الخيار الغربي عندما قارنوه بصورة 

ولقد حسبوه هو  –ي عصر التراجع والجمود على النحو الذي كان سائدا ف« الإسلامي
الإسلام، وظنوا أنه الخيار الإسلامي الوحيد ومنها ذلك الاجتهاد الخاطى الذي اعتقد 
أصحابه أن استعارة النموذج الغربي، هو السلاح لمواجهة الغرب، ولاستخلاص الوطن وال#مة 

قول إن علاقة الحركات من استعماره. وهذا القطاع من العلمانيين المسلمين هو الذي ن
إن ال#غلبية الساحقة من الحركات  (1) الإسلامية المعاصرة به يسودها خلل كبير وأكيد

الإسلامية قد أسقطت هذا القطاع من العلمانيين من حساب الإمكانيات التي عليها أن 
لى إ« تتعامل معها وأن تجتذبها إلى صفوفها أو على ال#قل الانتقال بهم من صفوف ال#عداء

                                                             

 .13. عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، المرجع السابق، ص 1
 .14. عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، المرجع السابق، ص 1



  

132 
 

لقد وقفت أغلب الحركات الإسلامية من  المتفهمين أو المحايدين! -صفوف ال#صدقاء 
موقف -هؤلاء العلمانيين القابضين على أغلب وسائل التأثير والتوجيه في الواقع الإسلامي 

الجهل بدوافعهم إلى العلمانية، والتجاهل للإضافات الهامة التي يمكن أن يضيفوها إلى 
فكان الانصراف عن الجهد المطلوب لاكتشاف ، ي أن هم فهموا حقيقتهالمشروع الإسلام

 .(1) «العلماني-نقاط الاتفاق، وتنميتها محاصرة وتقليصا لنقاط الخلاف مع هذا الآخر
الإسلامية ب  الذات  الفكرية لدى الحركات-كذلك يسود هذا الخلل في علاقة الذات 

من الحركات الإسلامية بنظريات الآخرين فعلاقة ال#غلبية الساحقة . الفكرية للآخرين
ال#مر الذي . ومناهجهم في البحث والتفكير، يسودها خلل الجهل أو التجاهل، أو هما معا!

و رد الفعل للحركات العلمانية ونظرياتها « يقف بهذه الحركات عند إطار وحدود النقيض
لم ما يجهلون، ال#مر تجهل ما يعلمون، وتع ،ومناهجها على نحو يتسم بالعموم والإطلاق

الذي يكرس ويؤيد هذا الانقسام الذي فرض على عقل ال#مة وطاقاتها، والذي يجعل بأسها 
عند وضع شد الحبل هذا،  شديدا بين أبنائها، كما يهدد طاقاتها بالتبدد عندما يقف الفريقان

 .(1) دون غالب أو مغلوب؟!
لامية من وضع رد الفعل للحركات وال#مر الذي لا شك فيه هو وجوب خروج الحركات الإس

، الذي لا يقنع بالجهل والتجاهل لما لدى الآخر، وإنما يسعى «البديل»العلمانية إلى وضع 
الذي « بما لدى الآخر، سواء منه ما يدخل في إطار النافع« الوعي» جاهدا لامتلاك

في حبائلة، وعلى  الذي يعُين الإدراك له علي فعالية التحصن من الوقوع« الضار»يستلهم، أو 
كذلك تشهد علاقة الحركات الإسلامية ب الآخر،  جدوى النقد له، ولننقذ من آثاره الآخرين.

فمنها المغالي . الخارج عن عضوية تنظيماتها خللا متفاوت الدرجات لدى هذه الحركات
الذي يرى في جماعته كل جماعة المسلمين ومنها المعتدل الذي يرى جماعته جماعة من 

 سلمين، لكنه ينظر بالتجاهل أو الإهمال إلى كل من هو خارج دائرة التنظيم.الم

                                                             

 .15مارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، المرجع السابق، ص . ع1
. عمارة، محمد، ... وآخرون، )مظاهر الخلل في الحركات الإسلامية المعاصر(، الحركة الإسلامية رؤية مستقبلية أوراق في 1

 .336النقد الذاتي، المرجع السابق، ص 



  

133 
 

 الإسلامية والعالمية القطرية لخلل في العلاقة بين المحليةاالمبحث الثالث: 
إن الكثير من التصورات الفكر لدى الكثير من الحركات الإسلامية المعاصرة قد خلطت بين 

العقيدة والشريعة، لم ولن يعرف التعددية في ال#صول وحدة الإسلام الدين، كوضع إلهي في 
خلطت بين هذا الإسلام الواحد ، وبين تصورات الفكر  والقواعد والمبادئ وال#ركان.

الإسلامي، التي من الممكن، بل ومن الواجب الطبيعي أن تعدد المكونات والمنطلقات التي 
 .في صياغتها وتحديد معالمها -مع الإسلام الواحد-تسهم 

فإلى جانب وحدة الإسلام، التي تثمر وحدة الفكر الإسلامي في العقيدة وفي الشريعة هناك 
الفكر الإسلامي الذي يدخل الواقع الإسلامي عاملا من عوامل إفرازه وتحديد معالمه، وهو 

لكن الخلل  بتميز الواقع في ديار الإسلام، عبر الزمان والمكان. الفكر الذي تتميز تصوراته
أصاب ويصيب تصورات كثير من الحركات الإسلامية للعلاقة بين هذين المستويين من الذي 

« مستويات النسق الفكري الإسلامي، قد جعلت وتجعل الكثير من هذه الحركات في الفكر
عالم الإسلام وواقع دياره نسقا  _تبعًا لوحدة دين الإسلام_تجريد نظري، يتصور »تنحو نحو 

ال#عراف والعادات  لفوارق في مستويات التطور ولا اختلاف فيواحدا منسقا لا يعرف ا
إلى حد  -أما في الممارسة والتطبيق فإن هذه الحركات تستغرق والمذاهب والتصورات.

، التي تجعلها منكفئة على واقعها المحلي دون سواه، حتى لتقف «المحلية»في  -الغرق
تعيش فيه، إلى عالمنا المتشابك  بأغلب اهتماماتها عند خصوصيات الإقليم الضيق الذي

 (1)صورة القبائل التي لا ترى أبعد من عالم مضارب الخيام التي تعيش فيها ؟!.
، وليست طلائع طبقة، وإذا  «طلائع أمة» -وهي كذلك-وإذا كانت الحركات الإسلامية 

، مشتملا على تمايزات في «إلى فرغانه« غانه»كانت هذه ال#مة تعيش في وطن يمتد من 
الواقع والمواريث ومستويات التطور والمصالح والاهتمامات والطموحات والمشكلات 

تكون  فمن الطبيعي أن. وال#عراف والعادات وطرائق العيش وأسبابه، بل والمناخات.. إلخ
هناك أهمية لعلاقة تبرأ من الخلل، وتقيم بين ما هو )واحد( وما هو متعدد في النسق الفكري 

                                                             

 .17لسابق، ص . عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، المرجع ا1



  

134 
 

الإسلامية، دونما خلل  -الملية  -والعالمية « المحلية»وبذلك تتزامل  .للإسلام والمسلمين
أو إهمال ل#ي منهما لحساب الآخر أو على حسابه، كما هو حادث الآن عند الكثير من 

 .(1) هذه الحركات
 باالإبداع وعلاقة الموروث لخلل في علاقة التاريخ باالعصرلمبحث الرابع: اا

المعاصرة تسيطر على نظرتها إلى التطور التاريخي فكرة التراجع  كثير من الحركات الإسلامية
وبعض الباحثين  التاريخي، ونظرة التدني والهبوط الخط بيان التطور والتقدم عبر هذا التاريخ.

يقف في تعليل هذه النظرة الخاطئة إلى خط سير التقدم التاريخ لدى هذه الحركات عند 
للحديث النبوي الشريف الذي قال فيه الرسول صلى الله التفسير الذي تقدمه هذه الحركات 

يْ ركُُمْ "عليه وسلم:  ورغم صدق هذا التعليل،  .(1)"ق  رْنِي، ثمَُّ الَّذِين  ي  لُون  هُمْ، ثمَُّ الَّذِين  ي  لُون  هُمْ خ 
إلا أن هذا السبب ليس الوحيد في تكوين نظرة هذه الحركات التي تؤمن بتراجع التقدم 

ر التاريخ وبمرور قرونه. فمع خطأ هذه الحركات في تفسير معنى هذا الحديث والخيرية عب
الشريف، تقف وتتزامل أسباب أخرى منها المقارنة التي تجريها هذه الحركات بين حالة وبين 

ال#مة والنظرة التي تؤمن بتراجع  حالها في عصر صدر الإسلام، وهي مقارنة توهم بصدق هذه
الزمن وتقادم التاريخ. وفي اعتقادي أن مراجعة هذه النظرة، لكشف الخيرية والتقدم بمرور 

ال#خطاء القائمة في أسبابها ومنطلقاتها، هو الكفيل بتصحيح الخلل السائد في فكر الكثير 
 والتي تستفتي ،من الحركات الإسلامية، التي تعيش في الماضي دون الحاضر، أو أكثر منه

الثوابت وبين »لة التمييز في القضايا الفكرية بين في كل شئون ال#حياء مهم« ال#موات»
المتغيرات، والتي تقدس )الموروث على النحو الذي يقلل إلى حد الإزدراء، من شأن الإبداع( 

وبين الإبداع في الحضارة، فيرفضهما معا ! إن هذه  ،بل والذي يخلط بين البدعة في الدين
السائد لدى قطاعات كبيرة في كثير من هذه المراجعة ضرورية لتصحيح هذا الخلل الملحوظ و 

                                                             

 .12عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، المرجع السابق، ص .  1
. البخاري، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه، أجزاء، تحقيق: محمد زهير 1

عن عمران بن حصين رضي الله عنهما، كتاب:  ه ، رواه1411بن ناصر الناصر، الطبعة ال#ولى، بيروت، دار طوق النجاة، 
 .932، ص 1( ج 1502الشهادات، باب: لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد، رقم الحديث )



  

135 
 

الحركات. فبالنسبة لتدني المستوى الحضاري للأمة الإسلامية اليوم عن نظيرة في عصر 
فإنه تدني قد نبع وارتبط بتخلف شروط النهضة  -ازدهارها الحضاري وهو أمر غير منكور 

قدراً تاريخيا ولا  التخلف، وليس والازدهار الحضاري، أي أنه عارض يزول بزوال أسباب
حتمية( من حتميات توالي القرون. أما عن الحديث النبوي الذي يقطع بأن خير أجيال ال#مة 
هو جيل الرسول، عليه الصلاة والسلام.. فهذه الحقيقة التي تحدث عنها هذا الحديث، 
تحتاج إلى عرض وإلى تفسير، قد يفضيان بنا إلى فهم آخر غير الذي فهمته منه هذه 

وفي اعتقادي أن هذا الحديث النبوي  ركات المؤمنة بتراجع الخيرية والتقدم بمرور التاريخ.الح
وإنما هو يتحدث عن خيرية  لجيل الرسول، عليه الصلاة والسلام.« المطلقة»يستأثر بالخيرية 

وهي خيرية للثوابت والقواعد، لا تنفي خيرية الفروع «.. التأسيس لقواعد النموذج الإسلامي
بنية التي يقيمها الخلف على هذه القواعد وال#سس، مع بقاء خيرية ال#سس متميزة، وال#

باعتبارها هي التي تمنح الفروع وال#بنية التي يقيمها الخلف على هذه القواعد وال#سس، مع 
بقاء خيرية ال#سس متميزة، باعتبارها هي التي تمنح الفروع والمستجدات الروح والصبغة التي 

. مستمدة من خيرية ال#ساس -وهي غير منفية  -فكأنما خيرية الجديد ميزت ال#سس، 
ويشهد لهذا التفسير الذي تقدمه لهذا الحديث النبوي، ما نراه من شهادات أخرى تزكيه 

وليست النظرة  -التاريخ  لخط سير التقدم عبر« وتدعمه، عندما تقول إن النظرة التقدمية
 .(1) وقف الإسلام في هذا المقامهي المعبرة عن حقيقة م -« اجعيةتر ال

وعبر رسالات الرسل  -فنظرة الإسلام إلى خط سير التطور الإنساني، منذ آدم إلى محمد 
ير س عليهم الصلاة والسلام، تؤكد النظرة المتقدمة والمتصاعدة لخط -ونبوات ال#نبياء 

شد، بعد أن كانت فالإنسانية قد بلغت برسالة محمد سن الر  ،الخيرية والتقدم عبر التاريخ
« العقل»وموقف الإسلام المتميز من أدلة  خرافا ضالة في فترات سبقت ذلك التاريخ

بل إن ختم الرسالات السماوية ، شاهد على هذا الارتقاء الإنساني بمرور التاريخ« الكون»و
برسالة المصطفى والاعتماد في التجديد الديني وتطوير القانون الإسلامي على الاجتهاد 

                                                             

 .11عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، المرجع السابق، ص .  1



  

132 
 

 النظرة الإسلامية الحقة في هذا الموضوع. نساني هو أصدق ال#دلة على أن هذه النظرة هيالإ
ثم إن ال#بنية الحضارية التي تزهو به أمة الإسلام، وإن قامت على ال#سس التي شهدها عصر 
البعثة إلا أنها قد جاء تالية لجيل الرسول علي الصلاة والسلام .. فعلوم الدين والدنيا، التي 

لت جماع إبداع الإنسان المسلم، متأثرا بالوحي ومسترشدًا بمنهج النبوة، قد تبلورت مث
الفتوحات الإسلامية التي نهض بها في  جميعها بعد عصر صدر الإسلام. وكذلك الحال

 المسلمون. ومع تحقيق وتجسيد عالمية الإسلام ودعوته بنشر الإسلام في مشارف ال#رض
وأيضًا أليس رسول الله  ،ة ارتباطا بتقدم وبتوالي قرون التاريخ. كل ذلك خير وخيريومغاربها

رب "في معرض الحديث عن تلقي فكرة النبوة:  -أيضا-صلى الله عليه وسلم هو القائل 
 وهو حديث لا يحصر الخيرية في الصحابة والشهود. (1) "مُبل غ أوعى من سامع

اليوم خير منه في عقد  لإسلاميةفمن الحركات الإسلامية ينكر أن حال الصحوة ا، وأخيرا
الخمسينيات من هذا القرن العشرين؟.. وأن وضعها منذ ثلاينيات هذا القرن هو خير منه يوم 
عموم بلوى الاحتواء الاستعماري وسيادة العلمانية والتغريب حتى لدى ال#حزاب التي تقدمت 

فالخيرية  ،م؟!. إذن1914الاستعمار في الحقبة التي شهدت زوال رمز الخلافة سنة  لمقاومة
خيرية القواعد وال#سس  ،التي تحدث عنها الحديث النبوي هي خيرية الجيل المؤسس

حتى على الجديد الذي يرفعه الخلف فوق ما صنع  والسوابق الدستورية، وفضلها لا ينكر
وتعاظمها لا تناقض بينها وبين  الجيل المؤسس من قواعد وأركان. كما أن خيرية الجديد بل،

وإلا فمن الذي ينكر علو مقام الخير فيهما أنجز عمر بن عبد ، خيرية ال#ساس والمؤسسين
علو  -وهو قد أنجزه بعد أن ساد الظلم والجور وعمت ال#ثرة-العزيز من العدل الاجتماعي 

مقام الخير في هذا الإنجاز على نظيره في عهد الراشد الثاني العادل عمر بن الخطاب والذي  
إن  تمرار لعدل النبي والصديق، وفي مناخ مواتي، يعين عليه الصحابة ال#برار؟!.سإكان عدله 

التعارض غير قائم. وكل خير يقدر بقدره، بصرف النظر عن الظرف التاريخي الذي أنجز فيه. 

                                                             

ى له منه" عن عبد الرحمن بن أبي بكرة، عن أبيه . المرجع السابق نفسه، رواه بلفظ: "ف إِنَّ الشَّاهِد  ع س ى أ نْ يبلغ من هو أوع 1
، 1( ج 67رضي الله عنهما، كتاب: العلم، باب: قول النبي صلى الله عليه وسلم: )رب مبلغ أوعى من سامع(، رقم الحديث )

 .37ص 



  

131 
 

ومن ثم فإن جهدًا فكريا يجب أن يبذل من قبل الكثير من الحركات الإسلامية المعاصرة 
ئد في نظرتها إلى علاقة خط بيان التقدم بمرور الزمن وتوالي قرون لتصحيح هذا الخلل السا

التاريخ، وهو الخلل الذي جعلها ويجعلها تعيش في الماضي، مديرة ظهرها، في أحيان كثيرة، 
 للعصر، وتحكم ال#موات في ال#حياء، وتميل بالكفة لحساب الموروث على حساب الإبداع.

 ركة بالفكرلخلل في علاقة الحث الخامس: احلمبا
الحركات الإسلامية المعاصرة هي في جملتها، إنها تمثل فصائل الصورة المعاصرة الحركة 

الشرق الإسلامي منذ دعوة الإمام محمد  وتيار ودعوة الإحياء واليقظة والتجديد، التي عرفها
ذ نوعية في الوعي والتأثير والعموم والعقلانية( من والتي خطت خطوات (1)عبد الوهاب بن 

ولذلك ، فلقد تراوحت  (1)تيار الجامعة الإسلامية الذي قاده الرائد جمال الدين ال#فغاني 
وتفاوتت مواقف هذه الحركات من الفكر المجدد والعقلانية المجتهدة، فمال بعضها إلى 
نصوصية الوهابية، وزادت لدى بعضها جرعة العقلانية على نحو مما كان عليه ال#مر في تيار 

ن ولقد لعبت البيئة، حضراً أو بادية والموروث المذهبي، طبيعة التحديات بعملها جمال الدي
ضمن -لكننا نلحظ  .(3) الحركة من النصوصية ومن العقلانية إلى حد كبير في تحديد موقع

تزايد جمود النصوصيين،  -مظاهر الخلل الذي تعاني منه أغلب هذه الحركات المعاصرة
العقلانيين، وخاصة في العقود ال#خيرة من هذا القرن العشرين. وتدني جرعة العقلانية لدى 

العقلاني إلى الذبول في هذه -وفي اعتقادي أن عوامل عديدة تقف أمام ميل ظاهر الفكر
فالعقلانية قد تألقت في حركة الإحياء الإسلامي يوم أن كانت حركة  ،الحركات بوجه عام

                                                             

ينية م(: زعيم النهضة الد 1791 - 1703ه  =  1106 - 1115. محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي النجدي )1
الإصلاحية الحديثة في جزيرة العرب. وله مصنفات أكثرها رسائل مطبوعة، منها )كتاب التوحيد( ورسالة )كشف الشبهات( و 

 .157ص/6جالإيمان( و. انظر: ال#علام للزركلي )تفسير الفاتحة( و )أصول 
م في عصره، وأحد الرجال م(: فيلسوف الإسلا 1297 - 1232.  محمد بن صفدر الحسيني، جمال الدين ال#فغاني )1

ال#فذاذ الذين قامت على سواعدهم نهضة الشرق الحاضرة. ولد في أسعد آباد بأفغانستان ونشأ بكابل. وتلقى العلوم العقلية 
والنقلية، سافر إلى كثير من البلاد، كان عارفا بكثير من اللغات، واسع الاطلاع على العلوم القديمة والحديثة، كريم ال#خلاق  

 .162ص/6جر العقل، له من الكتب: تاريخ ال#فغان، ورسالة الرد على الدهريين. انظر: ال#علام للزركلي كبي
 .14. عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، المرجع السابق، ص 3



  

131 
 

فلما استدعت ضرورات مواجهة التغريب صفوة ونخبة على عهد جمال الدين ال#فغاني. 
والعلمانية والاستلاب الحضاري استنفار الجماهير والعامة لتنخرط في موكب الداعين إلى 

 (1) شمول الإسلام للدولة والواقع وسائر مناحي الحياة، وذلك منذ مرحلة الشيخ حسن البنا
للتناسب مع مستوى هبطت هذه العقلانية في هذه الحركة  ،وجماعة الإخوان المسلمين

كذلك، كان في اشتداد خطر التغريب والاستلاب الحضاري، وفي تبني   والجماهيرالعامة 
ال#حزاب القومية للنموذج الحضاري الغربي تعاظماً للخطر على الهوية الإسلامية استدعى من 

راق هذه الحركات الإسلامية أن تقدم سبل وسائل الجمع والتأليف، على أسباب الجدل والافت
يتجنب أصحابها، عادة التفكير العقلاني  فكان الحلول الوسط، والصياغات الفضفاضة، التي

الذي يثير، بجرأته الكثير من المشكلات كما كان لتزايد التفسخ الاجتماعي وال#خلاقي 
والتي حدثت بفعل هيمنة النموذج الغربي على قطاعات واسعة من مصادر  والتشوه المعرفي،

كان لتزايد هذا التفسخ دور الفعل   ،يه الفكري والثقافي والتعليمي والإعلاميومراكز التوج
-الذي جعل بعض هذه الحركات الإسلامية تنفر من كل ما له شبه أو صلة بالحضارة الغربية 

فلم تميز هذه الحركات بين العقلانية  -والتي تعلى من مقام العقل إلى حد المغالاة
لعقل، كما حكمت العقل بالنقل في المواطن والعوالم التي اب« النقل»الإسلامية، التي وعت 

لم تميز بين هذه العقلانية الإسلامية وبين عقلانية الغرب، ، لا تستقل بإدراكها العقول
الديني، منذ جاهليتها اليونانية وحتى نهضتها ال#وروبية في العصر  المتحررة من ضوابط النقل

 .(1) ير، من العقل والعقلانية بإطلاق وتعميمالحديث. فكان أن نفرت، إلى حد كب
ولقد انعكس هذا الموقف من العقل والعقلانية والذي تراوح بين الإهمال أو النفور أو العداء 
أو التحجيم انعكس في صور كثيرة، يهمنا أن نشير هنا إلى انعكاسها في صورة تقلص 

حجم الجهد المبذول في إذا ما قيس بالحركة والنشاط العملي وصغر  ،مساحة الفكر
                                                             

 م(: مؤسس جمعية )الإخوان 1949 - 1906ه  =  1362 - 1314. الشيخ حسن بن أحمد بن عبد الرحمن البنا ) 1
المسلمين( بمصر، وصاحب دعوتهم، ومنضم جماعتهم. وكان خطيبا فياضا، ينحو منحى الوعظ والإرشاد، في خطبه، وتدور 
آيات القرآن الكريم على لسانه، منظِ ماً، يعمل في هدوء ويبني في اطمئنان. له مذكرات نشرت بعد وفاته باسم )مذكرات الدعوة 

 .124ص/1جوالداعية(. انظر: ال#علام للزركلي 
 .16. عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، المرجع السابق، ص 1



  

131 
 

ال#ساليب الشعرية  الاجتهاد والتجديد إذا مقيس بحجم الجهد المبذول في المواعظ ذات
والخطابية. وتوارى مؤسسات الفكر وأعلامه، من كثير من هذه الحركات، لحساب الدعاة 
 والحركتين. بل وضيق الكثير من ال#وعية التنظيمية للكثير من هذه الحركات بجرأة الفكر

وريادات المفكرين المجددين، حتى لقد رأينا، في العقود ال#خيرة، أن كوكبة من المفكرية 
المجددين المجتهدين لم يستطيعوا أن تثبت أقدامهم في هذا الميدان فيثبتوا وجودهم فيه إلا 

ولقد زاد من وضوح هذا  تخلصوا من قيود رقابة ال#وعية التنظيمية لهذه الحركات؟! بعد أن
وضاعف من تأثيراته عجز الكثير من هذه الحركات، حتى الآن، عن إقامة العلائق  الخلل،

والخيوط التي تصنع وتقنن للتمايز بين مؤسسات الفكر وأعلامه وبين تنظيمات الحركة 
وجهودها، على النحو الذي يتيح ل#هل الفكر المناخ المهيء لجرأة التجديد والإبداع، كما 

الاستفادة الكاملة من ثمرات هذا التجديد والإبداع. نعم لقد  الحركة إمكانات يتيح ل#هل
وازنت بعض الحركات الإسلامية بين الحركة وبين الفكر فبرثت من هذا الخلل. لكني أخشى 
أن يكون سبب نجاحها هذا هو تصادف أن زمام قيادتها قد كان بيد مفكر مبدع ومجدد، 

 اعد المنظمة للعلاقة الصحية بين الحركةأكثر من أن يكون السبب هو الاهتداء إلى القو 
لذلك أراه خللا قائما يستدعي بذل الجهد لعلاجه ولاقتلاع  !.وأهلها وبين الفكر وصناعه

 .(1) الآثار القاتلة التي يفرخها بقاؤه في هذه الحركات
 بالتربية السياسيةة الخلل في علاقة التربية الروحيالمبحث السادس: 

لامية المعاصرة تؤمن بشمولية الإسلام لكل مناحي حياة الإنسان في ل#ن هذه الحركات الإس
والمسيرة والمصير. ول#نها تدرك أن النهضة التي تتغاياها إنها تحتاج إلى إعادة صياغة  البدء

تحت هيمنة  هذا الإنسان صياغة إسلامية تنقذه من التشوه المعرفي والسلوكي اللذين أصاباه
اهتمت بالتربية الروحية ا الحسنة التي استنتها هذه الحركات عندمالتغريب. كانت تلك السنة 

التربية الروحية تصاغ الكتائب المعدة الإعداد المناسب لما أمام  هفهذ .لهذا الإنسان
 أصحابها من معارك ومشكلات وتحديات.

                                                             

. عمارة، محمد، ... وآخرون، )مظاهر الخلل في الحركات الإسلامية المعاصر(، الحركة الإسلامية رؤية مستقبلية أوراق في 1
 .343النقد الذاتي، المرجع السابق، ص 



  

142 
 

كوادر   ل#غلب« التربية السياسية»لكنني أعتقد أن قصوراً وتقصيراً قد حدثا في يقول الدكتور: "
إما بدعوى تأجيل ذلك لحين الحاجة إليه يوم أن تكون الدولة والسلطة قاب  ،هذه الحركات

بسبب فقر هذه الحركات في الفكر وقلة  قوسين أو أدنى من قبضة هذه الحركات وإما
بضاعتها من صناعته وصناعة. وإما لانغلاق هذه الحركات عن الفكر السياسي ونظرياته 

 وإما لهذه ال#سباب انية والعلمانيين وهو مزدهر وغني في هذا الميدانوخبراته لدى العلم
لكن ثمرة هذا الخلل في علاقة التربية . (1)"مع غيرها مما قد يكون أقل أهمية منها مجتمعة 

الروحية بالتربية السياسية قد ظهرت للعيان، فقعدت بكثير من كوادر هذه الحركات عن بلوغ 
وإذا كان طراز الساسة والسياسة المجردين  في السياسة وميادينها. مؤهلات وإمكانات البراعة

من قيم الدين وضوابطه ال#خلاقية، هو مما لا يرضاه الإسلام، ولا يصح أن يوجد في 
الحركات الإسلامية. فإن صورة التدين الذي يفقد صاحبه الكياسة والمهارة والحذق والدهاء، 

لكوادر الحركات الإسلامية. فالتدين الذي لا تصاحبه ة عن التدين المطلوب بهي الصورة غري
تربية سياسة وحذق النظرياتها ومعرفة بتياراتها ودروبها وفنونها، قد يثمر غفلة، إن ناسبت 
بعض طيبي القلب فإنها لا تناسب الذين يتحملون مسئوليات مصائر ال#مم في هذه الميادين 

وخلافة المفضول دينيا إذا كان أفضل في حذق وقديما حبذت كل تيارات الفكر السنية إمامة 
شئون الدنيا وأبرع في الإمكانات التي تعينه على أداء رسالة الخلافة والإمامة، وأقدر على 

إن رهبان الليل في الحركات الإسلامية، لا  .مواجهة ما يفرضه عصره على أمته من تحديات
وإذا كان طراز  .(1)سة المهرة أيضًا!.فرسان النهار، وأن يكونوا السا _بحق_بد وأن يكونوا 

طراز السياسة هي فن الممكن  -كما عرفته وارتضته الحضارة الغربية  -السياسة الميكيافيلية 
إذا كان هذا الطراز  -من الواقع، بصرف النظر عن الصلاح الديني وال#خلاقيات الدينية 

م( 1350 - 1191ه  751 - 691مرفوضًا إسلاميا. فإن تعريف الإمام ابن قيم الجوزية )
الإسلامية باعتبارها ال#عمال التي يكون الناس معها أقرب إلى الصلاح وأبعد عن  للسياسة

                                                             

 .74م، ص 1992ية، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقد.  1

 .345المرجع السابق نفسه، ص . 1



  

141 
 

هو تعريف يتطلب في الساسة أن يجمعوا إلى فقه الواقع، والدربة على فنون  .(1)الفساد 
بالتربية  - أن يجمعوا إلى ذلك القيادة، والخبرة بالتعامل مع التطورات والفرقاء الآخرين،

 أخلاقيات الإسلام. -الروحية 
وجمعية  «والذين يدرسون حركة الإحياء الإسلامي، كما تمثلت في مدرسة الجامعة الإسلامية

العروة الوثقى، يرون كيف تخلق أعلامها بخلق الإسلام، حتى لقد استعانوا بلون من أساليب 
يتأملون الفكر السياسي في الصوفية وقدر من مجاهداتهم في تهذيب النفوس .. والذي 

العروة الوثقى، التي عبرت عن فكر هذا التيار يرون ذلك المستوى الراقي »مقالات جريدة 
والعميق والحصيف في فهم السياسة والدراية بمسالكها ومنعرجاتها ودروبها، محلية كانت 

تزايد مطامع تلك السياسة أم دولية، في تلك الحقبة التي تعقدت فيها شئون تلك السياسة ب
المد الاستعماري الغربي وتعدد أطرافه، وتنامي التناقضات والمصادمات والمؤامرات بين هذه 
ال#طراف. إنه نموذج يستحق الدراسة من الحركات الإسلامية المعاصرة، لترى وتحدد السبل 
الكافلة لصناعة رجل السياسة المسلم، ذلك الذي لا يكون التدين لديه مساو أو مفضيا 

لطيبة الغفلة .. ولا تكون السياسة لديه ميكيافيلية مجردة من أخلاقيات الإسلام .. وحتى ا
الناس  نتجاوز ذلك الانقسام البائس والشاذ الذي أشار إليه أبو العلاء المعري عندما قال:

 .(1)صنفان: ذو عقل بلا دين، وآخر: دين لا عقل له؟!
 حريةل في علاقة الطاعة باللالخالمبحث السابع: 

إن الكثير من الحركات الإسلامية المعاصرة قد بالغت في ترويض أعضائها على طاعة 
القيادات. وليس يكفي أن يقال  القيادات، أكثر مما دربتهم على محاسبة ونقد وتقويم هذه

، على النحو «الحرية»ب  « الطاعة»إنها طاعة في غير معصية، ذلك أن الخلل في علاقة 
ل#عضاء ملكات النقد والفحص وشجاعة الاعتراض عند توفر دواعيه. إن الذي لا ينمي في ا

                                                             

أجزاء، الطبعة ال#ولى، بيروت، دار الكتب  4محمد بن أبي بكر الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن القيم، . 1
 .123، ص 4م، ج 1991العلمية، 

 7له ياقوت بن عبد الله الرومي. معجم ال#دباء = إرشاد ال#ريب إلى معرفة ال#ديب، الحموي، شهاب الدين أبو عبد ال. 1
 .337، ص 1م، ج 1993أجزاء، الطبعة ال#ولى، المحقق: إحسان عباس، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 



  

142 
 

هذا النمط في تربية أعضاء هذه الحركات هو بالقطع، معصية من معاصي التربية في هذه 
بل ، وحدانية الرأي، رأي المرشد وال#مير والإمام -ولقد أثمرت  -الحركات، ل#نها تثمر 

ور والتشرذم التي أصابت العديد من هذه الحركات وأثمرت العديد من ألوان التفكك والقص
عندما غاب المرشد فغاب عنها الرشد، لافتقارها إلى قيادات مدربة وحكيمة وحصيفة في 

إن . الصفوف الثانية والمتوسطة والقاعدية -المرشد وال#مير والإمام  صفوفها التي تقف وراء
لامية المعاصرة هو آفة شرقية هذا الخلل الذي أصاب ويصيب الكثير من الحركات الإس

قديمة جعلت العامة تعلق كل الآمال وتضع كل ال#حمال على عاتق القطب والوتد، الذي 
و ليس غير تراث الإسلام في  (1)يصبح هو المفكر ال#وحد والزعيم الملهم والقائد الوحيد 

 ميا تستلهمهالشورى، وتراث المدرسة النبوية في تربية الرجال وصناعة القادة منبعا إسلا
الحركات الإسلامية لعلاج هذا الخلل، وللبرأ من هذا المرض الفتاك. لقد كان المعصوم 

بل إنه  ،صلوات الله وسلامه عليه أكثر الناس مشاورة ل#صحابه وأول الناس التزاما بالشورى
وهو الذي سن ل#مته  (1) "خ ال فْتُكُم ال وِ اجْت م عْتُم ا فِي م شُور ةٍ م ا "هو القائل ل#بي بكر وعمر: 

سنة الشورى في كل شئون الدولة وولايتها، حتى وإن كانت قيادتها بيد المعصوم، وذلك 
عبد الله يعني ) م شُور ةِ الْمُؤْمِنيِن ، ل#  مَّرْتُ ابْن  أمُِ  ع بْدٍ دُون  أ ح دًا مُؤ مِ راً كُنْتُ ل وْ »عندما قال: 
القادة،  لام وتراث مدرسة النبوة في صناعة الرجال وتدريبإن تراث الإس .(3)" بن مسعود(

معين لا ينضب، وهو الكافل بمعالجة هذا الخلل القاتل والمتفشي في الحركات الإسلامية 
 .(4) المعاصرة

                                                             

 .31. عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، المرجع السابق، ص 1
ه أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد، مسند الإمام أحمد بن حنبل، المرجع السابق، مسند الشيباني، أبو عبد الل. 1

 ، وقال الشيخ شعيب أرناؤوط وآخرون: إسناد ضعيف.17995، رقم الحديث 512، ص 19الشاميين، ج 
عيب أرناؤوط وآخرون: ، وقال الشيخ ش566، رقم الحديث 10، ص 1. المرجع السابق نفسه، مسند الخلفاء الراشدين، ج  3

 حسن لغيره.
عمارة، محمد، ... وآخرون، )مظاهر الخلل في الحركات الإسلامية المعاصر(، الحركة الإسلامية رؤية مستقبلية أوراق في .  4

 .342النقد الذاتي، المرجع السابق، ص 



  

143 
 

أما أن تظل هذه الحركات تروض أعضاءها على الطاعة دون الحرية، بدعوى أن بيعة هؤلاء 
الذي يقول  ،م إنما تقتضي ذلك، انطلاقا من حديث الرسولال#عضاء للمرشد وال#مير والإما

أو من حديثه الذي  .(1)من أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصى أميري فقد عصاني"فيه: 
يقول فيه: من رأى من أميره شيئًا يكرهه، فليصبر، فإنه من فارق الجماعة شبرا، فماته، فميتته 

ل في أعضائها ملكات الحرية والنقد والإبداع أما أن تظل هذه الحركات تقت .(1) "جاهلية
والقيادة، استنادا إلى مثل هذه ال#حاديث، فإنه هو الآخر، لون من الخلل في تنزيل النصوص 
في غير منازلها. فالاستبدال بمثل هذه ال#حاديث على طاعة أمراء الحركات الإسلامية أو 

 ،يما لم تنشأ للشهادة عليه وفيهأمراء الدول الإسلامية هو قسر للنصوص على أن تشهد ف
فأمراء الرسول، الذين طلب منهم هذه الطاعة، كانوا هم أمراء الجند وقادة الحرب والقتال، 
وغير متصو ر عندما يحتدم القتال ويحمي وطيسه أن تخضع أوامر أمراء القتال للشورى، 

ال#حاديث  الذين ألحتوال#خذ والرد وعد أصوات المطيعين والمعترضين ؟! هؤلاء هم ال#مراء 
على طاعتهم حتى وإن رأينا منهم كجنود ما نكره . وتلك هي مواطن هذه الطاعة التي وجبت 
لهؤلاء ال#مراء. أما أمراء قادة الدول والتنظيمات، فإن سنة الإسلام وسنة نبيه في الشورى 

لل الذي يغلب إن هذا الخ. وتربية القيادات هي المنبع وال#سوة لمن شاء الورود والاقتداء
المعاصرة، السبل إلى فقرها الشديد في  الطاعة على الحرية، قد غدا، في الحركات الإسلامية

القيادات المشاركة ل#مرائها ومرشديها، والمؤهلة لملء الفراغ الناشئ عن غيبة هؤلاء ال#مراء 
على هذه  والمرشدين.. كما غدا السبيل الذي يدفع رافضيه والمتمردين عليه إلى الانشقاق

 .(3) الحركات ال#مر الذي أشاع ظاهرة الانقسام والتشرذم في كثير من هذه. الحركات

                                                             

بنقل العدل عن العدل إلى رسول  . مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، المسند الصحيح المختصر1
، كتاب: م.1955أجزاء، بيروت، دار إحياء التراث العربي،  5المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي الله صلى الله عليه وسلم، 

 .1465ص  3( ج 1235الإمارة، باب: وجوب طاعة ال#مراء في غير معصية، وتحريمها في المعصية، رقم الحديث )
لمسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه، المرجع السابق، رواه ابن . البخاري، الجامع ا1

 .1522، ص 6( ج 6646عباس رضي الله عنهما، كتاب: الفتن، باب: لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد، رقم الحديث )
 33. عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، المرجع السابق، ص 3



  

144 
 

ار الشيخ تلك بعض من أهم مظاهر الخلل في الحركات الإسلامية المعاصرة، أش :ملخصال
لفريضة النصح والتناصح التي فرضها الله  -كما أسلفت-على آثارها وفاء  إلى معالمها ونبه

اجتماعية، تبلغ في ال#همية والتأكيد  -كفائية »الى على المؤمنين، فريضة سبحانه وتع
ذلك أن تخلف فرض العين إنما يقع  .«العين الفردية»المستوى الذي يعلو على فروض العين 

الاجتماعي، فإن إثمه واقع  -الكفائي-إثمه على ذات الفرد دون سواه، أما تخلف الفرض 
الكفائية إنها تتعين على أهل الاختصاص حتى تؤدي وتؤتي  على ال#مة جمعاء وهذه الفروض

فإذا أسهمت هذه الصفحات في الوفاء بشيء من ذلك، وإذا أسهمت في  ما لها من ثمرات.
ترشيد مستقبل الحركات الإسلامية المعاصرة، ورفعت من كفاءة أدائها، كان ذلك فضلا 

ن من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم نحمد الله على التوفيق فيه. لقد علمنا رسول الله، أ
تخلفا موروثا كانت هذه -كان خلاص هذه ال#مة من التحديات التي تمسك بخناقها  ولما

إن خلاصها ونهضتها معلقة آماله على رشاد الحركات  -التحديات أو استلابا حضاريا وافدًا
ا حدث لسابقين فصائلها بإحباط جديد، كم الإسلامية المعاصرة، وذلك حتى لا تصاب

من هذا المنطلق ولهذه الغاية وبهذه الروح كانت الإشارات التي  سبقوهم على ذات الطريق.
 المعاصرة. قدمتها إلى هذه المظاهر لمواطن الخلل في عدد من هذه الحركات الإسلامية

  



  

145 
 

 في ساحة الدعوة الفصل الثالث: أهم المشاكل الخارجية
 ضاريالح الأول: الغزو الفكري لمبحثا

 الغزو الفكري والإلحاق الثقافيالمطلب الأول: 
لقد أدرك أعداء هذا الدين السمح الكريم في وقت مبكر، بأن الهيمنة العسكرية على البلاد 
الإسلامية لا تكفي ل#نها لا تضمن تأييد التبعية والإلحاق أما ما يضمن لهم هذا الهدف، 

ار وإع  ادة تشكيلها وفق إرادة الغالب أو المهيمن فهو التغيير الناعم، أي تغيير العقول وال#فك
بنموذجه الحضاري وعطائه العلمي والمدني، وقد سلكت تلك الدوائر عدة مسالك كي يؤتي 

 :(1)الغزو الفكري والإلحاق الثقافي ثماره المرجوة والمرغوبة لديهم، أبرزها
لى تلك الدوائر الحريصة لم يكن تأثير وسائل الإعلام ليخفى ع :توجيه وسائل الإعلام_ 1

على إضعاف الروح المعنوية للمسلمين، لذلك عملوا على شرورة أن تكون وسائل الإعلام 
أداة فعالة لتشويه صورة الإسلام والمسلمين، والإساءة إلى معتقداتنا وشعائرنا ومناسكنا 

وتعاليم  التعبدية، ونشر الشبهات وال#باطيل والمغالطات حول نبي الإسلام وحقائق الوحي
الشريعة الإسلامية، ولم يسلم من ذلك أعلام الإسلام وتاريخ المسلمين ومنجزاتهم العلمية 
والحضارية. ولا شك أن كل متابع لوسائل الإعلام الغربية، يلحظ تلك المواد والبرامج 
الموجهة لتشويه صورة الإسلام والمسلمين والإساءة إلى معتقداتنا وشعائرنا وأعلامنا 

نا.. وكثيراً ما يتم توظيف المسرحيات والمسلسلات وال#فلام، التي تدعو إلى الفجور وتاريخ
والانحلال، والبعد عن الحياة المستقيمة، والتهكم المباشر بأحكام الإسلام وتعاليمه. لاسيما 

وقد عقدت  ...فيما يتعلق بأحكام المرأة والعلاقة بين الجنسين، والحريات الشخصية.. إلخ
لومات الدولية )الإنترنت(، وكذلك الفضائيات وغيرها من وسائط الاتصال شبكة المع

 .المعاصرة، هذا التوجه بشكل ملحوظ لا يخفى على أي أحد من الناس
الاتصال  إلى جانب توجيه وسائل الإعلام ووسائط :توجيه الدراسات الاستشراقية_ 1

ن معنويا بواسطة وسائل الحديثة، تحرص الدوائر والمؤسسات المعنية بإضعاف المسلمي
التغيير الناعم، على الإفادة من الدراسات الاستشراقية وتوجيهها هيا ال#خرى، لخدمة هذا 

                                                             

   .11م، ىارالشروق، ص  1992ه  __1412، 1ة، محمد، ال#صولية بين الغرب والاسلام، ط. عمار  1



  

142 
 

الغرض، وهي تدرك أن دراسات وأبحاث المستشرقين قد تؤثر في النخبة المثقفة، التي قد 
صناعة القرار داخل بلدانها وضمن محيطها الاجتماعي  يكون لها شأن وحضور في

ل#كاديمي وغيره. والاستشراق كما هو معلوم هو دراسة بعض المتخصصين الغربيين لعلوم وا
 الشرق وتاريخه وأديانه ولغاته والتقاليد السائدة في أقطاره، لاسيما أقطار العالم الإسلامي،

ل#غراض وأهداف متباينة، قد يأتي في طليعتها تشويه صورة الإسلام، والتشكيك في عقائده 
ولخدمة هذا الهدف قدم المستشرقون آلاف البحوث والدراسات وال#طالس  .تعاليمهومبادله و 

والموسوعات ونحوه ا م ن ال#وعية المعرفية، وكان من أشهر أعمالهم )دائرة المعارف 
الإسلامية( التي صدرت في البداية بثلاث لغات واسعة الانتشار هي الانجليزية والفرنسية 

ذلك إلى لغات أخرى كثيرة منها اللغة العربية، وقد اشترك في وال#لمانية، ثم ترجمت بعد 
تأليفها أكثر من أربعمائة باحث مستشرق، وقد احتوت على أكثر من ثلاثة آلاف مادة، وهي 
معلومات عن الإسلام وعن شعوب الشرق وحضاراته مع العلم أنه غلب على مواد هذه 

القرآن الكريم والعقيدة الإسلامية،  الموسوعة الضخمة، الترويج للشبهات والمطاعن حول
 والشريعة الإسلامية، وتاريخ المسلمين وأعلامهم ومنجزاتهم في العلم والحضارة.

 المطلب الثاني: أنواع الغلبة للأمم
 أحدهما: الغلبة المادية والسياسية أنواع الغلبة التي يمكن أن تتعرض لها ال#مم نوعان:من 

أما الغلبة من النوع ال#ول فهي أن تصبح أمة من شدة  .خلقيةة المعنوية و البالغل ر:والآخ
ستقلالها إعتبار القوى المادية بحيث لا تستطيع ال#مم ال#خرى أن تحتفظ بإالصولة والبأس ب

ها  نالسياسي إزاءها فتستبد هذه بجميع وسائل الثروة عند تلك ال#مم وتسيطر على تدبير شؤو 
 .كاملة أو إلى حد

من الغلبة فهو أن تتقدم أمة من حيث قواها الفكرية والعلمية تقدما يجعل  ينأما النوع الثا
ا على المشاعر تهسائر ال#مم تؤمن بأفكارها فتغلب نظرياتها على ال#ذهان، وتستولي معتقدا

وهذا النوع من الغلبة  ا والعلوم علومهاتهوتنطبع بطابعها العقليات، فتكون الحضارة حضار 
ل#ول، كما أنهما غير مرتبطين ببعض فقد يوجد أحدهما دون أخطر بكثير من النوع ا

لبة حقيقة لا شك غوتأثر كثير من المسلمين في هذا العصر بالنوع الثاني من ال .(1)الآخر
                                                             

 . ه1403( للأستاذ أبي الاعلي المودودي، مؤسسة الرسالة 7ص) نحن والحضارة الغربية،. أنظر:  1



  

141 
 

ها ودافعوا بفيها، حيث أشرب كثير منهم مفاهيم مستوردة من معين الحضارة الغربية، فتعلقوا 
أن أمته ستأخذ صلى الله عليه وسلم س بمستغرب وقد أخبر النبي عنها ودعوا إليها غيرهم، ووقوع ذلك لي

لا تقوم الساعة »قال:  صلى الله عليه وسلممأخذ القرون قبلها ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة عن النبي 
ا رسول الله كفارس يحتى تأخذ أمتي بأخذ القرون قبلها شبرا بشبر وذراعا بذراع فقيل: 

: أعلم (3): قال ابن بطال(1)جرقال الحافظ ابن ح )1(«والروم؟ فقال: ومن الناس إلا أولئك؟
أن أمته ستتبع المحدثات من ال#مور والبدع وال#هواء كما وقع للأمم من قبلهم، وقد أنذر  صلى الله عليه وسلم

قال ابن حجر: . تقوم إلا على شرار الناس في أحاديث كثيرة بأن الآخر شر، والساعة لا
بوقوع ذلك في  صلى الله عليه وسلمي نب، وإخبار ال(4)وسيقع بقية ذلكصلى الله عليه وسلم به  قلت: وقد وقع معظم ما أنذر

هة من شاء الله له السلامة، ولا شك أن بأمته متضمن التحذير منه لينجو من هذه المشا
ة فيه، هي هي فيما يكون من أمور الدين الذي لا تجوز المشابنبهة التي أخبر عنها البالمشا

 رد و صلى الله عليه وسلمل#ن المنتسب لدين الإسلام لا يملك حق الاختيار في قبول بعض ما جاء به النبي 
بعضه، بل يتعين على كل مسلم أن يخضع خضوعا تاما وينقاد لكل ما جاء عن النبي، يقول 

 ى ى ې ې ې ې ۉ ۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ ئي تعالى:

قال الحافظ ابن کثير رحمه  ،)5( ئى ئۇ ئو ئو ئە ئە ئا ئا
في صلى الله عليه وسلم الله تعالى: يقسم تعالى بنفسه الكريمة المقدسة أنه لا يؤمن أحد حتى يحكم الرسول 

﴿ثم فما حكم به فهو الحق الذي يجب الانقياد له باطنا وظاهرا ولهذا قال: جميع ال#مور، 
                                                             

 (.7319. رواه البخاري واللفظ له، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، رقم الحديث ) 1
نيابن ح ج   .1 أحمد بن علي بن محمد الكناني العسقلاني، أبو  م( 1449 - 1371ه  =  251 - 773) ر الع سْق لا 

الفضل، شهاب الدين، ابن ح ج ر: من أئمة العلم والتاريخ. أصله من عسقلان )بفلسطين( ومولده ووفاته بالقاهرة. ولع بال#دب 
يرهما لسماع الشيوخ، وعلت له شهرة فقصده الناس للأخذ عنه والشعر ثم أقبل على الحديث، ورحل إلى اليمن والحجاز وغ

وأصبح حافظ الإسلام في عصره، قال السخاوي : )انتشرت مصنفاته في حياته وتهادتها الملوك وكتبها ال#كابر( وكان فصيح 
ثم اعتزل. أما تصانيفه اللسان، راوية للشعر، عارفا بأيام المتقدمين وأخبار المتأخرين، صبيح الوجه. وولي قضاء مصر مرات 

 .172ص/1جانظر: ال#علام للزركلي  .فكثيرة جليلة
علي بن خلف بن عبد الملك بن بطال، أبو الحسن: عالم  م( 1057 - 000ه  =  449 - 000) ابن ب طَّال.  3

 .125ص/4جانظر: ال#علام للزركلي ح البخاري ا شر   من بالحديث، من أهل قرطبة.
 (.314/ص13جللحافظ ابن حجر )فتح الباري . أنظر:  4
 (.65. سورة النساء: ) 5



  

141 
 

أي إذا حكموك يطيعونك في  لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت وسلموا تسليما﴾
بواطنهم فلا يجدون في أنفسهم حرجا مما حکمت وينقادون له في الظاهر والباطن فيسلمون 

 ڻ ڻ ئيويقول تعالى:  .(1)ةمنازع مدافعة ولالذلك تسليما كليا من غير ممانعة ولا 

قال ابن   ،(1)ئى ۓ ے ے ھ ھ ھھ ہ ہہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ
ي أمر بخير وإنما ينهى عن هكثير: مهما أمركم به فافعلوه ومهما نهاكم عنه فانتهوا فإنه إنما 

ولما كان هذا الدين كاملا من جميع الجوانب لا خير إلا رغب فيه ولا شر إلا في  .(3)شر
 فإن المسلمين ليسوا بحاجة إلى أن يتطفلوا على غيرهم من ال#مم ويستوردوا شيئا منعنه 

 چ چ چ ئييقول تعالى:  ،مبادئهم ل#ن دينهم كامل، والكامل لا يحتاج إلى زيادة

وقد يتبادر سؤال إلى الذهن وهو:  .(4)ئى ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ
الشرق؟ أم أن المسألة مسألة هل معنى ذلك أن يصد الباب أمام كل ما يأتي من الغرب أو 

 ختيار وتحديد لما يقبل وما يرد؟إ
 دليس من الإنصاف القول: بأن كل ما تحويه الحضارة الغربية مرفوض، ل#ن هذه الحضارة ق

اشتملت على نواح إيجابية، رفضها يعتبر جمود في الفكر، وذلك أن العقل الغربي قد حطم 
التجريي فقطع شوطا هائلا في هذا المضمار، جعل أغلال التقليد وانطلق في ميادين العلم 

إن المرفوض من هذه الحضارة هو ما  العالم الإسلامي عالة عليه في كثير من احتياجاته
 (5)يقول ال#ستاذ محمد قطب .يتعارض مع العقيدة الإسلامية ومنهج الإسلام الشامل للحياة

ة والمعنوية، وكيف كان تصرفها أمام ذكر واقع ال#مة الإسلامية في فترة القوة العسكرييوهو 
حضارة أعدائها التي احتاجت إلى أن تقتبس منها ما هي بحاجة إليه وكيف أنها أحسنت 

                                                             

 (.115ص/1جلإبن كثير ) التفسير القرآن العظيم. أنظر:  1
 (.7. سورة الحشر: ) 1
 (.636ص/4ج) تفسير القرآن العظيم. أنظر:  3
 (.3. سورة المائدة: ) 4
ألف عشرات الكتب  مصري وأستاذ جامعي إسلاميمفکر  ،م(1014-1919) إبراهيم حسين شاذليبن محمد قطب .  5

وقوة الحجة  اتسمت بوضوح الرؤية شقيقه ورفيق دربه سيد قطب مخاض تجربة فكريةفي مجال الفكر الإسلامي، وعاش مع 
هاجر إلى السعودية وعمل مدرسا بجامعة أم القرى في مكة المكرمة، وظل هناك حتى رحل إلى العالم  .وصرامة المواقف

 .الآخر

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B5%D8%B1%D9%8A%D9%88%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B5%D8%B1%D9%8A%D9%88%D9%86


  

141 
 

الاختيار ولم يوجد من بين أبنائها من يتصور فضلا عن أن يدعو إلى مقولة: إن الحضارة 
ل إلى تنظيمات وحدة متكاملة لا تؤخذ إلا بشكل كامل، فيقول: لقد احتاجت ال#مة من قب

إدارية وأشكال من أشكال الحضارة المادية، لم تكن في رصيدها السابق من قبل، وكانت 
محتاجة إليها لتنظيم الدولة على مستوى الكفاءة اللازم لدولة متنامية القوة فأخذت تلك 

ولم تجد في نفسها حرجا من ذلك، ولكن تم  ظيمات وتلك ال#شكال من فارس وبيزنطةتنال
 :(1)لى قاعدتين مهمتينذلك ع

أن ال#مة لم تشعر بالصغار والانكسار وهي تأخذ ماهي محتاجة إليه، بل كانت تحس  -1
 ستعلاء الناشئ من الإيمان.بالإ
ظيمات وال#شكال المادية من تنأن ال#مة لم تأخذ إلا ما كانت بحاجة إليه، من ال -۲

لاصقة بها عند الذين أخذت عنهم،  الحضارة، ولم تأخذ معها قط المبادئ والنظم التي كانت
فقد كانت تلك المبادئ والنظم قائمة على عقائد وتصورات جاهلية لا تصلح للمسلمين، 

والمسلم لا يأخذ من البضاعة الحضارية إلا ما يكون محتاجا  وليس المسلمون بحاجة إليها.
نهجا للتصور ولا منهجا إليه من ال#مور التنظيمية أو ال#شكال المادية التي لا تفرض بذاتها م

للسلوك يخالف عقيدة المسلم ومنهجه الرباني للحياة، أما النظم السياسية أو الاقتصادية أو 
الاجتماعية، وأما القيم والمبادئ فهي الدين الذي يتلقاه المسلم من ربه ولا يتلقاه من مصدر 

والتي جرت في ظل الخواء  أما حركة ال#خذ الثانية التي يجني المسلمون ثمارها الآن .(1)سواه
الروحي والتخلف العقدي، فقد اشارت الحواجز ولم يفرق كثير من المسلمين بين ما ينبغي 

وبعد فشل ال#عداء في غزواتهم العسكرية، تواصلت جهودهم لغزو  (3)أخذه وما يجب ترکه.
اء ال#مة، ت جهودهم ثمارها ووجدت أفكارهم طريقها إلى عقول كثير من أبنتال#مية فكريا فأ

ت سعت إلى تبني هذه ال#فكار والترويج لها، فكان منهم من ئاووجد من بين أبناء ال#مة ف
خدع بأفكار مما يتصل بالتربية ومناهج التعليم، ومنهم من تأثر بأفكار تتصل بال#خلاق 
والعادات والتقاليد، ومنهم من خدع بنتائج أفكار المستشرقين فيما يتصل بالتاريخ الإسلامي 

                                                             

   .13شروق، ص ارالدم،  1992ه  __1412، 1عمارة، محمد، ال#صولية بين الغرب والاسلام، ط.  1

 .(341-341ص ) ، ه 1410( 3، لمحمد قطب، مكتبة دارالسلام، ط )المعاصر واقعنا. أنظر:  1
 (، بتصرف.361-36. المرجع السابق: ص) 3



  

152 
 

ومما يبعث على ال#مل أن هذا التأثر لم يكن  وسير أعلام ال#مة، إلى غير ذلك من ال#فكار.
فقد وجد من أبناء ال#مة من تصدى له وبين خطره على عقيدة ال#مة و قيمها ، شاملا

وهل يوجد من بينهم من  هذا الموضوع؟ بسؤال: ما علاقة الدعاة هنا يتبادر  قد و وشخصيتها
 !لغزو؟هذا المتأثر  هو

إن الإجابة على هذا السؤال هي إن ال#فكار المنحرفة قد تجد طريقها إلى العقول فتلوثها، 
وذلك لنقص في العلم، أو قلة في الفقه، أو اشتباه في الحق، والعقول تتفاوت في القدرة على 

والدعاة ليسوا على درجة واحدة  رد ال#فكار المنحرفة حسب ما أودع فيها من معرفة الحق.
في العلم بحيث تتساري عندهم القدرة على رد أي انحراف فكري، فلا يمتنع عقلا أن يوجد 

ولا  من بينهم من ناله شيء من آثار هذا الغزو فظهر ذلك في ثنايا كلامه أو فيما خطته يده
يقصد من ذلك تصنيف من هذا حاله من الدعاة، في عداد دعاة الغزو الفكري المنسلخين 

 يمها ومبادئها، لكن الثوب ال#بيض يبدو فيه الدنس واضحا جليا.من دين ال#مة وق

 مصطلحاتللالإلتباس المفهومي المبحث الثاني: 
 أهمية تحرير المصطلحاتتمهيد: 

إن قضية المصطلح ودراسته من أهم القضايا العلمية وأدق المسائل المعرفية؛ فبها تثبت 
ل في تأسيس مصطلح ما للدلالة على المعاني وتتحدد المقاصد وتظهر الدلالات، فأي خل

معنى معين، قد يؤدي إلى معان مضطربة بعيدة عن مقصد المستخدم، لا سيما إذا كان 
المصطلح يتعلق بالدين والعقيدة، ففهم أي مصطلح من المصطلحات التي تناولها القرآن 

وف على معاني الكريم سواء المتعلقة بالعقيدة أو الحضارة أو السياسة يلزمه بالضرورة الوق
تلك المصطلحات في اللغة والقرآن الكريم وفي الثقافة الإنسانية سواء خارج المجتمع 

فالمجتمع الإسلامي مكون اجتماعي وسياسي  الإسلامي أو داخله على امتداد تاريخه،
استفاد من المجتمعات ال#خرى وتأثر بما في جوانب عديدة، وانتابه جراء ذلك عديد من 

اول العثور على إجاباتها في الكتاب الكريم، انطلاقا من الإيمان بأن القرآن التساؤلات وح
 ڦ ڦ ڦ ئيقال تعالى: ، الكريم كتاب الوحي الإلهي المقروء فيه ذكر كل شيء



  

151 
 

ومع استيعاب أن الاختلاف  .(1)ئى ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ
حات التي رغم اتحاد المصطلح أمر شائع في العديد من المصطل -في المضامين والمفاهيم 

يتداولها العرب والمسلمون ويتداولها الغرب مع تغاير مضامينها في كل حضارة، مما يحدث 
استعمالها دون الانتباه إلى المضامين العامة والخاصة لدى أهل كل حضارة وأهل كل مذهب 

أبدع أو عقيدة كثيرا من اللبس والخلط في حياتنا الثقافية والسياسية والإعلامية المعاصرة  وقد 
محمد عمارة في ذلك المجال كثيرا فتتبع العديد في محاولة لتقديمها للقارئ المنصف 

ودائما ما  .المصطلحات من والباحث عن الحق دون تأثر بطرف من أطراف النزاع في تلك
يؤكد محمد عمارة أن أغلب حواراتنا هي ضحايا بائسة للفوضى الشائعة في مضامين 

نبدأ بتحرير مضامين تلك المصطلحات التي نستخدمها في طرح المصطلحات؛ لذا علينا أن 
أفكارنا وأحيانا تحاكم بها أطراف الحوار، ولا بد من تحديد مفاهيمها ليفهم كل منا الآخر 
ولتتحدد مناطق الاتفاق ومناطق التمايز؛ ل#ن ذلك مهمة أساسية لتنظيم أي حوار موضوعي 

. عن الاختلافات الجذرية في الرؤية بين الغرب حادٍ يساعد في مقاومة الاستقطاب الناتج 
وذلك لا شك مدخل  .(1)والشرق من ناحية وبين الإسلاميين والعلمانيين من ناحية أخرى

مهم لضبط حدود أي حوار داخل ال#مة الإسلامية بين فصائلها المتعددة وعلى المستوى 
 .ال#مم ال#خرى الخارجي في الحوار بينها وبين

س المصطلحات في أي فن من الفنون أو علم من العلوم مهما جدا، وأداة ولهذا كان قامو 
شديدة التأثير في تكوين الفكر والمذهب والرؤية والهوية، وتكوين الاتجاه الحضاري لمن 
يستخدمه وصبغه بفلسفة واضعيه؛ فالقاموس أحد وسائل توجيه العقل لا سيما في ميدان 

من فهم التراث الإسلامي بواسطة القاموس ذي المنطلقات العلوم الإنسانية. ولن تتمكن ال#مة 
والمفاهيم الغربية؛ ل#ن في ذلك عزلا للعقل المسلم عن تراثه الحضاري في المجالات 

فطوق النجاة لهذه ال#مة هو في إدراكها حقيقة هويتها الحضارية وتفاعلها مع  المختلفة،
                                                             

 29النحل: .  1
محمد عمارة، قاموس المصطلحات  5محمد عمارة، ال#صولية بين الغرب والإسلام القاهرة، مصر : دار الشروق د.ت .  2
محمد عمارة، إزالة الشبهات عن معاني المصطلحات  .(1993صادية في الحضارة الإسلامية )القاهرة، مصر : دار الشروق )الاقت

محمد عمارة، معركة المصطلحات بين الغرب . 49ص(، 1009)القاهرة، مصر: دارالسلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، 
 .11ص ،1004والنشر، ضة مصر للطباعة نهوالإسلام القاهرة، مصر: 



  

152 
 

نتشر على السنة المنظرين وفي  . ويبدأ ذلك من فهمها للمصطلحات التي ت(1)الآخرين
كتاباتهم، وهذه دعوة إيجابية من محمد عمارة للبدء الصحيح ل#ي حوار كذلك للفهم 

فالله عز وجل . الصحيح المدارات أي موضوع تناقش فيه؛ كي لا يكون مجرد حوار طرشان
لحياة؛ قد خلق الناس شعوبا وقبائل ودعاها إلى التعارف والعمل على عمران ال#رض وتطوير ا

ولتحقيق ذلك لا بد من تعايش ال#مم والشعوب ثقافة وحضارةً، ومع ما وضع الله فيهم من: 
تعدد اللغات واختلاف ال#لسنة، كان وجود المصطلحات في الحوار بينهم يحتاج إلى ضبط 
معانيها المتداولة في المناقشات وتحديدها، حيث إن لهذه المصطلحات في كل لغة من 

ومفاهيم ومعاني مختلفة ومتميزة عن نظائرها في اللغات ال#خرى. اللغات مضامين 
فالمصطلحات شائعة بين الجميع لكن تمام فهمها يغُوزه تحديد دلالاتها والتمييز بين ما هو 
مشترك إنساني عام من المعارف والعلوم وما هو من الخصوصيات الثقافية والفلسفية 

تفاوت بينها بالمصطلحات، ووظفتها لصالحها في . وقد اعتنت ال#مم كلها على (1)والدينية
الغالب ال#عم وكانت سلاحا قويا في معاركها مع غيرها من ال#مم، ولا زالت الساحة الفكرية 
في العالم الإسلامي على وجه الخصوص تعاني من ذلك لوقوعها في مرحلة التبعية الفكرية 

وإلى جانب ذلك فإن للمصطلحات  .للغرب في جوانب كثيرة من حياتها اليومية والفكرية
دوراً مهما في الوصول إلى العلوم ولولاها لتعذر علينا معرفة مسيرة العلوم في التاريخ الإنساني، 
فالتطور مستمر في شتى النواحي وهو كذلك في اللغة حين تضع ألفاظا جديدة لمدلولات 

حقيقية إلى مضامين مستحدثة، أو تغير دلالات ألفاظ أخرى أو تخرجها من مضامينها ال
جديدة، فما دامت ال#سباب موجودة فالنطور واقع لا محالة؛ لهذا فإن تحديد المصطلحات 
ورصد التطور الدلالي لها أمر في غاية ال#همية كي لا ندور في حلقة مفرغة لعجز فيها عن 

ي الوصول إلى الهدف. فالمصطلحات مؤشر للفكر ومضامينه ومعبر عن الواقع المعرفي في أ
مجتمع، وهي تتطور من مصطلحات مجردة إلى مدارس ومذاهب وفرق، فتتشعب وتتنوع 

تدفع كل  (3)دليلا على الثراء ولكن عدم التعرف عليها قد تحول إلى إشكالات وعقد فكرية

                                                             

 .157-156ص دار القلم دمشق، محمد عمارة داعية الإحياء والتجديد،  عبدالرزاق، ی،سيع.  1
 .2صإزالة الشبهات عن معاني المصطلحات  عمارة،. محمد  1
 .13، صمصطلحات الفكر الإسلامي المعاصر: دلالاتها وتطورها معجم، فاتح محمد، كاوي.  سه ن 3



  

153 
 

المنشغلين بمجال ال#فكار إلى إعادة اكتشافها وعدم التقليد ال#عمى للشائع ولو كان في  
الآن أكثر شمولية لا سيما إذا اجتهد الباحث في مجال كتابات كثيرة؛ فالبحث 

المصطلحات كما فعل محمد عمارة من مقارنة المصطلحات في الثقافات المختلفة على 
 .نحو ما تدعو إليه الدراسات ال#سلوبية الحديثة

 محمد عمارة الدكتورمكانة المصطلحات في مؤلفات المطلب الاول: 
أهمية كبيرة لتحرير المصطلحات التي يستخدمها، ولذلك محمد عمارة الدكتور وقد أولى 

فقد أفرد لهذا الجانب عدة مؤلفات على رأسها،  (،1)أورد عددًا عظيما منها في مؤلفاته
كتاب إزالة الشبهات عن معاني المصطلحات" الذي يعد كتاباً جامعا لمعظم نتاج عمارة "

مصطلحات الاقتصادية في قاموس ال"في جانب تحرير مضامين المصطلحات، وكتاب 
كتاب في الطريق "و "الحضارة الإسلامية" وكتاب "معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام

كما عمل في مشروعه على  ."إلى اليقظة الإسلامية" وكتاب "الإسلام في مواجهة التحديات
ي لا مشاحة تحرير المصطلحات، وقدم نتاجا فكرياً كبيراً فيما يتعلق بها وبيان مضامينها الت

فيها ابتداء لكن المشاحة تظهر عندما نقارن بين معانيها في ثقافتنا الإسلامية ونظائرها في 
الثقافة الغربية، واعتنى بإبراز المفاهيم الإسلامية التي تؤسس للتكامل بين دوائر الانتماء من 

تقديم النموذج الوطنية والقومية والإسلامية والإنسانية؛ من أجل ترشيد الفكر الإسلامي و 
المتميز بالإسلامية إلى العالم الذي ضل طريقه في تلك الميادين. وقد ساعد عمارة على 
ذلك تنوع ثقافيه واطلاعه على المنتج الثقافي الغربي ومتابعته لما : يصار ما يدور حول 

الخصم  الإسلام وكتابه ورسوله الكريم إذ يقرأ عمارة ذلك بعناية ويرده بتجرد ويستخدم أسلوب 
وفي إطار اهتمامه الكبير بالمصطلحات  لا سيما. في تناوله للمسألة موضع النقاش (1)كثيرا

أحياناً ما كان يشير إلى أن كثرة استخدام المصطلحات في التراث العربي الإسلامي كان سببا 
في اضطراب مضامينها وصعوبة الوقوف على مقصد المتكلم؛ إذ كانت بعض المصطلحات 

ى خاصا لدى فريق ما من الفرق الإسلامية وتحدها ذات معنى مفارق لدى فريق تتضمن معن
آخر، ونتيجة لذلك اختلفت مضامينها مع المصطلحات المستخدمة في ال#بحاث المعاصرة 

                                                             

 .41ص ،دار مفكرون للنشر والتوزيعالمشروع الفكري للدكتور محمد عمارة،  ضا،يحيي ر  جاد،.  1
 .31-30ص، 1016محمد عمارة، مسيرة قلم )القاهرة، مصر: دار المقاصد للطباعة والنشر والتوزيع .  1



  

154 
 

مما زاد اللبس والغموض مما يدفع للقول بأنه أحيانا ما يكون البحث وراء المصطلحات ليس 
لحي النافع، بل قد يكون ذلك ضاراً بنا. وقد دفع الخوض في هو الطريق للتعرف على تراثنا ا

مثل تلك المصطلحات واللبس والغموض اللذين اكتنفاها بعض الباحثين إلى إسقاط كل 
تراث المسلمين في بعض المسائل، وإنكار أن يكون في تراثنا ما يعُتد به في مثل تلك 

ة لا يثبت فيها كثير من الناس، لكن . ولذلك يعد الخوض في ذلك المجال مغامر (1)الميادين
محمد عمارة قد وضع فيها دعالم تساعد من يرغب في تكوين صورة أقرب إلى الصواب عن  

من التشدد  كثير من المصطلحات الدائرة في حياتنا الفكرية والتي أخرجت أنواعا متعددة
 .والغلو

 في دراسة المصطلحاتعمارة  الدكتورمنهج : الثانيالمطلب 
محمد عمارة يقف أمام المصطلحات التي يعرضها مبينا أصول النشأة التاريخية مكانها وكان 

للمعنى اللغوي والمعنى الاصطلاحي في الحضارتين الإسلامية والغربية وما ورد   وزمانيا ومحرراً
، ومن أمثلة ذلك عرضه لمصطلح النص، فيذكر (1)من خلاف في تحديد هذه المصطلحات

كان مثار خلاف واختلاف، بل موضع شبهات وأوهام جعلت وتجعل   أن تعريفه ومضمونه
من جلاء معناه وتحديده مدخلا طبيعيًّا وشرطاً ضروريا لتجنب الاختلاف فتناول ما ورد في 
تعريف النص لدى خواص مفكري الإسلام الذين قصروا تعريف النص على ما هو قطعي 

حول ولا تعرض عليها الاحتمالات لا من قريب الثبوت والدلالة في الثوابت التي لا يصيبها الت
ولا من بعيد. وذكر ما دخل مصطلح النص من مشتبهات عند من وصفهم بالعوام الذين علا 
صوتهم في حياتنا الفكرية مع ارتفاع التقليد وتراجع الاجتهاد والإبداع في حضارتنا الإسلامية، 

ثورات وروايات الكتاب والسنة بل فإنهم لم يكتفوا بإطلاق لفظ النص على كل ألفاظ ومأ
. وهذا تحديد متميز (3)أضافوا إلى المصطلح كل ما كتب ال#قدمون في المذاهب الإسلامية

من عمارة ينطلق من وضعه ال#مور في نصابها إذ يجعل المقدَّس مقدسًا والإنتاج البشري 
وزاد  .ة والإنسانية كلهابشريا ولكل منهما دوره الذي لا يمكن إغفاله في تاريخ ال#مة الإسلامي

                                                             

 .12-16، ص(1009محمد عمارة، مفهوم الحرية في مذاهب الإسلاميين )القاهرة، مصر: مكتبة الشروق الدولية، .  1
 .111ص ، دارالقلم دمشق،محمد عمارة داعية الإحياء والتجديد ، الدكتور عبدالرزاق،عيسى.  1
 .92-96ص (، 1009محمد عمارة، معالم المنهج الإسلامي )القاهرة، مصر: دار الشروق، .   3



  

155 
 

عمارة عند تعرضه لمصطلحي التراث والسلف في العيب على هؤلاء العوام الذين جعلوا التراث  
كلها في كفة واحدة، فوصفهم بأنهم اختصوا الموتى مهمة التفكير للأحياء، وأوجز كثيرا من 

ليس مطلق النقاط حينما تحدث عن علاقة التراث بالتجديد والجمود، فذكر أن ال#مر 
الارتباط بالتراث وليس مطلق التراث ذاته إذا بحثنا عن معايير الجمود والتجديد، فليس هناك 
أي إنسان أو مذهب أو دعوة أو حركة دون سلف ودون تراث، ولذلك فمعايير التمايز في 

 (1)هذا السياق تتمحور حول سؤالين هما: أي لون من التراث؟ وكيف تتعامل مع هذا التراث
صدق عمارة في ذلك الطرح وبان أثره في حياته الفكرية وعرضه للمسائل المختلفة؛ إذ  وقد

بحث في الثراث ليس عن ألفاظ بل عما وراءها وسياقها التاريخي وكيفية اصطحابها في 
الحديث، ولذلك لا يرد أي جزء من أجزاء التراث بل يستفيد من تراث عصر التراجع  العصر

أسباب التراجع لتتجنبها . تراث عصر النهضة؛ إذ يبحث في ال#ولالفكري كما يستفيد من 
 .ال#مة الآن وفي الثاني عن أسباب النهضة لتكون مشعلا في طريق النهضة المعاصرة

ومن بين المصطلحات التي وجدها شائعة دون تحرير مصطلحي العقل والنقل فتناولهما في 
يدعبه العلمانيون بين العقل والنقل،  عدد من كتبه، وكشف انتفاء التعارض المزعوم الذي

فالنقل داع للتعقل والتدبر، والعقل الإنساني في الإسلام أداة فقه الشرع، والنقل يثق في العقل 
لكنه بالطبع يرفض الغرور العقلاني حين يتصور امتلاكه القدرة على عقل كل شيء وأي شيء 

وفي  (1)الله للعمل في حدود ما وظفه وأنه هو سبيل الوعي الوحيد، فالعقل في الإسلام مدعو
تناول عمارة للعقل بهذا المعنى الدقيق رد لكل ما اتهم به من أنه يقدم العقل على النقل، 

وفي كل مرة يعرض فيها عمارة للمصطلحات  .ويوضح العلاقة الوثيقة بين النقل والعقل لديه
عند محاورتهم ألا تتجاهل ما يؤكد أن لها دور كبيراً في مخاطبة الخصوم؛ إذ من الضروري 

يدعون ولا نصادر ما يقولون، وإنما يكون الحوار بالمنطق والحجة، ونتجرد من منطق 
صاحب الحق الذي يخاطب ذاته، ونتحدث بالمنطق الموضوعي الهادئ الذي يفُيد حجج 

الخاصة  الخصوم بمنطقهم، وبلغة العلم وعقلانية الفكر لا بالعواطف أو حتى بمأثوراتنا الدينية

                                                             

 .14صعمارة، ال#صولية بين الغرب والإسلام، .   1
 

 .37صعمارة، مقام العقل في الإسلام، .  1



  

152 
 

. وقد قدم مصطلحات عديدة كالاجتهاد والجهاد والتجديد (1)التي لا يؤمن بها الآخرون
والسلفية والوسطية والتعددية والحرية وكذلك فكرة الاستشراق بيانا لها وردا على أصحابها من 

د الغربيين والشرقيين المقلدين وهو مقام تميز فيه عمارة وقدم للمكتبة فيه كتبا عديدة تشه
بتجرده في المنافشة ورد الشبهات على أصحابها بل ومحاسبتهم بكلامهم الذي يعتمدون 

 .عليه في شبهائهم، ويوظف ال#رقام والإحصاءات توظيفا فعالا في كل ذلك
وقد أسس منهجه في تناوله للمصطلحات وشرحها انطلاقا من إيمانه الكامل والعميق والخبير 

وضرورتها في بيان خصوصية المصطلحات وتمايزها تبعًا  بالخصوصية الحضارية الإسلامية،
لتمايز الحضارات التي تنتمي إليها وضعا في ال#صل أو اقتراضا وتوظيفا. وذلك من أجل 

ضوي محوره ومرجعيته الإسلام. ولذلك هالخروج بنتائج فعالة تفيد في فكرنا وينالنا لنموذج ن
ري، فالتاريخ معين لا تنضب أحداثه مثل التاريخ أهمية كبرى في مشروع عمارة الفك

وتطوراتها، فيقرأه عمارة ويستشهد به ويعلل وقائعه؛ لاستخراج المثل والنموذج الذى يمكن أن 
يكون وعي ال#مة إذا أنعشت ذاكرتها بقراءة التاريخ في مراحله المختلفة وعرفت قدراتها 

ن قدرات تعينها على صراعات الحقيقية من تلك الوقائع التي تتكرر، وتؤكد ما لدى ال#مة م
الحاضر وتقودها نحو المستقبل. فالتاريخ الإنساني عموما والإسلامي على وجه الخصوص 
عند عمارة لا بد أن يكون نقطة انطلاقنا؛ إذ إنه بما فيه من إيجابيات وسلبيات له دور كبير 

ويؤكد  .(1)تقبلفي تحديد بوصلة الإنسانية كلها وخاصة ال#مة الإسلامية في رؤيتها للمس
محمد عمارة دائما في رؤيته للمصطلحات أن ال#مة بحاجة إلى فقه جديد، بالرغم من أن 
فقهنا القديم ثروة فكرية لا مثيل لها في العالم، ولكن ليس معنى هذا أن كله صالح، فقيه 
أفكار بنتُ عصرها، وليست هي الإسلام. لذلك هناك حاجة إلى فقه جديد معتمد على 

، يعُلي من قيمة الماضي وينتقي منه ويضيف إليه ما يقتضيه الحاضر، دون مخالفة القديم
لنص ثابت فظروف العالم الجديدة تحتاج لفقه جديد في العلاقات الدولية، لا تلفي شيئا 
مما كتب عن دار الإسلام ودار الحرب في كتب التراث، فهذه مصطلحات بنت ظروفها، 

وتحديدها. فالعلاقة الوثيقة بين تراث ال#مة ومستقبلها لا تعني يلزمها الفحص والإضافة إليها 
                                                             

 .14، 3ص ،1999 ضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع،نهمحمد عمارة القدس بين اليهودية والإسلام القاهرة، مصر : دار .  1
 .39-33، ص1997،محمد عمارة، الوعي بالتاريخ وصناعة التاريخ )القاهرة، مصر: دار الرشاد .  1



  

151 
 

تصير تطبيقاتنا المستقبلية عين تجارب السلف، وتعيد  صب المستقبل في قوالب التراث حتى
حياتنا الفكرية مسائل الجدل التي شغلت حيزا كبيرا في مخطوطات التراث. فقد تعلمنا من 

ه في الكون، فالعلوم وتطبيقاتها تتطور دون فصل ال#مة طور هو سنة من سنن اللتالتراث أن ال
 .عن جذورها، فالجديد حامل ل#صالة الماضي، يستمد منه الثبات والتواصل والتميز

وقد سعى محمد عمارة إلى التمييز بفوارق مفصلية جادة بين العديد من المصطلحات 
تلك التي تشكل خلطا في  المتداولة والمشتركة بين العالمين الشرقي الإسلامي والغربي،

استخدام المصطلح الواحد في غير ما وضع له من معان مقصودة ومتباينة في كل من 
الحضارتين الشرقية الإسلامية والغربية وقصد من ذلك التمييز إلى توضيح الرؤية أمام القارئ، 

ميا ومراعاته الدقة عند استخدام تلك المصطلحات والوقوف على الفرق في المعاني إسلا
وغريبا، ومن أمثلة تلك المصطلحات العلمانية وال#صولية والتشريع والحرية والحكم والاجتهاد 
والعقلانية. وقد أكد على اضطراب مقولة لا مشاحة في الاصطلاح، وأثبت أن هناك مشاحة 
واختلافات بين مقاصد المصطلحات، وأنه لا بد من تثبيتها ومعرفتها بدقة لإزالة اللبس حين 

ويوضح رأيه في التعامل مع ما هو  .تدعائها واستخدامها في عرض ال#فكار والمعتقداتاس
وافد غربي وما هو تراث إسلامي، فيضع منهجا واضحًا في رؤيته لهذين المصدرين 
المتغايرين، يقوم على التمييز بين النصوص وبين مقاصدها وأهم هذه المقاصد هو العدل، 

طعية الدلالة والثبوت وبين النصوص ال#خرى لا سيما أحاديث والتمييز بين نصوص الوحي الق
الآحاد أو الموضوعة أو الضعيفة أو التي لا يتسق منطقها عندما تعرض على روح الشريعة 
ومنطق القرآن الكريم. بالإضافة إلى التميز بين الشريعة التي هي نهج ومقاصد وبين تطبيقات 

ابت وتطبيقات السلف واجتهاداتهم ليست دينا، السلف واجتهادات ال#قدمين فالشريعة ثو 
والتمييز (. 1)وليست ثوابت ملزمة لمن يعيش واقعا مغايرا للواقع الذي عاشوا فيه واجتهدوا له

بين الدين الذي وضعه الله وأوحى به وبين تطبيقات السلف لهذا الدين على واقع عصرهم 
العقائد وال#صول والنهج والحدود الذي تغير وانقضى، هو تمييز بين النصوص المتعلقة ب

 .(1)والحلال والحرام، وبين النصوص التي جاءت تقنينا لواقع دنيوي متغير بالضرورة

                                                             

  .166-161صطلحات بين الغرب والإسلام، ص: معركة المو  ،166ص الإسلام في مواجهة التحديات، ،ة. عمار  1
  .167ص ،الإسلام في مواجهة التحدياتعمارة، .  1



  

151 
 

 لتباس المفهومي للمصطحات: الإالثالثالمطلب 
إنه لا "عبارة: هي العبارات الشائعة على ألسنة المثقفين وفى كتابات المفكرين والعلماء،  من

هذه العبارة على ال#لسنة وفي الكتابات بمعنى: أنه  تتردد". لمصطلحاتمشاحة فى ال#لفاظ وا
باحث أو كاتب أو عالم في أن يستخدم المصطلح، أى مصطلح، وبصرف علي أي لا حرج 

النظر عن البيئة الحضارية أو الإطار الفكرى أو الملابسات المعرفية أو الفلسفية والعقدية التي 
ذات الدلالة الاصطلاحية هي ميراث لكل  لفاظت وال#فالمصطلحا. ولد ونشأ وشاع فيه

صادقة  -في تقديرنا–وهذه العبارة  ،الحضارات، ولجميع ألوان المعرفة، ولكل بني الإنسان
تحتاج إلى ضبط لمفهومها، حتى لا يشيع منها الخلط، بل والخداع،   لكنها، أيضا ،تماماً 

فكر التي ترددها، دون ضبط وتحديد ال ائركما هو حادث لها ومنها الآن لدى عديد من دو 
إذا نظرنا إلى أى مصطلح من المصطلحات باعتباره  فنحن .مضمون لما يوحى به ظاهرها من

المعنى، فسنجد صلاح  وع اء يوضع في ه مضمون من المضامين، وبحسبانه أداة تحمل رسالة
و ال#دوات على وصلاحية الكثير من المصطلحات وال#لفاظ الاصطلاحية ل#داء دور ال#وعية 

وهنا ، الفكرية المتعددة والعقائد والمذهبيات المتميزة قامتداد الحضارات المختلفة وال#نسا
أنه لا مشاحة فى "عبارة: -سنكون حقاً وصدقا أمام المعنى الدقيق والصادق لهذه العبارة 

 أما إذا نحن نظرنا إلى هذه ال#لفاظ والمصطلحات من زاوية. "ال#لفاظ والمصطلحات
حيث الرسائل الفكرية التي حملتها ال#دوات:  منالمضامين التي توضع في أوعيتها، و 

حاجة ماسة، إلى ضبط معنى هذه العبارة، وتقييد إطلاقها بل و  فسنكون بحاجة المصطلحات
 .(1) من ألفاظ وتحديد نطاق الصلاح والصلاحية التي يشيع عمومها من عموم ما تحمل

وبإزاء العديد من الحالات، فحص والتدقيق، وفي كثير جدا من هنا، سنجد أنفسنا، عند ال
المصطلحات، أمام أوعية عامة، و أدوات مشتركة بين الحضارات وال#نساق الفكرية والعقدية 
والمذهبية، وفي ذات الوقت، أمام مضامين خاصة، و رسائل متميزة، تختلف فيها، وتتميز بها 

كة، لدى أهل كل حضارة من الحضارات المتميزة، وعند هذه ال#وعية العامة و ال#دوات المشتر 
كل نسق أو مذهب أو عقيدة من ال#نساق الفكرية والمذاهب الاجتماعية والعقائد الدينية، 
وخاصة منها تلك التى امتلكت وتمتلك من السمات الخاصة والقسمات المميزة ما جعلها 

                                                             

 .3ص م.1004. عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، 1



  

151 
 

ل#مثال سبيلًا لجلاء هذا وليس كضرب ا. (1) ويجعلها ذات مذهبية خاصة وطابع خاص
القانوني « فمن المصطلحات الشائعة في ميدان التشريع: المعنى، وتأكيد صدق هذا المفهوم

–مؤسسة -القانون، فردا كان أو جماعة « يشرع»، يوصف به من «الشارع»مثلاً، مصطلح: 
في  والمجالس النيابية التي تمثل سلطان ال#مة "مشرع له"و « شارع»فواضع القانون  ،
مصدر » و –هنا–« فالشارع» .القوانين« تشرع» ،«تشريع القوانين، هى هيئات تشريعية»

هو حال مصطلح ا هذ. هو إنسان، فردا كان أو هيئة تشريعية«: التشريع و واضع الشريعة
لا مشاحة في هذا » -حقا-فهل « القانون»في ميدان « التشريع و الشريعة»و « الشارع»

إن الإجابة عن إطار كل ال#نساق  ؟!«مضمونن م« وعاؤه»ا يحمل المصطلح الشائع، وفيم
مشاحة »الفكرية، ومن قبل كل المعتقدين بمختلف المذاهب والمعتقدات ومن ثم فإن هناك 

ومشاحة كبيرة فيه كوعاء صالح وكأداة  مشاحة تامة في مضمونه، ،أكيدة في هذا المصطلح
ن الحضارة الغربية، الذى لا يؤمن بوجود إن اب. دقيقة وصالحة لحمل الرسالة والمضمون

شريعة إلهية تنظم الجانب المدني والاجتماعي والاقتصادي والسياسي للدولة والاجتماع 
الإنسانى، يؤمن بأن الإنسان، فردا كان أو طبقة أو أمة، هو المصدر ال#ول ن البشري والعمرا

-ذلك في إطار أصول الشريعة  فالإنسان هو الشارع سواء أكان، وال#خير للشريعة والتشريع
. أم في إطار فروع الشريعة-كما تسمى في الحضارة الغربية   -قواعد ومبادئ القانون الطبيعى

بهذا المعنى طبيعي وصادق في هذا الإطار، إطار الحضارة التي لا  «الشارع»فهذا المصطلح 
كان السبب في  ء أسوا« الواقع المادى»شارع غير هذا الإنسان، وخارج هذا »تؤمن بوجود 

ذلك هو الطابع المادى الإلحادى لهذه الحضارة، أم المنحى والتوجه العلماني الذي يرفض 
ولما كان هذا الموقف، هو شأن . فى شئون الدولة والاجتماع والعمران« الإلهى»تحكيم 

غربي وسمة من سمات الحضارة الغربية، وقسمة من قسمات طابعها المادى ومذهبها 
حتى يصبح مصطلحها فيه ومضمون هذا  ،، فإنه ليس من المشترك الإنساني العامالعلماني

 .(1) لا مشاحة فيه في أية حضارة من الحضارات»المصطلح مما 

                                                             

 .4. انظر: المرجع السابق نفسه، ص1
 .7م، دار الشروق، ص 1993لحضارة الإسلامية. الطبعة ال#ولى، . عمارة، محمد. قاموس المصطلحات في ا1



  

122 
 

ففى الحضارة الإسلامية، التي مثلت العقيدة الإسلامية وتمثل أيديولوجيتها ومذهبية أمتها منذ 
بما -لمدني وإبداعها الإنساني في الحضارة أن أصبحت الروح السارية في كل علوم تمدنها ا

في هذه الحضارة الإسلامية يدل مصطلح  ،–فيه من سياسة واجتماع واقتصاد ودولة وعمران
وهذه ال#صول ليست إبداعًا إنسانياً   ،الشارع على واضع أصول الشريعة، ويختص به»

به الوحى، دينا يتدين وضع إلهى نزل »وإنما هي  -في الحضارة الغربية _كالقانون الطبيعي 
 ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ چ چ چ ڃ ئي. به إنسان هذه الحضارة

ولما كانت  .(1)ئى کک ک ک ڑ ڑ ژ ڈژ ڈ ڎ ڎ ڌ
الله، _« شارعها»هذه الشريعة الإلهية، هي خاتمة الشرائع الإلهية لبنى الإنسان، فلقد وقف 

ت النهج فيما هو متغير فيها وبها عند ال#صول والمبادئ والقواعد التي حدد -سبحانه وتعالى
ومتطور من شئون الدنيا، مع التفصيل لما هو دينى، أو ما هو من الثوابت الدنيوية التي لا 

 ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ئي :للشريعة هو الله« فالشارع» .يلحقها تطور أو تغيير
ومن ثم فإن إنسان هذه  .(3)ئى ںں ڱ ڱ ڱ ڱ ئي ،(1)ئى ڱ

أن يعطى سلطة التشريع ووصف  -دينهوهو مؤمن ب-لا يستطيع  الحضارة الإسلامية
القوانين التي ه أما إبداع هذا الإنسان المسلم في القانون الإسلامي، وسنُ  .ل غ ي ر الله« الشارع»

له تعرض تُ ف رِ عُ عن أصول الشريعة، وتواكب المستحدثات والمتغيرات وتستجيب لكل ما لم 
 ،«الفقه»الإسلامي فهو  ع القانونيأما كل هذا الإبدا  .النصوص والحدود وال#صول الإلهية

في الحضارة الإسلامية، وكان الله « الشريعة»عن « الفقه»ومن هنا كان تميز  .فقه المعاملات
هنا، نجد أنفسنا أمام . ، وليس الله«الفقيه»لا الإنسان، وكان الإنسان هو « الشارع»هو 

فقط ولا « مضمونال»نموذج من نماذج المشاحة فى ال#لفاظ والمصطلحات، ليس في 
 .(4) فحسب، بل وفى اللفظ والوعاء وال#داة أيضاً!« الرسالة»

                                                             

 . 13الشورى: .  1
 12الجاثية: .  1
 42المائدة:  3. 
 .7م، ص1993. عمارة، محمد. قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية، الطبعة ال#ولى، 4



  

121 
 

هي وهم   -في عالمنا المعاصر وفي ظل ثورة وسائل الاتصال-وإذا كانت العزلة الحضارية 
وإذا كانت المضامين الغربية والغريبة لكثير من المصطلحات العربية الإسلامية قد ، كبير

الداخلي، نظرا لنجاحات التغريب فى حياتنا  فكري والثقافيأصبحت جزءا من واقعنا ال
وكذلك  ،الفكرية والثقافية والإعلامية وإذا كان الحوار بين حضارتنا والحضارات ال#خرى

الحوار بين تيارات الفكر في واقعنا الثقافي، هو طوق النجاة من الاستقطاب الفكرى المدمر 
إن تحرير مضامين المصطلحات، واكتشاف مناطق ف، إذا كان ال#مر كذلك، لمختلف الفرقاء

وخصوصا تلك المصطلحات -الاتفاق ومناطق التمايز في معاني ومفاهيم هذه المصطلحات 
هو مهمة  -ال#كثر شيوعا، وال#كثر إثارة للجدل بين تيارات الفكر في عصرنا وفي واقعنا

الفكرية من خطر  أساسية، وأولية بالنسبة ل#ى حوار فكرى حقيقى وجاد ينقذ حياتنا
وإذا كانت هذه هي . بين الفرقاء المتحاورين« لغة فكرية واحدة»الاستقطاب الحاد، ويوجد 

الرسالة التى نطمح أن تحملها صفحات هذا الكتاب تحرير مضامين المصطلحات ال#هم 
من للمزيد -فإننا ، وال#كثر شيوعا وال#كثر إثارة للجدل والخلاف في حياتنا الفكرية المعاصرة

صفحات تمثل نموذجا على  -إلحاقا بهذا التمهيد- التأكيد على أهمية هذه القضية نقدم
. ضرورة تحرير مضامين المصطلحات، كشرط أولى وأساسي ل#ى حوار فكرى مثمر وجاد

صفحات من الحوار حول مقاصد الشريعة الإسلامية، تكشف عن ضرورة تحرير مضامين 
نخلى بين القارئ وبين ، عدها. با تطبيقيا لهذه القضيةالمصطلحات ومفاهيمها ونقدم نموذج

مفاهيم المصطلحات التي يدور العراك حولها بين الحضارة الغربية وبين حضارة الإسلام وبين 
 .(1) العلمانيين والإسلاميين في حياتنا الفكرية المعاصرة

 تحرير مضامين المصطلحات: أمثلة لالرابعالمطلب 
من حقيقة أننا نعانى من فوضى فى مضامين  ا الفكرية المعاصرةكتابات كثيرة فى حياتن

 –الوعاء الواحد  -ففي المصطلح  .الاحتكاك بالحضارة الغربية المصطلحات، أحدثتها حقبة
أثناء الحوار بين أهل الموروث وأهل الوافد نجد أنفسنا أمام مفاهيم مختلفة، وأحيانا 

الواحد ال#مر الذي يجعل كثيرا من حواراتنا متناقضة، تساق وتقدم في المصطلح الوعاء 
مما يفرض علينا جميعا . دون أن ندرى، بل ودون ذنب من المتحاورين -« حوارات طرشان»

                                                             

 .11السابق. ص. عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، المرجع 1



  

122 
 

أن نجعل الفريضة ال#ولى لإدارة الحوار فيما بيننا هي البدء بتحديد وتحرير مقاصدنا من 
لتي تمثل مفاهيمها مناطق المفاهيم والمضامين التي نعنيها ونحن نستخدم المصطلحات، ا

 وعلى سبيل المثال: (1) للحوارات، وأحيانا المنازعات
 العقلانيةأولاً: 

ليكون واحدا من المبادئ الكلية الثلاثة  "العقلانية"مبدأ حامد أبو زيد يقترح الدكتور نصر 
. وليس هناك عاقل يعى إسلامه يختلف على ضرورة العقل والعقلانية ،لمقاصد الشريعة

من الضرورات « الحفاظ على العقل»قدماء الذين ينتقدهم الدكتور نصر قد جعلوا وال
لكن .. أي عقل ؟ وأية عقلانية  .والمبادئ والمقاصد الكلية للشريعة قبل أكثر من ألف عام

إلى تحرير مضامين ومفاهيم  -نتبين مواقعنا وانتماءاتنا یک-القضية التي تحتاج  یتلك ه؟ 
كما رأى ويرى   -« لعقل: العضو المادى، الذى تفرز حركته الفكرهل هو ا .المصطلحات

؟ الفلاسفة القدماء الجوهر المجرد، كما قال كثير من»الماديون وبعض الوضعيين ؟ هل هو 
هو الغريزة والملكة واللطيفة الربانية المتعلقة بالقلب والجوهر واللب الإنساني؟. فعلى  أم

إذ هناك عقلانية التنوير الغربي «. العقلانية»لمراد من يتحدد ا« العقل»تحديد المراد من 
سلطان  -بل وتستنكر-وشعارها: لا سلطان على العقل إلا للعقل وهي بذلك تنفى وتنكر 

سبيلى المعرفة المؤتمنين على  والتجربة« العقل»على عقلانية الإنسان، وترى في  وحىال
العقلانية المؤمنة، التي تبلورت في علم »بينما هناك  .تحصيل المعارف التي تستحق الاحترام

« العقل»ب  « النقل»وهى التي تقرن ، الإسلامي، لتقرير الدين وليس لنقضه -الكلام-التوحيد 
هو ملكة إنسان محدود الإدراك نسبى  لعقلإيمانا منها بأن ا« النقل»ب  « العقل»وتحكم 

ففيه ما لا  .ط، سبحانه وتعالىذى العلم المطلق والمحي هو نبأ« النقل»المعارف، بينما 
الكون في »إلى « الوحى»بعد إضافتها  -العقلانية المؤمنة » وهذه. يستقل العقل بإدراكه

 مصادر المعرفة تجعل سبل المعرفة أربع هدايات، هي: العقل، والنقل، والتجربة الحسية
قلانية التنوير ع كما صنعت–فلا تقف بسبل المعرفة، فقط عند العقل، والتجربة  .والوجدان

فعن أى عقل وعن أية عقلانية يجرى الحديث؟ عقلانية: استبعاد  . الوضعية والمادية -الغربي
-لا سلطان على العقل إلا للعقل؟ أم عقلانية المؤاخاة بين الشريعة والحكمة  ، و«الشرع»

                                                             

 15. المرجع السابق نفسه، ص  1



  

123 
 

ل السنة قد إن أه"تلك التي بلغ الغزالي القمة عندما ميزها وحددها فقال:  ،-بتعبير ابن رشد
تحققوا أن لا معاندة بين الشرع المنقول والحق المعقول، وعرفوا أن من ظن وجوب الجمود 

وأن من تغلغل في  ،على التقليد، واتباع الظواهر، ما أتُوا به إلا من ضعف العقول وقلة البصائر
ولئك تصرف العقل حتى صادموا به قواطع الشرع، ما أتوا به إلا من خبث الضمائر. فميل أ

إلى التفريط، وميل هؤلاء إلى الإفراط، وكلاهما بعيد عن الحزم والاحتياط. فمثال العقل: 
البصر السليم عن الآفات والآذاء، ومثال القرآن: الشمس المنتشرة الضياء، فأخلق بأن يكون 
طالب الاهتداء المستغنى إذا استغنى بأحدهما عن الآخر في غمار ال#غبياء. فالمعرض عن 

ل، مكتفيا بنور القرآن، مثاله: المتعرض لنور الشمس مغمضا للأجفان، فلا فرق بينه وبين العق
فعن أى عقل وعن أية عقلانية نتحدث؟ إن . (1)العميان . فالعقل مع الشرع نور على نور

هذه العقلانية هى من مقاصد  المطلوب، أولا، هو تحرير مضمون المصطلح، حتى نعلم أ
على أنقاض الشرائع؟ أم هى من المقاصد والمبادئ الكلية للشريعة الفلسفات التي قامت 

 .(1) !الإسلامية؟
 الحريةثانياً: 

باعتبارها المبدأ الكلى الثاني في مقاصد -« الحرية»ومثل ذلك حديث الدكتور نصر عن 
فلقد أضاف الشيخ  .بل كما سبقت الإشارة-« المبدأ »فليس هناك خلاف على  -الشريعة

لكن تظل الحاجة قائمة . «مقصد الحرية»إلى المقاصد الخمسة  (3)عاشورالطاهر بن 
، «العبودية»إذا كانت الحرية هى نقيض «. الحرية»وماسة لتحرير مرادنا بمضمون ومفهوم 

فالمؤمن يرى فى ذل العبودية لله  .فلابد من تحديد: حرية من؟ وفي مواجهة العبودية لمن؟

                                                             

 .۰،۳ص ،بدون تاريخ –القاهرة  –طبعة المطبعة المحمودية التجارية ، . الاقتصاد في الاعتقاد1
 .16. عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، المرجع السابق. ص 1

الطاهر بن عاشور: رئيس المفتين المالكيين بتونس  محمد م( 1973 - 1279ه  =  1393 - 1196) ابن عاشُور.  3
( شيخا للإسلام مالكيا. وهو من أعضاء 1931مولده ووفاته ودراسته بها. عين )عام  وشيخ جامع الزيتونة وفروعه بتونس.

ام من أشهرها )مقاصد الشريعة الإسلامية( و )أصول النظ المجمعين العربيين في دمشق والقاهرة. له مصنفات مطبوعة
الاجتماعي في الإسلام( و )التحرير والتنوير( في تفسير القرآن، صدر منه عشرة أجزاء، و )الوقف وآثاره في الإسلام( و )أصول 

. الإنشاء والخطابة( و )موجز البلاغة( ومما عني بتحقيقه ونشره )ديوان بشار بن برد( أربعة أجزاء. وكتب كثيرا في المجلات
 .174ص/6جانظر: ال#علام للزركلي 



  

124 
 

والإنسانة المؤمنة لا ترى . ما يراه الماديون والوضعيون وهذه الحرية هي عكس ،قمة الحرية
« العفة»بينما غير المؤمنة ترى في . قيودا تنتقص من حريتها« العفة» في حقوق الله في

هذا "كما في بعض المجتمعات المعاصرة: –استعبادا، فترفع شعار الحرية الجنسية، قائلة 
الشهوات والغرائز المحرمة قيودا على الحرية  وبينما يرى المؤمن فى". جسدى .. أنا حرة فيه

واستعبادا لعقله وروحه، يرى فيها غير المؤمن تحقيقا ل#لوان من الحريات الإنسانية يقيم في 
والمسلم يرى حريته حرية الإنسان . سبيل الحصول عليها ال#حزاب، ويفجر من أجلها الثورات

ومحدودة بحدود الله وحقوق الإنسان  فهي حرية محكومة. الخليفة لله في استعمار ال#رض
بينما الإنسان . في هذه الحرية محدودة بحقوق الله، التي تمثل بنود عقد وعهد الاستخلاف

المادى والوضعى يرى حريته حرية الإنسان: سيد الكون فلا حدود ولا قيود على حريته إلا 
-بينما الإنسان المسلم  .كما أنه لا سلطان على عقله إلا لعقله،  حدود الحرية والاختيار

هو عبد »وبعبارة الإمام محمد عبده: « هو سيد فى الكون، وليس سيد الكون -الخليفة لله
« الحرية»ف ال ق ض ي  ة ليست الاتفاق على تبنى مصطلح  .(1)«الله وحده وسيد لكل شيء بعده

قضية تحرير وتحديد مضامين  -كما رأينا-وإنما هي « العبودية»ورفض مصطلح 
 ال#مة الواحدة ذات الثقافة الواحدة بينما نحن»لمصطلحات وذلك حتى لا نعيش في وهم ا

والملاحظة الثانية: هي على قول الدكتور نصر: إن . «ثقافتان»و « أمتان»-في الحقيقة 
هو واحد –في المشروع الإسلامي « العقل»والحق أن « العقل هو مركز المشروع الإسلامي»

التي تمثل سبل المعرفة في الإسلام: العقل والنقل والتجربة والوجدان ال#ربع،  من الهدايات
وإنما هو جزء من كل،  وهذا هو الذى يجعله عقلا مؤمنا، ل#نه غير منفرد بتحصيل المعرفة،

 :وفه ،أما مركز المشروع الإسلامي ،تتكون منه سبل المعرفة فى نظرية المعرفة الإسلامية
 .والرعاية والعناية ذات والصفات والخلق وال#فعال والتدبيرالتوحيد للذات الإلهية فى ال

فهذا هو التصور الإسلامي الجامع  .والاستخلاف الإلهى للإنسان في استعمار ال#رض
إله واحد وعالم مخلوق . في العلاقة بين الله والعالم والإنسان« المشروع الإسلامي»لفلسفة 

وإنسان، خليفة الله، قد  .لمسبب ال#سبابال#خرى مخلوقة  ،الله، تحكمه وتسيره أسباب
ظواهر العالم والطبيعة لتعينه على أداء أمانة الاستخلاف في عمران ال#رض، وفق  هسخرت ل

                                                             

 .17. المرجع السابق نفسه، ص1



  

125 
 

ومنها العقلانية - بنود عقد وعهد الاستخلاف، ال#مر الذى يعطى كل مفاهيم المصطلحات
فلسفات وال#نساق الفكرية خصوصيات إسلامية تميزها عن نظائرها في ال -والحرية والعدالة 

وجماع التصور الإسلامى والعقل فيه واحد من  "مركز المشروع الإسلامي"هذا . ال#خرى
أقول هذا وأنا من أكثر الذين خدموا فكر العقلانية  الهدايات وليس هو مركز المشروع!

ومن المقلدين -النصوصيين » من« حتى لقد صرت متهما -التراثي منه والمعاصر–الإسلامية 
 .لا أنفيه« اتهام»و وهو شرف لا أدعيه-«  بأنى رائد التيار العقلاني« الظاهرية الجديدة»

 لكن الحق أحق بأن يقال وأجدر بالاتباع!
 السننثالثاً: 

إن سنن التاريخ، هي ": هى قول الدكتور نصر: ال#خريوالملاحظة يقول الدكتور عمارة: 
بر عنها القرآن الكريم ب  سنة الله التي لن تجد لها القوانين الكلية التي ع السنن التي تمثل

، فلماذا «سنن الله» عندما يسمى القرآن الكريم السنن والقوانين ب  :. وأنا أتساءل(1)"تبديلا
 ھ ھ ھ ہ ئي« فاعلها»إنها في القرآن، مضافة إلى ؟! «سنن التاريخ»نقول عنها: إنها 

 ئىئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئي ،(1)ئى ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ےۓ ے ھ

 ئى ئى ئې ئې ئې ئۈئۈ ئۆ ئۆ ئۇ ئۇ ئي ،(3)ئى ی ی ی ئى
إن ؟! «الله»وليس « التاريخ»وهل فاعلها هو ؟ «التاريخ»فلماذا نضيفها إلى  .(4)ئى ئى

ظرفها ومحلها وسياقها، وليس هو الفاعل لهذه السنن والقوانين وتلك مشكلة »التاريخ هو 
يم المادية والوضعية إلى تثير قضية تسرب المفاه -الذى قد لا يكون مقصودا-« التعبير»في 

المصريون »و«! المادة لا تفنى، ولا تُسْت حْد ث»وذلك من مثل مقولات: « ثقافتنا المؤمنة
أن الإيمان يعلمنا أن الإنسانية قد بدأت بالنبوة مع  .«!القدماء أبدعوا التوحيد قبل الديانات

ولو   ،تاريخ، وفق سنن اللهالخ.. الخ. إن الإنسان في الرؤية الإسلامية، يصنع ال -والتوحيد

                                                             

 .105م، ص 1000أبوزيد، نصر حامد. الخطاب والتأويل، الطبعة ال#ولى، القاهرة، المركز الثقافي العربي، . 1
 .61: ال#حزاب.  1
 .25غافر:  3
 .43فاطر:  4



  

122 
 

كانت السنن التي لا تبديل لها، هي سنن التاريخ، لما كان بمقدور الإنسان صنع التاريخ، 
 .ل#نه سيكون عبدا لسنن التاريخ التي لا يستطيع لها تبديلا ولا تحويلا

إنه لا خوف على عقائدنا وديننا من ): هى على قول الدكتور نصر: ل#خريوالملاحظة ا
ت العلوم الإنسانية المتطورة وإنما الخوف من الجمود والتقليد، اللذين يمثلان حصون منهجيا

وأنا الذى قدمت عشرات الكتب فى نقد  والرأى عندى(. الدفاع في المؤسسات التقليدية
أن الخوف يجب أن يكون من شقى التقليد  -الجمود والتقليد والدعوة إلى الإحياء والتجديد

 ومصدريه: ولونيه
 .( التقليد لتجارب سلفنا ومناهج قدمائنا، والجمود عليها، والوقوف عندها وحدهاأ)
ب( والتقليد لتجارب الآخر الحضارى، ومناهج العلوم الإنسانية والتصورات الفلسفية عند )

 عندها.هذا الآخر، والجمود عليها، والوقوف 
 –مع الحوار حولها–فيها  أو جلاء الاختلاف -التي لابد من الاتفاق عليها -ونقطة البدء 

 هي:
أننا أبناء حضارة متميزة، مع تحديد نطاق التميز وسماته ومعالمه، أى نطاق ومعالم  .1

، التي تحفظ على الحضارة وحدتها «الثوابت الحضارية الإسلامية الممثلة للهوية
 .وتواصل إسلاميتها عبر الزمان والمكان

لرفض من موروثنا الفكرى ومن المواريث وأن هذا التميز الحضارى هو معيار القبول وا .1
 .الفكرية للحضارات ال#خرى

ن ةٍ "سنة وقانون أبدى « التجديد»وأن  .3 ذِهِ الْ#مَُّةِ ع ل ى ر أْسِ كُلِ  مِائ ةِ س  إِنَّ اللَّه  ي  ب ْع ثُ لِه 
دُ ل ه ا دِين  ه ا  –الاجتهاد و التجديد -الاجتهاد فريضة أبدية وهما »وأن  (1)"م نْ يُج دِ 

وأن هذا اللون من  ،النسق الفكرى الإسلامي المتميز من داخله لسبيل لتطويرا
مخالف ومختلف عن الجمود على موروثنا  -التطور من داخل النسق- التجديد

                                                             

لى، المحقق: شعيب ال#رناؤوط ومحمد  أجزاء، الطبعة ال#و  7. أبو داود، سليمان بن ال#شعث السِ جِسْتاني، سنن أبي داود،  1
م، رواه عن أبي هريرة رضي الله عنه، كتاب: الملاحم، باب: ما يذكر في 1009كامل قره بللي، بيروت، دار الرسالة العالمية، 

 .349ص  4ج  ،وقال الشيخ ال#لباني: صحيح 4191 قرن المائة، رقم الحديث:



  

121 
 

، والتي تقيم «الثوابت»التى تنكر « الحداثة»والتقليد لسلفنا ومخالف ومختلف عن 
 .جذورمع ال#صول والمنابع والمبادئ وال« قطيعة معرفية
الغربية التي إذا استعرناها وأضفناها إلى  ليست هي الحداثة "المعاصرة"أى أن ما نسميه 

 ،أصالتنا، كنا قد جمعنا الحسنيين، وأمسكنا بطرفي المجد، وبلغنا غاية المراد من رب العباد
 -وهى كذلك-هي تفاعل مع عصرنا نحن، وإذا كانت لنا أصالة متميزة « المعاصرة»وإنما 
ويزيد من أهمية هذه . لابد وأن تكون متميزة كذلك، عصرنامع أى تفاعلنا -معاصرتنا فإن 

اللحاق بركب التقدم »في عبارة  الملاحظة، ما حدده الدكتور نصر ل#متنا من مهام، أوجزها
أم أنها هي  هى اللحاق بالركب؟! حقا -هل مهمتنا- وهو قول يثير تساؤلنا:« والمدنية

اللحاق -إن اللحاق بالركب هو أمنية المهزوم نفسيا  .!تميز حضاريا ؟النهوض لقيادة ركب م
هو  –المنتصر ماديا-« الآخر»أما نحن، فإننا نجادل ونمارى فى أن  ،-بركب المنتصر

فللتقدم مفاهيم متعددة . «للتقدم»بالمعنى الحقيقي والمتكامل والمتوازن « المت ق دم»
-متميز عن المذهب الباطني  ،م في التقدمومذهب الإسلا، وللحضارات فيه مذاهب شتى

الذى يضع  -وعن المذهب المادى والوضعى-فناء الخلق في الحق »الذي يسعى إلى 
، «اللحاق بالركب»ومن ثم فإن مهمة المشروع الإسلامي ليست « الخلق على عرش الحق

الخلق  وإنما النهوض لقيادة ركب حضارى متميز، يجسد نموذجا حضاريا متميزا يكون فيه
، فإن «التقليد»، والإفراط في « الإبداع»وإذا كانت مأساتنا هي الفقر فى . خلفاء للحق

سيظل غائبا من حياتنا ما لم نتفق على أننا أصحاب نموذج حضارى متميز وإلا فما  الإبداع
جاهزة، ومعلبة، ومعروضة من قبل « النموذج –البضاعة »الحاجة للاختراع والإبداع إذا كانت 

 (1) خرين ؟!الآ
التي -هي حول دعوى الدكتور نصر حامد أبو زيد أن المبادئ الثلاثة  -والملاحظة ال#خيرة 

، برأية المبادئ الكلية هي –وهي العقلانية والحرية والعدالة – يقترحها لتكون مقاصد للشريعة
الطاهر والتي بلغت ستة عند -بينما المبادئ الخمسة التي حددها القدماء مقاصد للشريعة 

هي برأى الدكتور -بن عاشور وهي: الدين، والعقل، والنفس، والعرض، والمال، والحرية 

                                                             

 .19الغرب والإسلام، المرجع السابق. ص . انظر: عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين 1



  

121 
 

. وليست كلية وأنها يمكن أن تندرج تحت مبادئ الدكتور نصر« مبادئ جزئية» –نصر
 أم أن العكس هو الصحيح؟! والسؤال هو: هل هذا صحيح

مية، كما استنبطها وحددها ال#صوليون إننا إذا تأملنا المقاصد الكلية للشريعة الإسلا :ملخص
ال#بواب والميادين أمام  وهي أبعاد مفتوحة –وإذا أعطاها عقلنا المعاصر أبعادها الحقيقية-

فسنجد أنفسنا أمام منظومة جامعة ل#ركان ومقومات وضرورات الاجتماع ، الاجتهاد الإسلامى
. لى صراط الفطرة الإنسانية السويةالعمران البشرى ع»يستقيم  الإنساني، تلك التي بدونها لا

حامل أمانة إقامة العمران ومكانته «: الإنسان»هو التعبير عن « النفس»فالحفاظ على 
هو التعبير عن جوهر إنسانية الإنسان، « العقل»والحفاظ على . السامية في العمران الإنساني

تيارى، الذي تأسست الذي تميز به عن سواه من المخلوقات، عندما انفرد بالتكليف الاخ
هو المقصد الذى أضافه و -« الحرية»والحفاظ على  «المسئولية والحساب والجزاء»عليه 

 هو المعبر عن ال#مانة التي حملها الإنسان في الاستخلاف، بعد-الشيخ الطاهر بن عاشور 
ما أبت المخلوقات ال#خرى حملها وفى نطاقها وحدودها تتمثل المذهبية الإسلامية التي 

والحفاظ على العرض والنسب هو التعبير عن قوام ف. ددتها نظرية الخلافة والاستخلاح
والحفاظ على . ، أولى لبنات الاجتماع في كيان الشعب وال#مة«ال#سرة»وأساس بناء 

وزينة الحياة الدنيا بعمران  والعدالة الاجتماعية هو التعبير عن قوام الرخاء الإنساني« المال»
هو التعبير عن ضبط كل مقومات العمران « الدين»والحفاظ على ة. هذه الحياالواقع المادى ل

الروح الإلهية  -مع التطور والارتقاء-الإنساني بالضوابط الإلهية، التي تحفظ لهذا العمران 
 متغيرات الزمان والمكان»، رغم «الهوية»والصبغة الدينية التي تضمن التواصل والوحدة في 

لإنسان: الخليفة لله، وليس ا يجعل هذا العمران الإنساني: عمران وذلك على النحو الذي
مكانة مقاصد الشريعة من قضية العمران تلك هي «! عمران الإنسان: المتمرد على مولاه

-وإذا كان التأمل  .المبادئ الكلية الحاكمة والمقومات والضرورات وهى مكانة:« البشرى»
يقول إن المبادئ الثلاثة التي يقترحها -الاختصاص ومن الكافة، فضلا عن أهل  -بادى الرأى

فمن الذى . لكليات الست التي حددها ال#صوليونا الدكتور نصر هى موجودة بالفعل في
يستوعب من؟! وأين الجديد الذى أثمرته القراءة الجديدة للنصوص الدينية، بالمناهج 

كما ادعى   –دلالات اللغويةعندما وقفوا فقط عند ال-الجديدة التي غفل عنها ال#صوليون، 



  

121 
 

هي منهاج في النظر،  -التي يقترحها الدكتور نصر-« العقلانية»إن . عليهم الدكتور أبو زيد؟!
كمنهاج _ لعدالةاكذلك _ مقصد: الحفاظ على العقل -مكانها الطبيعي فى المبدأ الكلى

، «المالالحفاظ على »مقصد:  -مندرجة في المبدأ الكلى-في حل المشكلة الاجتماعية 
كما رأينا -فليس هناك  -أضافه الشيخ الطاهر بن عاشور-مقصد قائم بذاته «: الحرية»و

اللهم إلا إذا كان الجديد هو . للدكتور نصر في هذا المجال« الجديدة»تضيفه القراءة  جديد
كان من غير المتصور أن يدعو الدكتور   وإذا. وليس الإضافة والاستيعاب ،الخوف والاستبعاد

فإن  _أى الإنسان والحياة_الحفاظ على النفس  »إلى الحذف والاستبعاد لمبدأ  نصر
، والمقترحات الجديدة ستكون استبعاد مبدأى «الجديدة»النتيجة الوحيدة لهذه القراءة 

وهى نتيجة  ،ميةمن مقاصد الشريعة الإسلا "الحفاظ على الدينو " "الحفاظ على العرض"
بل وأعيذه من أن تكون  ،قيقها الدكتور نصر حامد أبو زيدأستبعد يسعى إلى تقريرها وتح

ثم من الذى يقول إن مبدأ . المقاصد الكلية لقراءته الجديدة للنصوص الدينيةهذه هي 
إذا  لكليةفأين تكون ا، ؟!«المبادئ الكلية»، وليس من «یمبدأ جزئ»الحفاظ على الدين هو 

 والدين الإسلامي على وجه، تص به الدينالذى يخ« الإطلاق والخلود والشمول»لم تكن في 
بائسة للفوضى الشائعة في مضامين  إن أغلب حواراتنا هى ضحايا ؟!الخصوص

ولتحديد مناطق الاتفاق، ومناطق  ،ى يفهم كل منا الآخرك-وعلينا  . المصطلحات
ومفاهيم  مضامين أن نبدأ بتحرير وتحديد ،ولتنظيم حوار موضوعى وجاد وبناء ،الاختلاف

 .(1)مصطلحاتال
 لملحدةا العلمانيةالمبحث الثالث: 
 المصطلح وملابسات النشأةالمطلب الأول: 

للكلمة الإنجليزية  -مصر والمشرق العربي–، هو الترجمة التي شاعت «الع لْم انيَِّة»مصطلح 
"SECU LARISM من الدنيا والعالم والواقع -" بمعنى الدنيوى والعالمي والواقعي-

أي الديني الكهنوتي النائب عن السماء، والمحتكر لسلطتها، والمالك  المقابل للمقدس
–لمفاتيحها، والخارق للطبيعة وسننها، والذي قدس الدنيا قداسة الدين، وثبت متغيراتها 

                                                             

 .10. انظر: المرجع السابق نفسه، ص 1



  

112 
 

. ول#ن هذا هو معنى المصطلح، فى نشأته (1) ثبات الدين –العلمية والقانونية والاجتماعية
لدنيوية والمذهب الواقعى فى تدبير العالم من داخله، وليس النزعة ا–وملابساته ال#وربية 

لكن صورته غير «. مانيةلالع»أو « العالمية»فلقد كان قياس المصدر هو  -بشريعة من ورائه
هى التى قدر لها الشيوع والانتشار،  والعلمانية، كنزعة في تدبير  -«العلمانية»-القياسية 

ومن ثم فهم -ة لشئون الإنسان، لا يمكن فهمها العالم، وكمذهب في المرجعية الدنيوي
بمعزل عن الملابسات ال#وربية، لنشأتها في إطار الحضارة الغربية -الموقف الإسلامي منها

المسيحية، بجذورها الإغريقية الفلسفية، وتراثها الروماني القانونى، والإضافة المسيحية لهذه 
القضايا هو مما يخرج هذه الدراسة عن  وإذا كان التفصيل فى هذه، الجذور وذلك التراث

 فإننا نكتفى بالإشارة إلى بعض القضايا في شيء من الإيجاز:، آفاقها ومقاصدها
لقد ظلت المسيحية، منذ نشأتها وعبر قرون طويلة من حياتها في المجتمعات ال#وربية: دينا 

العلمانية قد عرفت ول لا دولة، وشريعة محبة لا تقدم للمجتمع مرجعية قانونية ولا نظاما
من أمثال هوبز  –تيارا مؤمنا بالله استطاع فلاسفته –غير التيار المادى الملحد–ال#وربية 

Hobbs – (1)  ولوكLok (3)  وروسوRousseau  (4) - التوفيق بين الإيمان بوجود إله
البشري في خالق للعالم وبين العلمانية التي ترى العالم مكتفيا بذاته، فتحصر تدبير الاجتماع 

وكان هذا التوفيق مؤسسا على التصور ال#رسطى لنطاق ، سلطة البشر المتحررة من شريعة الله

                                                             

. وانظر: 16ه، ص 1440انظر: البهي، محمد. العلمانية والإسلام بين الفكر والتطبيق، القاهرة، هدية مجلة ال#زهر، .  1
 .14-10لامية المعاصرة، المرجع السابق، صالحوالي، سفر بن عبد الرحمن. العلمانية نشأتها وتطورها وآثارها في الحياة الإس

نشره   .الفلسفة السياسية اشتهر بأعماله فيم( أبو الفلسفة التحليلية، إنجليزي، 1679-1522. تومسا هوبز ) 1
د.  انظر: .العقد الاجتماعي والذي كان ال#ساس لمعظم الفلسفة السياسية الغربية من منظور نظرية م1651عام  لوياثان كتابه

 .505ص الفلسفية،عبد المنعم الحفني، الموسوعة 
 زعيم المذهب الحسي، وأحد كبار ممثلي النزعة التجريبية في انجلترا، ( يوحنا لوك، يدعى بحقٍ م1704 – 1631) لوك.  3

سس تجريبية أسفة آثار تجاوزت انجلترا إلى كل العالم المتحضر، ووضع والفل ولقد كان لآراء لوك في السياسة والدين والتربية
 .401ص الفلسفية،د. عبد المنعم الحفني، الموسوعة  . انظر:جديدة

هو كاتب وأديب وفيلسوف وعالم نبات جنيفي، يعد من أهم كتاب عصر التنوير، م( 1772-1711. جان جاك روسو ) 4
السياسية، التي أدت إلى قيام الثورة الفرنسية. حيث أثرت أعماله في التعليم  ساعدت فلسفة روسو في تشكيل ال#حداث

د. عبد المنعم  . انظر:يعُتبر كتابه: العقد الاجتماعي حجر الزاوية في الفكر السياسي والاجتماعي الحديث .وال#دب والسياسة
 .116ص الفلسفية،الحفني، الموسوعة 

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%8A%D8%A7%D8%B3%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%8A%D8%A7%D8%B3%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%82%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%85%D8%A7%D8%B9%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%82%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%85%D8%A7%D8%B9%D9%8A


  

111 
 

لكنه قد أودع  ،فالله في التصور ال#رسطي، واحد مفارق للعالم، وخالق له. عمل الذات الإلهية
ى، أو رعاية في العالم والطبيعة ال#سباب التي تدبرهما تدبيرا ذاتيا، دونما حاجة إلى تدخل إله

فالحركة توجد فى الشيء بذاته ولذاته لا من حيث أن شيئا  ،إلهية فيما بعد مرحلة الخلق
وعناية الله موقوفة على ذاته، ولا تدخل له في  ،خارجيا هو الذي يحدث فيه هذه الحركة

(1) ال#حداث الجزئية في العالم والطبيعة
يه، فالعالم مكتف بذاته، تدبره ال#سباب المودعة ف ،

–وهو وحده مصدر المعرفة الحقة، القابلة للبرهنة والتعليل، وتدبير الدنيا مرجعيته الإنسان 
هكذا استندت العلمانية في  .دون رعاية أو تدبير أو تدخل من السماء –بالعقل والتجربة

فرغ  ،فهو مجرد خالق-ال#رسطي لنطاق عمل الذات الإلهية على التصور« دنيويتها»تأسيس 
كصانع الساعة الذي –ق وانحصرت عنايته بذاته، دونما رعاية أو تدبير للمخلوقات من الخل

أودع فيها أسباب عملها، دون حاجة لوجوده معها وهي تدور! وساعد العلمانية على 
التصور المسيحي لعلاقة الدين بالدولة، فهو تصور يدع ما لقيصر  ،الانتصار لهذه النزعة

الروح ومملكة السماء، دون أن يقدم شريعة للمجتمع  لقيصر، ويقف بالدين عند خلاص
ثورة تصحيح »الدين فى الكنيسة وفى الضمير الفردى « سجن»والدولة، ال#مر الذي جعل 

وساعدها على ذلك أيضا، أن التراث الرومانى فى فلسفة . الدين وليس عدوانا على« ديني
دين وأخلاقياته وشريعته السماوية ، غير المضبوطة بال«المنفعة»التشريع والتقنين، قد جعل 

. فكان الطريق إلى القانون الوضعى مفتوحا أمام العلمانية، يزكيه هذا التراث .هي المعيار
هكذا نشأت العلمانية، في سياق التنوير الوضعى الغربى، لتمثل عزلا للسماء عن ال#رض، 

ا المرجعية تدبير العالم وتحريرا للاجتماع البشرى من ضوابط وحدود الشريعة الإلهية، وحصر 
فهي ثمرة عقلانية التنوير الوضعى،  .في تدبي ر ع المه ودنياه« السيد»فى الإنسان، باعتباره 

 -في تدبير العالم-الذى أحل العقل والتجربة محل الله والدين، وهى قد أقامت مع الدين 
في ، ان يخضع إلا لعقلهفلم يعد الإنس-وبعبارة واحد من دعاة التنوير الغربي –قطيعة معرفية 

الكبرى التي تفصل بين  -)المعرفية(- أيديولوجيا التنوير التي أقامت القطيعة ال#بستمولوجية
عصرين من الروح البشرية: عصر الخلاصة اللاهوتية للقديس توما ال#كويني، وعصر الموسوعة 

م عصر العقل فراح ال#مل بمملكة الله ينزاح لكي يخلى المكان لتقد .لفلاسفة التنوير

                                                             

 .106 – 104ص  -طاليس  مادة أرسطو -سفة( د. عبد الرحمن بدوى )موسوعة الفل.  1



  

112 
 

وراح نظام النعمة الإلهية ينمحى ويتلاشى أمام نظام الطبيعة وأصبح حكم الله  ،وهيمنته
إنها عزل السماء عن  . يطلق الحكم ال#خير باسم الحرية الذيالبشرى،  الوعيلحكم  خاضعا

 (1) محل الله! -العمران البشرى تدبير في–ال#رض، والدين عن الدنيا، وإحلال الإنسان 
 رفض العلمانيةلالأصول الإسلامية مطلب الثاني: ال

إذا كان التصور ال#رسطى لنطاق عمل الذات الإلهية  وهو ة: ر يقول الدكتور محمد عما
وهو التصور الذي لم  " الرعاية والتدبير للعالم والطبيعة والعمران الإنساني"دون « الخلق»

لقيصر والذي  ون تدخل من الله في مايناقضه التصور النصراني الذى ترك ما لقيصر لقيصر، د
دعمته فلسفة التشريع الرومانية التي جعلت مقاصد التشريع تحقيق المنافع والمصالح الدنيوية، 

إذا كانت هذه ، دونما ربط لها بال#خلاقيات الدينية أو القيم الإيمانية أو السعادة ال#خروية
د فتحت الطريق أمام رد الفعل التصورات والمنطلقات فى الموروث الحضارى الغربي، ق

العلماني على استبداد الكنيسة واحتكار اللاهوت للدنيا والدولة والاجتماع والمعارف والعلوم، 
التي تعزل السماء عن ال#رض، وتحرر العمران الإنسانى من الضوابط  ،بحسبان العلمانية

سبان هذه العلمانية هي بح، الدينية، وتطلق الحرية للإنسان في سياسة المجتمع كسيد للكون
ال#قرب للتصور ال#رسطى لنطاق عمل الذات الإلهية، ولدعوة النصرانية أن نترك ما لقيصر 

 .ولفلسفة التشريع الرومانى فى تحرير القانون من القيم الإيمانية والمقاصد الشرعية لقيصر،
إلى حيث  فالتصور الإسلامي لنطاق عمل الذات الإلهية يتعدى حدود الخلق للمخلوقات

لقد . يكون الله سبحانه وتعالى، أيضا الراعي والمدبر لكل عوالم وأمم وعمران المخلوقات
لنطاق عمل الذات  -يوهو ذاته التصور ال#رسط-سف ه القرآن الكريم تصور الوثنية الجاهلية 

 -ةفى ال#رسطي-الإلهية فهو فى التصورين مجرد خالق، بينما التدبير للدنيا والعمران موكول 
في الوثنية الجاهلية موكول إلى  -وهو-إلى الإنسان وال#سباب المودعة في الطبيعة وظواهرها 

 .(1)الشركاء وال#صنام والطواغيت

                                                             

. انظر: عمارة، محمد. علمانية المدفع والإنجيل التحالف غير المقدس بين المدفع العلماني وإنجيل المنصرين، الإسماعيلية، 1
 .50م، ص 1007مكتبة الإمام البخاري، 

 .12م، ص 1996شر والتوزيع، . عمارة، محمد. العلمانية بين الغرب والإسلام، الكويت، دارالدعوة للن1



  

113 
 

 ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ئيسفه القرآن الكريم هذا التصور عندما قال: لقد 

 ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ے ے ھ ھ ھھ ہ

 ى ېې ې ې ۉۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ ۈ ۈ ۆ

 ئيمرفوض  یالخلق لله، والتدبير لغير الله تصور جاهلج علُ ف.   (1)ئى ئا ئا ى
 ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ں ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ

 ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ےے ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہہ

الشبيهة بالمفهوم العلماني –فهذه القسمة . (1) ئى ۈ ۈ ۆ ۆ ۇۇ
هي سوء حكم للجاهليين يسفهها القرآن ويرفضها . «الدين لله والوطن للجميع»لشعار: 

نطاق عمل الذات الإلهية وفي مقابل ذلك يقدم الإسلام تصورها ره لنطاق التصور الإسلامي ل
، وداخل نحتى ما هو مقدور للإنسا. ومدبر كل أمر ،عمل الذات الإلهية: خالق كل شيء

في نطاق قدرته وإرادته وفعله، هو فيه خليفة الله سبحانه، يدبره الإنسان، بإرادة إلهية، 
الاستخلاف، وكعبد لسيد  وعهد م بشريعته، التي تمثل عقد، كخليفة لله، ملتز یوتكليف شرع

« التدبير»و « الخلق» –في التصور الإسلامي–الوجود، وليس كسيد لهذا الوجود! فلله 
 ڇ ڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ئيقال تعالي:  .جميعا!

 گ کگ ک ک ک ڑڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌڌ ڍ ڇڍ ڇ

 بي بى ئي ،(4) ئى ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻڻ ڻ ڻ ں ئي ،(3)ئى گ گ
فليس التصور  .(5) ئى حج جم جح ثي ثى ثم ثج تي تى تم تخ تح تج

الإسلامي لنطاق عمل الذات الإلهية بالذى يحدد نطاق عمل الله فى الخلق وحده، محررا 
الطبيعة والعالم والاجتماع والإنسان من معالم وضوابط التدبير الإلهى والرعاية الإلهية لعوالم 

                                                             

 .32. الزمر:  1
 .136. ال#نعام:  1
 .53. يونس:  3
   54.. الاعراف: 4
  .50، 49طه:   .5



  

114 
 

فهو له  انو لله، حتى ما هو للإنسفكل شيء في هذا التصور الإسلامى، ه ت.المخلوقا
 ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ئي: بحكم الاستخلاف والوكالة والنيابة لله

كفى بهذه الآية وحدها  .(1)ئى ې ې ې ۉ ۉ ۅ ۋۅ ۋ ۇٴ ۈ ۈ
حتى لتبلغ الحرية الإنسانية  ،الإلهي في كل شيء التدبيرمعبرة عن إيمان المسلم بالحضور و 
أى -استأثر، سبحانه، بالخلق وال#مر  لقد .(1) !ة لله ؟ذروتها إذا بلغ المؤمن ذروة العبودي

واستخلفنا في استعمار ال#رض، فجعل لنا الشورى فى ال#مر  -بالإيجاد والتدبير جميعا
والإرادة والقدرة والاستطاعة لإقامة الدين وصناعة العمران وصياغة الحياة  والتدبير للعمران

 ڦڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ئي :وتحديد م سارات التواريخ، كخلفاء الله

 ی ی ئى ئى ئى ئې ئې ئې ئۈ ئي ،(4)ئى ڻ ں ں ئي ،(3)ئى

 ئى یی
 ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گگ ک ک ک ک ڑ ڑ ژ ژ ئي ،(5)

 ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ںڻ ں ڱ ڱ ڱ ڱ

هكذا يقطع التصور الإسلامي لنطاق عمل الذات الإلهية  .(6) ئى ھ ہ ہ ہ
ه مدبرا لكل شيء الطريق على العلمانية، فمحال أن يجتمع ويتوافق في قلب المسلم تصور الل

وراعيا لكل أمر، مع تصور عزل السماء عن ال#رض، وتحرير العمران الإنساني من ضوابط 
الله وكما تميز ميراثنا الحضاري عن الميراث الحضاري الغربي، في تصور عمل  ريوحدود تدب

ي كذلك تميزت فلسفة التشريع ف. هذا الوجود فيالذات الإلهية، ومن ثم فى مكانة الإنسان 
والتي  -سواء في مبادئ الشريعة الإسلامية وقواعدها ومقاصدها–النسق القانوني الإسلامي 

                                                             

 163، 161.  الانعام:  1
 .33. عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، المرجع السابق، ص 1

 .159. أل عمران:  3
 .32. الشوري: 4

 .59. النساء:  5
  . 23النسا،:   .6



  

115 
 

الذي هو إبداع الفقهاء المسلمين المحكوم بمبادئ  أم في فقه معاملاتها هي وضع إلهى
 .(1) الشريعة وقواعدها وحدودها ومقاصدها

لمصلحة ا ال#خلاق و تميزت فلسفة الإسلام في التشريع عندما ربطت المنفعة بلقد 
فأغلقت هذه الفلسفة التشريعية  .ب المقاصد الشرعية و سعادة الدنيا ب النجاة يوم الدين

 يالعلماني مانعة إمكان تعايشه مع النسق التشريع–الإسلامية الطريق أمام القانون الوضعي
ة ومبادئها الذي يحكم سلطات ال#مة في التقنين بسيادة حاكمية الوضع الإلهي لحدود الشريع

فالمصلحة التي يتغياها القانون الإسلامي هي المصلحة الشرعية  . وقواعدها ومقاصدها
التي يريد الفقه الإسلامى جلبها ليست اللذة « المنفعة»و« المصلحة»المعتبرة وليست مطلق 

الشهوة أو مطلق المنفعة بالمعايير الدنيوية الخالصة للدنيا، ذلك ل#ن المسلم لا يمحض  وأ
فقط، وإنما يمحضه، مع الصلاة والنسك، جماع المحيا والممات « نسكه»و « صلاته»ربه 
(1) ۈئى ۈ ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ئي

«: العلمانية»هي تلك  .
 وهذا هو موقف الإسلام والفكر الإسلامي منها، سواء في اجتهادت التوجه والنشأة والملابسا

إبداع فكرنا ي أم ف المنطلقات الإسلاميةأم فى ال#صول و  ،ات تيار الإحياء والتجديد الحديث
 .الإسلامي الوسيط
 بالعلمانية الغربيةالمسلمين  لمثقفينابعض نبهار إالمطلب الثالث: 
بالعلمانية الغربية، فتبنوها، ودعوا إلى سلوك طريقها  -من مثقفينا المحدثين-أما الذين انبهروا 

علاقة الدين بتدبير الدولة والمجتمع  في نهضتنا، كما حدث للغربيين في نهضتهم وقالوا عن
إن "و "إن السياسة شيء والدين شيء آخر. "(3)عد ما بين السياسة والدينيا بُ  والعمران:

 .(4)"وحدة الدين ووحدة اللغة لا تصلحان أساسا للوحدة السياسة ولا قواما لتكوين ال#وطان

                                                             

. انظر: عمارة، محمد. علمانية المدفع والإنجيل التحالف غير المقدس بين المدفع العلماني وإنجيل المنصرين، الإسماعيلية، 1
 . 67م، ص1007مكتبة الإمام البخاري، 

 . 164.  الانعام: 1
لام، الطبعة الثالثة، القاهرة، مطبعة مصر، علي، عبد الرازق، الإسلام وأصول الحكم بحث في الخلافة والحكومة في الإس. 3

 .69م، ص1916
 .14-13م، ص1014طه، حسين. مستقبل الثقافة في مصر، القاهرة، مؤسسة هنداوي،  .4



  

112 
 

في علاقة الدين بالدولة  –ووافس–فلقد كانوا هم الذين نظروا إلى إسلامنا بمنظار نصراني 
العقل الشرقى »ك م ا نظروا إلى تراثنا وحضارتنا، وإلى ،  والسياسة بين الإسلام والنصرانية

فرأوا الخلافة الإسلامية كهانة .. المسلم الذي أبدع هذا التراث وصنع الحضارة، بمنظار غربي
 يونانيا، منذ القدم، وبعد مستبدة تحكم بالحق الإلهى المقدس ورأوا في العقل المسلم عقلا

ومحمد  ،کالنصرانية  -ندهمع–والإسلام ، كالإنجيل  -عندهم–ل#ن القرآن  .التدين بالإسلام
بسياسة الدولة أو تدبير الاجتماع أو بناء  كان كالخالدين من الرسل، لا شأن له  -عندهم-

- ل الشرقي هولقد ضُربت عقولهم في مصانع الفكر الغربي، فقالوا: إن العق. العمران؟!
، مرده إلى عناصر ثلاثة: حضارة اليونان وما فيها من أدب وفلسفة وفن -كالعقل ال#وربى

والمسيحية وما فيها من دعوة إلى الخير وحث ، وحضارة الرومان وما فيها من سياسة وفقه
لم وكما لم يغير الإنجيل من الطابع اليوناني للعقل ال#وربي. فكذلك القرآن، . «على الإحسان

يغير من الطابع اليوناني للعقل الشرقى، ل#ن القرآن إنما جاء متمما ومصدقا لما في الإنجيل 
فى نهاية ال#مر  وإن الحضارة العربية والحضارة الفرنسية يقومان على أساس واحد، هو .(1)

 .«(1)الحضارة اليونانية اللاتينية 
إسلامنا نصرانية وخلافتنا كهانة وقرآننا  لقد شوهت المناهج الغربية رؤاهم، وزيفت وعيهم، فرأوا

هو طريقنا إلى النهوض، كما  « الحل العلماني»ومن ثم رأوا  ،إنجيلا وشريعتنا قانونا رومانيا
أمرا قابلا للتفسير دون « التغرب»وإذا كان هذا  .كان حاله فى سياق النهضة ال#وربية الحديثة

هو الموقع الذى قادت إليه العلمانية « الكارثة»فإن ال#مر الذي يبلغ في الغرابة حد ، التبرير
بعضا من مثقفينا الذين تمذهبوا بمذهبها، موقع التبعية للحضارة الغربية الغازية، والولاء 

بل وإعلان التسليم والاستسلام لإرادة الغرب في استلابنا واحتوائنا . للمركزية الغربية العنصرية
وإلا فماذا تعنيه كلمات الدكتور طه  ،والحكم والتشريع وإلحاقنا بنموذجه الحضارى فى الإدارة

التزمنا أمام أوربا أن نذهب مذهبها »(: لقد م1973 - 1229ه   1393 -1306حسين )
في الحكم، ونسير سيرتها في الإدارة، ونسلك طريقها في التشريع. التزمنا هذا كله أمام أوربا. 

                                                             

 .17انظر: المرجع السابق نفسه، ص.  1
ها: عبد طه، حسين. من الشاطئ الآخر، كتابات طه حسين الفرنسية التي جمعت وترجمت بعد وفاته، جمعها وترجم.  1

 .152م، ص1997الرشيد صادق، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار الهلال، 



  

111 
 

 -(م1932)-ومعاهدة إلغاء الامتيازات  -(م1936)-وهل كان إمضاء معاهدة الاس ت ق لال 
العالم المتحضر بأننا سنسير سيرة ال#وربيين في الحكم والإدارة  إلا التزاما صريحا قاطعا أمام

نسير »العلماني بالالتزام بما ألزمنا به الغرب، من أن « الاعتراف»إن هذا . (1) «والتشريع؟
نقل قضية تبنى العلمانية في بلادنا إلى مستوى ي، سيرة ال#وربيين فى الحكم والإدارة والتشريع

في  –بوعى أو بغير وعي-فالقضية تتجاوز أحيانا دائرة الاختلاف في الفكر، لتصب  .آخر
وإذا كان الدكتور طه حسين قد تجاوز هذا الإنبهار بالغرب،  خانة التفريط في الاستقلال؟!

اته هذه تذكرنا بكلمات موقظ الشرق فإن كلم (1) والالتزام بما سعت أوربا إلى إلزامنا به
لقد علمتنا التجارب أن المقلدين » وفيلسوف الإسلام جمال الدين ال#فغاني، التي قال فيها:

من كل أمة، المنتحلين أطوار غيرها، يكونون ف ي ه ا من اف ذ لتطرق ال#عداء إليها وطلائع الجيوش 
؟! «(3)ون ال#بواب، ثم يثبتون أقدامهم الغالبين وأرباب الغارات يمهدون لهم السبيل، ويفتح

فإسلامية الدولة وإسلامية القانون، فضلا عن أنهما من فرائض الإسلام، فإنهما من معالم 
 م.الاستقلال الحضارى للأمة الإسلامية ولديار الإسلا

 التنصيرستراتيجية إالمبحث الرابع: 
 التعريفالمطلب الأول: 

ة بين أبناء الديانات ال#خرى، أو في أوساط الوثنيين التنصير: هو الدعوة إلى النصراني
، «الإنجيل»، باعتبارها دعوة إلى «التبشير»واللادينيين، وتسمى هذه الدعوة، أحيانا: 

لكن ال#دق في التعبير عن الدعوة إلى النصرانية هو  ،«البشارة»باليونانية: -والإنجيل معناه
ير وحركاته في العالم الإسلامي بمراحل ولقد ارتبطت دعوات التنص. «التنصير»مصطلح 

وحقب الاحتكاك الحضاري بين الغرب النصرانى والشرق الإسلامى، إذ لم تكن الكنائس 

                                                             

 .37طه، حسين. مستقبل الثقافة في مصر، المرجع السابق، ص. 1
 .30العلمانية بين الغرب والإسلام، الكويت، المرجع السابق، ص انظر: عمارة، محمد.. 1

 -196ص، م1962سنة محمد عمارة، طبعة القاهرة،  د. وتحقيق:اسة در  ،ال#فغانيال#عمال الكاملة لجمال الدين أتظر: .  3
197. 



  

111 
 

الشرقية، منذ الفتح الإسلامي، في الحالات التي تجعل التنصير للمسلمين هدفا بارزا من 
 .(1) صرانيتهمن أهدافها، إذ كان همها ال#كبر الحفاظ على ما تبقى من رعيتها على

 للتنصير تطور التأريخيالمطلب الثاني: ال
لم تمارس الكنائس الغربية في الشرق الإسلامى نشاطا ( 1)وفي حقبة الحروب الصليبية 

فالتخلف الحضارى للغرب، بالمقارنة مع الشرق الإسلامى، وغلبة طابع  ،ملحوظا في التنصير
أبوابا للتنصير في الشرق، باستثناء محاولات  الصراعات المسلحة، لم تفتح للنصرانية الغربية

فشل أغلبها لاستمالة المسيحيين الشرقيين إلى مذاهب الغرب وكنائسه أما في العصر 
الحديث وفي ظل الزحف الغربي على الشرق، والذي صادف ضعف الشرق، وتراجعه 

ار الشرق بوفود الحضارى، فلقد اقترنت هيمنة الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة على أقط
الإرساليات الغربية التنصيرية إلى بلادنا، سافرة حينا، ومن خلال المدارس والجامعات 

ال#حايين وإذا كانت حملة بونابرت على مصر  من والمؤسسات الدينية والثقافية في كثير
( قد مثلت بداية غزو الغرب لقلب العالم الإسلامي، بعد أن التف حوله م1792_ه 1113)

فلقد مثلت فترة الوفاق بين محمد على -لعقود ال#ولى للقرن الخامس عشر الميلادىفي ا
م ( وبين فرنسا أول اختراق كاثوليكي  1242 _1770ه   1365 - 1124) باشا الكبير

وبالطبع فلم يكن هذا الاختراق على  ،للمجتمع المصرى -وهو مذهب النصرانية في فرنسا–
ان اقتطاعا لشريحة من أقباط مصر ال#رثوذكس ليتمذهبوا حساب المسلمين فى مصر، وإنما ك

بمذهب الكاثوليك ولقد كان ذلك هو دأب طلائع التنصير الغربي، في محاولاته إقامة قواعد 
ومواطئ أقدام لمذاهبه وكنائسه في الشرق، إذ كان ال#سهل والآمن له تحويل بعض نصارى 

لممارسة الهدف ال#ول  -مة ركائزه فى بلادنابعد إقا-الشرق عن مذاهبهم إلى مذاهبه، تمهيدا 
وبعد تراجع مشروع محمد على باشا، وحصار . لدعواته وحركاته ، وهو تنصير المسلمين

                                                             

 .60. انظر: عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، المرجع السابق، ص1
التي قام  الحروببصفة عامة مصطلح يطلق حاليًا على مجموعة من الحملات و الحروب الصليبية أو الحملات الصليبية. 1

، كانت بشكل (1191 - 1096) من أواخر القرن الحادي عشر حتى الثلث ال#خير من القرن الثالث عشر ال#وروبيون بها
من أجل  الصليب رئيسي حروب فرسان، وسميت بهذا الاسم نسبة إلى الذين اشتركوا فيه وكانت حملات دينية وتحت شعار

كبيت المقدس، ولذلك كانوا يخيطون على  ال#راض المقدسة الدفاع عنه وذلك لتحقيق هدفهم الرئيسي وهو السيطرة على
 من قماش أحمر.  الصليب ألبستهم على الصدر والكتف علامة

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AD%D8%B1%D8%A8
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AD%D8%B1%D8%A8
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D9%88%D8%B1%D9%88%D8%A8%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D9%88%D8%B1%D9%88%D8%A8%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/1096
https://ar.wikipedia.org/wiki/1291
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B5%D9%84%D9%8A%D8%A8_%D9%85%D8%B3%D9%8A%D8%AD%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B5%D9%84%D9%8A%D8%A8_%D9%85%D8%B3%D9%8A%D8%AD%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B1%D8%A7%D8%B6%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%82%D8%AF%D8%B3%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B1%D8%A7%D8%B6%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%82%D8%AF%D8%B3%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B5%D9%84%D9%8A%D8%A8
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B5%D9%84%D9%8A%D8%A8


  

111 
 

 –(م1240ه   1156والذى بدأ بمعاهدة لندن )-الغرب لتجربته، وتفكيك عناصر قوتها 
الازدياد، وكان أخذ تسلل النفوذ الغربي إلى المجتمع المصرى والمجتمعات الشرقية فى 

التنصير واحدا من آليات الهيمنة الغربية الزاحفة على بلادنا، تمهيدا للاستعمار السافر، ودعما 
ثم توج  -بمصر التي علت كفة نفوذها-ول#ن نصرانية انجلترا  .لسلطات احتلاله بعد قيامها

سة المشيخية فى ل#ن نصرانية انجلترا بروتستانتية، وهو مذهب الكنيهذا النفوذ بالاحتلال، 
كان التنصير البروتستانتي، بواسطة الإرساليات ال#مريكية سباقا إلى العمل التنصيرى فى .أمريكا

وحدة المذهب فى انجلترا وأمريكا قد مصر، على حين استأثرت فرنسا بالشام بل لعل 
أتاحت للاستعمار أن يدع التنصير المذهبه، لكن بواسطة إرساليات أمريكية الإنجليزي في 
مصر حتى يكسب من إقامة ركائز النصرانيته، دون أن يتحمل أوزار ردود الفعل المحلية لهذا 

ة ال#رثوذكسية، ال#مر الذي التنصير، الذى بدأت إرسالياته باقتطاع نفر من الكنيسة القبطي
أما أول تشكيل ل#ول . وحد موقف المسلمين وال#رثوذكس ضد نشاطات إرساليات التنصير

إبريل سنة  13في مصر، فلقد حدث في  –البروتستانتية-كنيسة المشيخية مجمع لل
 .(1) !واحد ، من سبعة أعضاء، لم يكن من بينهم مصرىم1260

 سلامفي أقطار الإالمطلب الثالث: ألوان التبشير 
ومن التحديات أيضا في طريق الدعوة في الوقت الراهن، التنصير أو التبشير بالنصرانية بين 
أوساط المسلمين، خاصة بين العوام والدهماء ومن لاحظ لهم من الثقافة الإسلامية الضامنة 

يتعدد حسب علما أن التبشير المسيحي ليس لونا واحده بل هو  .للحصانة العقدية والمعرفية
الجمهور الذي يراد تعديل أفكاره وتصوراته العقدية والفكرية، فهناك ما يأخذ صورة  نوع

النقاش العلمي الجدلي، وهذا النوع من التبشير ليست له نتيجة إيجابية واضحة، ل#ن الإسلام 
 معه كل فطرة سليمة، كما يتماشى أصوله ثابتة لا تتزعزع، مؤسسة على المنطق الذي تنسجم

معه كل تفكير حر نزيه. وهناك تبشير سوفسطائي يلجأ إلى التشكيك في أصول الإسلام، 
وقلب الحقائق، وتحقير الحضارة الإسلامية والفكر الإسلامي، ومحاولة البرهنة على رد القرآن 
إلى الجذور المسيحية. وهناك أيضا التبشير الذي يتخفى وراء أساليب الرحمة والعمل 

المستشفيات وبناء المدارس ورعاية ال#يتام وتقديم المعونات العينية في الخيري، كإقامة 
                                                             

 .61ارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، المرجع السابق، ص انظر: عم. 1



  

112 
 

حالات النوازل والجوائح كالجفاف والمجاعة والفيضانات والحروب.. إلخ. وذلك بهدف 
القرصنة بعقائد هؤلاء البسطاء وخطفهم من وسطهم الاجتماعي الطبيعي. منطلق أن النفس 

 .(1) إليها البشرية مجبولة على التعلق بمن أحسن
حتى آلام البشر لم تسلم من استغلالهم، بل إنهم يعتبرونها مشروعاً مسيحيا ناجعا!! وفي 
ذلك يقول مؤلفا كتاب التبشير والاستعمار في البلاد العربية( وأنت إذا أردت أن تعرف مبلغ 

في بلدة  اهتمام هؤلاء ال#طباء بالتبشير لا بالتطبيبه فاعلم أن نفراً منهم أنشأوا مستوصفاً 
)الناصر( في السودان، وكانوا لا يعالجون المريض أبداً، إلا بعد أن يحملوه على الاعتراف بأن 

ولم ينس المبشرون دور المرأة ومقامها وتأثيرها في ال#سرة، فوجهوا  .الذي يشفيه هو المسيح
الطبيبات اهتمامهم إلى التأثير عليها، فأخذوا يبشرون في مستشفيات النساء. كما أرسلوا 

المبشرات إلى البيوت والقرى النائية بهدف الاتصال مباشرة بالنساء واستخدام نفوذ المرأة في 
الوصول إلى أهدافهم التي يزعمون بأنها نبيلة، لكنها في واقع ال#مر شرك لخطف عقائد 

وهؤلاء المبشرون يعلمون علم  .)2( والفقر البسطاء من المسلمين بسبب المرض والجهل
ين بأن أعدى أعدائهم هم المصلحون المسلمون، ل#نهم يدعون إلى الإسلام النقي، اليق

والإسلام النقي لا مطمع للتبشير في طرق حماه. يقول المستر بلاس البروتستانتي في كتابه 
إن الدين الإسلامي هو العقبة القائمة في طريق التبشير بالمسيحية : )ملخص تاريخ التبشير(

سلم هو العدو اللدود ل#ن انتشار الإنجيل لا يجد معارضاً إلا من الإسلام في أفريقيا. والم
(3). 

فهذه المشكلة من التحديات الواضحة أمام مسار الدعوة الإسلامية، خاصة في البيئات 
الفقيرة؛ ل#ن الدعاة يقع عليهم واجب تعقب هؤلاء المبشرين، ومسح ما نفشوه في ال#ذهان 

ليست »أن هذا التحدي لا يوُاجه بال#قوال وحدها. فإن ال#قوال  غير .وما أذاعوه من بهتان
هي السلاح الذي يحارب به التبشير مهما كانت حارة بليغة متينة الحجة، فال#قوال قصاراها 
التحذير من الوقوع في أشراك المبشرين. وإنما السلاح الماضي الفتاك في هذا الميدان هو 

                                                             

 .74صم،  1004، 1محمد منير حجاب الدعوة الإسلامية التحديات والمواجهة دار الفجر للنشر والتوزيع القاهرة ط.  1

 .61، ص يداالتبشير والاستعمار في البلاد العربية، المكتبة العصرية، ص ،مصطفى خالدي وعمر فروخ.  2

 .47 م، ص1927، 1دار عالم الكتب القاهرة، ط ،محمد علي العويني، الإعلام الإسلامي بين النظرية والتلبيق . 3



  

111 
 

م جمعيات منظمة من ورائها أمم غنية تغدق عليها المال. ولعمري كيف تستطيع أن تقاو 
المال، مجهزة بالجيوش الوفيرة من الرهبان والراهبات وال#طباء والممرضات يوحد الجميع 

 أخلاق ممتازة من الصبر والثبات والإيم ان الجازم بحسن عاقبة ما وقفوا أنفسهم عليه
شيخ الإبراهيمي قمينة بأن تنبه القائمين على من ريب أن هذه الصرخة المدوية التي أطلقها ال

شؤون الدعوة والإصلاح في العالم الإسلامي، بمدى آثار هذا التحدي، وتداعياته المستقبلية، 
إذا ترك التبشير يمرح ويختطف العقائد ويشوه الحقائق، في غفلة الذائدين عن حمى 

 .الإصلاح والدعوة
 التخطيط وسرعة العمل: رابعالمطلب ال

من مثل كلية روبرت -والكليات الجامعية  من خلال المدارس التي أقامتها إرساليات التنصيرو 
والجامعة  م1266والتي افتتحت سنة -في بيروت « ال#مريكية« »الجامعة»في استانبول و 

من  - م1910ال#مريكية بالقاهرة، والتي افتتحت باسم مدرسة لنكولن للدراسات الشرقية سنة 
فلما تأسست الكنائس  ،ؤسسات التعليمية بدأ التنصير عمله في بلادناخلال هذه الم
، م1917سنة  أغلب البلاد الشرقية، تأسس مجلس كنائس الشرق ال#وسط البروتستانتية في

وبعد تأسيس الكنائس، التى هى فروع  بمصر« حلوان»وعقد اجتماعه التأسيسي في 
 م1906ر المسلمين، وشهدت القاهرة سنة للنصرانية الغربية، بدأت مرحلة العمل على تنصي

أول المؤتمرات التنصيرية التي تكرست لهذا الهدف، وهو المؤتمر الذي حضره ستون ممثلا 
لثلاثين كنيسة وإرسالية، وقاده أبرز المنصرين الغربيين العاملين فى الشرق الإسلامي صموئيل 

، م1910 «أدنبرة»ر ( وبعد مؤتمر القاهرة عقد مؤتمم1267-1951) Zwemer زويمر
لوضع وتنفيذ ومتابعة خطط التنصير في صفوف  م1911سنة -بالهند «لكناو»ومؤتمر 

وفي الربع قرن ال#خير، وبسبب تعاظم مد اليقظة الإسلامية وإدراك إرساليات  .المسلمين
التنصير ضآلة حصادها رغم وفرة الإمكانات وكثرة الجهود المبذولة للتنصير في صفوف 

وضرورة تكثيف  ،كثر الحديث عن ضرورة مراجعة أساليب التنصير بين المسلمين  المسلمين،
الجهود لمعالجة الصحوة الإسلامية قبل أن تتمكن من إنهاض عالم الإسلام فيفلت نهائيا من 

فبدأت سلسلة من المؤتمرات . قبضة الهيمنة الغربية، وتنجو عقائد أبنائه من مطامع المنصرين
                                                             

 .74 محمد البشير الإبراهيمي، سجل جمعية العلماء المسلمين الجزائريين )مرجع سابق(، ص.  1



  

112 
 

المؤتمر الإنجيلى ال#ول حول تنصير ». ستوى الجديد من التخطيط والتنفيذالتنصيرية لهذا الم
- و المؤتمر العالمى الثاني حول تنصير العالم في لوزان، م 1966سنة  -في برلين  -العالم 

ثم توجت هذة المؤتمرات بأخطر مؤتمرات التنصير، على الإطلاق، ، م1974سنة  -بسويسرا
 ،م1972مايو سنة  15في « جلين آيري»الذي انعقد بمدينة في أمريكا « كولورادو»مؤتمر 

« التنصير بين المسلمين إلى تنصير كل المسلمين»والذى قرر رفع مستوى طموح التنصير من 
قرآنه وثقافته وأنماط _والذي انتقد تاريخ التنصير وأساليبه ودعا إلى اختراق الإسلام وعالمه

، «أوعية إسلامية»لوضع المضامين النصرانية في  ،وأشكال شعائره وعادات أهله وتقاليدهم
وذلك حتى لا تبدو النصرانية ديانة غربية، بسبب علاقتها بالثقافة الغربية وتقاليد الكنائس 

 (1)والمنصرين الغربيين، وسلطات الاستعمار الغربي!
 لجهود والإمكانيات: اخامسلمطلب الا

لكل « المخ»ليكون بمثابة  –«معهد زويمر»-أقاموا المؤسسة ال#م « كولورادو»بعد مؤتمر 
النشرة الدولية للبحوث الإرسالية "هذه الجهود التي تحدثت عنها  .جهود إرساليات التنصير

، م 1991حسب إحصاء سنة -فذكرت من الإمكانات المتوفرة لديها  "النصرانية
ين، المنصر  معهدا لتأهيل 99100مؤسسة مخصصة لتنصير المسلمين، تمتلك  110,220

 14,000 ( و وتريليا )کمبآحاسبا  21,000,000منصرا محترفا، و  4,102,150و 
 فيها يدرس مدرسة، 10,677 و ،–ومرئية مسموعة- إذاعة محطة 1,340 مجلة، و

. صيدلية 10,050دارا للعجزة والمسنين،  620ستشفى، م 10,600 طالب، 9,000,000
مليارا من  163,000,000,000فهى  –م  11991في سنة -التنصير  رسالياتأما ميزانية إ
منص را و  14,000اختصت إفريقيا من هذه الإمكانات التنصيرية ب   ولقد الدولارات
مستشفى! أما الدخل السنوى  600مدرسة لاهوتية،  500معهدا للتنصير، و  16,000

 وىالسن الدخل يبلغ حين على..  دولارا 9,000,000للكنائس العاملة في التنصير فهو 
 .(1) رادولا 2,900,000,000 التنصيرية للإرساليات

                                                             

 . 61. المرجع السابق نفسه، ص 1
 م.1991طبعة مالطا، سنة ، تيجية التنصير في العالم الإسلامياستراعمارة، محمد. انظر: .  1



  

113 
 

 والتزوير رتنويالمبحث الخامس: ال
 شرح المصطلح وتطورهالمطلب الأول: 

هو مصطلح أوربى النشأة والمضمون  -كمصطلح شائع فى الحياة الفكرية-ر التنوي
فكر ال#وربي ساد في مرحلة تاريخية من مراحل ال یبل إنه عنوان على نسق فکر ، والإيحاءات

هذا المفكر من " وا« لتنويراعصر »حتى ليقال كثيرا في تقسيم مراحل هذا الفكر: . الحديث
 وفي أو ضد أفكار ذلك العصر« عصر التنوير»هذا الفكر من أفكار أو " "يرعصر التنو 

يقول عنه: إنه   – Enlightenment  تنوير-تعريف مجمع اللغة العربية للمصطلح 
في القرن الثامن عشر، تعتد بالعقل والاستقلال بالرأى وتؤمن بأثر ال#خلاق، حركة فلسفية، »

والتقاليد، التي   كانت السلطة  ولما. وتقوم على فكرة التقدم والتحرر من السلطة والتقاليد
هي السلطة  -القرن الثامن عشر الميلادى-كانت متحكمة وسائدة في أوربا قبل هذا التاريخ 

فإن . لكنسية، وتقاليدها التي جمدت واقع الحياة ونظريات العلومالدينية الكهنوتية ا
التنوير ال#وربى كان استقلالا عن هيمنة الفكر الكنسي وعقلانية »الذى مثله  بالرأى الاستقلال

رافضة للكهنوت وتحررا من صورة المسيحية التي كانت سائدة يومئذ وتقدما عن الفكرية التي 
الذى تمثل في -ففى مواجهة )الفعل(  ر.ا قبل عصر التنويفرضها رجال الدين على أورب

التنويرى، والذى أعلن رفضه لسلطان الدين، ورفع  كان رد الفعل  –تحالف الكنيسة والإقطاع
 -بهذا المعنى- كانت جذور التنوير  وإذا" سلطان على العقل إلا للعقل لا"شعاره القائل: 

الذى رفض تدخل الدين  -لقرن السابع عشرفي ا-(1)« فرنسيس بيكون»يمكن أن تعود إلى 
فإن هذه الجذور قد تميزت، منذ بزوغ  .في المعرفة، ل#ن الدين يحد من كل ألوان المعرفة

بل  -بديلا عن الدين والتدين-جاعلة منها  ،لسفةفجرها بتعليق ال#مال على العقل والعلم والف
عشر الميلادي، فهو الذي شهد صعود القرن الثامن  أما. (1)«آلهة التنوير» - وبدلا من الله

( و م1772 – 1734« )من مثل فولتير ،موجة الفكر التنويري، وتوالى أعلام التنوير
                                                             

ورجل دولة  فيلسوف (م1616  أبريل 9 - 1561 يناير 11 ) Francis Bacon  بالإنجليزية) فرانسيس بيكون. 1
من الرواد الذين «. الملاحظة والتجريب»، معروف بقيادته للثورة العلمية عن طريق فلسفته الجديدة القائمة على إنجليزي وكاتب

الفلسفية، انظر: د. عبد المنعم الحفني، الموسوعة . انتبهوا إلى عدم جدوى المنطق ال#رسطي الذي يعتمد على القياس
 .112ص
 . 11م، ص 1001. عمارة، محمد. الإسلام بين التنوير والتزوير. الطبعة الثانية، القاهرة، دار الشروق، 1

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%84%D8%BA%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D9%8A%D8%B2%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%84%D8%BA%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D9%8A%D8%B2%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/22_%D9%8A%D9%86%D8%A7%D9%8A%D8%B1
https://ar.wikipedia.org/wiki/1561
https://ar.wikipedia.org/wiki/9_%D8%A3%D8%A8%D8%B1%D9%8A%D9%84
https://ar.wikipedia.org/wiki/9_%D8%A3%D8%A8%D8%B1%D9%8A%D9%84
https://ar.wikipedia.org/wiki/1626
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D8%AA%D8%B1%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D8%AA%D8%B1%D8%A7


  

114 
 

ل ي سنج »و «ردريه»م( و 1755 - 1629) «ويمونتسک»م( و 1772–1711« )روسو»
( و  م1231 – 1749« )جوته»م( و 1205 - 1759) «لريش»م( و 1721 - 1719)

وإذا   .هذا القرن بعصر التنويرسمي حتى لقد  ..الخ ..الخ م(2041- 1714) (1)کانت
أبرز فلاسفة ومفكرى « ف ول ت ي ر»كان القرن الثامن عشر هو عصر التنوير ال#وربى، فلقد كان 

هذا التنوير فلقد دعا إلى تمجيد العقل، بديلا عن قداسه الدين، وشن حملة شعواء ضد 
والبعث، والجزاء ال#خروى، وقال إن النفس ليست إلا  الدين والكنيسة، وأنكر عالم الغيب،

وكتب كثيرا في نقد  ،حياة الجسم، وأنها تفنى بفنائه  وليس مقدس سوى الطبيعة نفسها
الدين، الذي اتخذه رجال الكنيسة وسيلة لإرباك أذهان الناس، واستخدمه الملوك لسلب 

ير الاجتماعي، قاطعا العلاقة في مدى ما تحققه من الخ الفضيلةوجعل مقاييس  ،أموالهم
في قضية وجود إله فى هذا  وحتى .بينها وبين طاعة الله، أو الثواب والعقاب بعد الموت

إزاء الإيمان بإله، قد ظل فى  -عبر مراحل تطوره الفكرى–« فولتير»الكون، فإن تذبذب 
ب الضرورة لضبط دائرة الإنكار الكامل والإلحاد التام أو في دائرة الاعتراف بوجوده من با

واحدة، تحكمها فينبغي أن  ةفالدين مجرد منفعة عامة و إذا كان لديك قري .«العامة»سلوك 
قد يكون ثمة »! و إذا لم يكن الإله موجودا، فيجب علينا أن نبتدعه! و «نييكون لها د

مال في ولما  بعض النفع في الدين، ولكن الرجل ال#ريب لا يحتاج إليه لتعزيز الفضيلة
فدعا إلى  .خريات حياته إلى التسليم بوجود إله، رآه مختلفا كل الاختلاف عن إله النصرانيةأ

 أما بالنسبة للسيد الإبن ،ل#ن الطبيعة بأسرها تصيح فينا أنه موجود فعلا .الله والتسامح دين:
 .؟! على حد تعبيره «رى)المسيح( والسيدة أمه )مريم العذراء( فتلك مسألة أخ

فكر التنوير بهذا المعنى: تمجيد العقل وحده، بل وعبادته في انجلترا وفرنسا، انتشر  ولقد
(: ليس في الوجود إلا ذرات في 1«)هوبز»فقال  .ناشرا معه الكفر والإلحاد والنزعة المادية

                                                             

م(: فيلسوف فرنسي، مؤسس الفلسفة الوضعية التي ترفض الميتافيزيقيا وتعتمد على نتائج 1257/ 1792. أوجست كونت )1
 .10/122انظر: الموسوعة العالمية «. محاضرات في الفلسفة الوضعية»في كتابه: العلوم الطبيعية الحديثة، ومذهبه مبسوط 

نشره   .الفلسفة السياسية اشتهر بأعماله فيم( أبو الفلسفة التحليلية، إنجليزي، 1679-1522. تومسا هوبز ) 1
د.  انظر: .العقد الاجتماعي والذي كان ال#ساس لمعظم الفلسفة السياسية الغربية من منظور نظرية م1651عام  لوياثان كتابه

 .505ص الفلسفية،عبد المنعم الحفني، الموسوعة 
 

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%8A%D8%A7%D8%B3%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%8A%D8%A7%D8%B3%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%82%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%85%D8%A7%D8%B9%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%82%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%85%D8%A7%D8%B9%D9%8A


  

115 
 

عندما اتخذ الباريسيون  -م(۸۲۱۱)-وبلغ هذا المعنى للتنوير ذروته إبان الثورة الفرنسية  ،فراغ
 لعقل، وقالوا: إنهم أنزلوا الله من ملكوته، مع إنزالهم أسرةاإلهة »اء أطلقوا عليها: معبودة حسن

وحتى نفهم هذا المعنى للتنوير ال#وربى، لابد من فهم الواقع الفكري  عن عرشها! البوربون
كانت الكنيسة قد غرقت في الفساد والاستبداد،   .هذا التنوير رفضا له وثورة عليه الذي جاء
لحياة الدنيا والمعارف والعلوم عندما قدستها وثبتتها بوضعها في قوالب اللاهوت وجمدت ا

المقدس والثابت، وساد الاضطهاد، لا للملاحدة أو المخالفين في الدين فحسب، بل 
وللمخالفين فى المذهب وللعلماء حتى لقد كانت العقوبة على إقامة قداس بروتستانتي، في 

مدى الحياة، وإرسال الرجال للتجديف حتى الموت،  مجتمع كاثوليكي: سجن النساء
وإعدام الكهنة! وكانت المواكب تسير في ذكرى المذابح الدينية شكرا لله ؟! وكانت القوانين 

 –17الآيات  - 11تبيح للآباء إعدام أبنائهم العاقين استنادًا إلى سفر التثنية )الإصحاح 
 ،تلك كانت الملابسات ال#وربية. (6 - 4الآيات  - 15 ( وإلى إنجيل متى )الإصحاح11

 .(1) التي أفرزت هذا المعنى الخاص للتنوير في أوربا
 معني التنوير عندناالمطلب الثاني: 

وقت إس  ف  ار  -هو: وقت بزوغ أشعة نور الصباح « التنوير»أما في المصطلح العربي، فإن 
 ئو ئە ئە ئا ىئا ى ې ې ې ې ئي: «نور»القرآن الكريم و  ،ال ص ب ح

 ئى ڤ پڀ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئي :«نور»والإسلام  (1)ئى ئو
( 4)ئى ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ ئي :«نور»والرسول  (3)

« فإن الله يحيى القلوب بنور الحكمة» :قال لقمان الحكيم لإبنهكما « نور»والحكمة 
وله تنويره  ريفالمؤمن بذلك كله مستن، «الصلاة نور المؤمن»وفي الحديث: « نور»والصلاة 

أى النظر « الإسلام»تنوير ب  الهو « التنوير الإسلامي»كان هذا   وإذا  .مي الخاصالإسلا
بعقل مؤمن في المنابع الجوهرية والنقية للإسلام، لفقه أحكامه، واستلهام إجاباتها على 

                                                             

 .56. انظر: عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، المرجع السابق، ص 1
 (.2. التغابن: ) 1
 (.157. البقرة: )3

 (.15ة: ). الماىد 4



  

112 
 

فقه  و« فقه الواقع»لعقد القران بين -بعد فقه هذا الواقع . علامات استفهام الواقع المعاصر
قد أقام ويقيم قطيعة الموروث الديني،  -العلماني–الوضعى-الغربي  لتنويرا فإن ،ال#حكام

ل ق د م ث ل ويمثل طورا جديدا تجاوز ويتجاوز . رافضا استلهامه أو التزامه أو الانطلاق منه
فهذا الإصلاح البروتستانتي قد حرر العقل من الكهانة دون أن  ،الإصلاح الديني الغربي

التنوير الغربي فإنه يحرر العقل من الدين، ويقيم قطيعة معرفية كبرى مع أما  ،يحرره من الدين
ورفضه أن يكون « النقل»العقل وبين »والتضاد بين  الموروث الديني، وذلك بإقامته التناقض

وفي شهادة تنويرية على حقيقة هذه القطيعة . ههناك سلطان على العقل إلا لهذا العقل وحد
كان المسيحى الناتج )أو المتول د عن »واحد من دعاة هذا التنوير: المعرفية الكبرى، نقرأ ل

على عدم تقديم الطاعة إلا لله  -على المستوى الديني-حركة الإصلاح البروتستانتي حريصا 
 .وكتابه، لا لكهنته ولا لخليفته أى البابا

ع إلا لعقله الذى فقد تم اجتياز عتبة ثانية: فلم يعد الإنسان يخض -أى مع التنوير-وأما الآن 
يستطيع أن يحاكم ال#شياء بذاتها إن هذه ال#يديولوجيا ال#م، التي اكتشفها عصر التنوير للعالم 
والتي تضاد المسيحية عن طريق الخروج منها تحمل اسما رمزيا، كان مثقلا بالمعنى ومشحونا 

حيث أنها قاومت كل  بدلالة الواقع في القرن الماضى: إنه الليبرالية. وكانت جدتها من القوة
محاولات الكاثوليكية للقضاء عليها أو على معارضتها. وكانت سلالتها التالية خصبة 

هى  -التنوير–إن هذه ال#يديولوجيا  .وصراعية داخلية، ل#نه من رحمها خرجت الاشتراكية
عة ال#م، بمعنى أن كل ما يتفرع عنها يتولد عن تطويراتها وتناقضاتها، دون أن ينقض القطي

ال#بستمولوجية )المعرفية( الكبرى التي تفصل بين عصرين من الروح البشرية: عصر الخلاصة 
فمنذ الآن فصاعدا راح  .توما ال#كويني، وعصر الموسوعة لفلاسفة التنوير اللاهوتية للقديس

ال#مل بمملكة الله ينزاح لكي يخلى المكان لتقدم عصر العقل وهيمنته. وهكذا راح نظام 
الإلهية ينمحى ويتلاشى أمام نظام الطبيعة، لقد أصبح الإنسان وح ده م ق ي اس ا النعمة 
 -یوضع-یغرب ريففارق شاسع بين تنوير إسلامي، ينطلق من الدين وبين تنو . (1)للإنسان

                                                             

 ،11، 10ص  ، م 1993مارس سنة  -التي تصدر بالمغرب عدد: فبراير  -نظر : هشام صالح . مجلة )الوحدة( أ.  1
 م.1927منشورات سيرف . باريس سنة  -والنص ل#ميل بولا، فى كتابه )الحرية العلمنة : حرب شطرى فرنسا ومبدأ الحداثة( 



  

111 
 

نظام النعمة الإلهية لحساب  يقيم قطيعة معرفية كبرى مع الدين .. ويمحو –لا ديني-علماني
 . (1) !الليبرالية والاشتراكية كليهما -في الغرب  ا التنوير الغربي ولدتومن هذ :نظام الطبيعة

 يجاز مقولات التنوير الغربيإالمطلب الثالث: 
وإذا نحن شئنا إيجاز مقولات التنوير الغربي، فلن نجد أفضل من ذلك الذي صنعه واحد من 

فلقد لخص  -ور مراد وهبةالدكت–أكثر أنصاره والمروجين لمقولاته فى واقعنا الفكري المعاصر 
 : المقولات العشر لهذا التنوير فقال، إنها

أن الإنسان حيوان طبيعي اجتماعي، فهو جزء من الطبيعة، وهي التي تزوده، فهو  .1
فليس خليفة الله، خلقه وكرمه بأن نفخ فيه من  -أقرب إلى الحيوان منه إلى الله 

الإنسان دنيوية محضة، روحه، وفضله على سائر المخلوقات .. وسعادة هذا 
 .«يجدها فى العاطفة والشهوة وحدهما

وحصر الاهتمامات الإنسانية بقضايا العالم الراهنة ، والطبيعية المحسوسة لا » .1
 .العالم الآخر ، أو ما وراء الطبيعة

والوقوف في الدين، عند الدين الطبيعي، الذي هو إفراز بشرى من صنع العقل، لا  .3
وز للطبيعة. واعتبار الشعور الديني مزيجا من الخوف الدين السماوى المتجا

 .الخرافى والرغبة في تغيير ظروف مؤلمة
وتحرير العقل من سلطان الدين، وإعمال العقل دون معونة من الآخرين، وجعل  .4

 السلطان المطلق للعقل، بحيث لا يكون هناك سلطان على العقل إلا للعقل
 .(1) وحده

زيقا وعدم تجاوز الملاحظة والتجربة إلى ما وراءهما وإحلال العلم محل الميتافي .5
 .و الوجدانية« النقلية»من سبل المعرفة 

واعتبار الفكر وظيفة الدماغ .. فالدماغ يفرز الفكر كما تفرز الكبد الصفراء .  .6
 .وليس هناك نفس في الإنسان

 .وإثارة الشكوك في مشروعية المطلق، فالإنسان هو مقياس المطلق .7
                                                             

 .57ين الغرب والإسلام، المرجع السابق، ص . انظر: عمارة، محمد، معركة المصطلحات ب1
 .110م ص 1006. عمارة، محمد. إسلامية المعرفة ماذا تعني؟، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، 1



  

111 
 

ل#خلاق من الطبيعة الإنسانية .. وحصر علاقتها بالسعادة واللذة ، لا واستنباط ا .2
الفيزيقية على  بالفضيلة والاحتياجات الروحية .. مع جعل ال#ولوية للإحساسات

المفاهيم ال#خلاقية والعقلية، فال#خلاق من صنعنا ومن ثمرات خبراتنا، وهى 
 ة.مستندة إلى الحالة الفيزيقي

سبيلا لتحقيق السعادة الدنيوية بالعاطفة « الدينية»ل مح وإحلال الاجتماعية .9
 والشهوة ، فالطبيعة هي التي أوجدت الإنسان ، والمجتمع هو المسئول عن

 ته.سعاد
ورد القوانين إلى أصول فيزيقية وتاريخية وتحرير التاريخ من السنن الإلهية، وتفسيره  .1

 يماد ريفهو تنو . (1)«نسانيةالإ بمفاهيم طبيعية أو مفاهيم خ ل ق ي ة نابعة الطبيعة
 نوالدي الله يجعل الإنسان حيوانا طبيعيا، ويقطع جميع الصلات بينه وبين

درجة من الاستقطاب فى  نبهنا الدكتور محمد عمارة إلى أننا قد أصبحنا أمامقد  ملخصا:
كل الحبال   حياتنا الفكرية والثقافية، تقترب من الطائفية الثقافية، ومن الغلو الذى تقطع أطرافه

الآخر، وهو ما يهددنا جميعا بنزيف داخلى شديد الإنهاك وطويل المدى يحرسه الخارج،  مع
وهو ما يستدعى  !الذي لا يرى إلا مصالحه وهيمنته، ولايقنع بأقل من التبعية له والذوبان فيه

لقومية كل التيارات الفكرية المنتسبة حقا إلى هذه الذات الوطنية وا وقفة مع الذات أى مع
وقفة تستهدف حوارا وطنيا وقوميا وإسلاميا لاكتشاف معالم عقد الاستقلال ، والإسلامية

الوطني والقومي والحضاري. فلابد من الاتفاق على تحقيق استقلال الوطن أولا ليتمكن بعد 
وإذا كان  ذلك، كل صاحب أيديولوجية من التبشير بأيديولوجيته في هذا الوطن المستقل

ى هذه الغاية حوارا فكريا تعالج به هذا الانقسام الفكرى غير المسبوق فى تاريخنا، السبيل إل
فإن شرطا من شروط نجاح هذا الحوار هو تحرير المفاهيم والمضامين للمصطلحات 

لحوارنا  إنقاذا. المتداولة بين تياراتنا الفكرية، ليتحقق للمتحاورين الحديث بلغة واحدة
وهذه الدراسة تضع عقول مختلف الفرقاء أمام  .س حوار الطرشانالمنشود من المصير البائ

مضمون مصطلح التنوير، تكتشف حقيقته، وحقيقة ال#رض المشتركة بين الفرقاء المتصارعين 
                                                             

 .70 - 15ص  ،م 1994طبعة القاهرة والكويت سنة  ،د . مراد وهبه ) مدخل إلى التنوير(.  1
 



  

111 
 

باسمه وحوله! وتبين حجم )الخداع المفاهيمي الذي يسببه استخدام المصطلح الواحد 
تلك هي مهمة الدراسة، . وأحيانا متناقضة بمفاهيم وخلفيات ومضامين مختلفة. بل ومتباينة،

 الدعوة بالتي هي أحسن إلى كلمة سواء. التي ندعو الله أن يجعلها إسهاما في
  



  

112 
 

 :الباب الثالث

محمد عمارة في مواجهة الشبهات  منهجية الدكتور

 والإفتراءات

 الفصل الأول: في الرد والنقد للشبهات

 الرد علي الماركسيةفي المبحث الأول: 

 مبحث الثاني: في الرد علي العلمانيةال

 نقد الحضارة الغربيةالمبحث الثالث: في 

 المبحث الرابع: في نقد ظاهرة الحداثية

 الفصل الثاني: في الرد والنقد علي الإفتراءات

 المبحث الأول: إشكاليات في قراءة النص الديني وتفسيره

 سلام والحاكميةالمبحث الثاني:  إفتراءات حول الإ

 الاسلام و حقوق المرأةحول : إفتراءات ثالثبحث الالم

 : إفتراءات حول الإسلام والإرهابرابعالمبحث ال



  

111 
 

 

 الفصل الأول: في الرد والنقد للشبهات
 للماركسية عمارة محمد الدكتور نقد: المبحث الأول

تعتمد الماركسية على مبدأ أساسي وهو أن المادة مستكفية بنفسها، مستغنية عن  تمهيد:
الق لها، هي بذلك تجعل المادة بديلًا من الله الذي تعتبره خرافة، وترى أن فكرة ال#لوهية خ

ضعف، واعتماد الماركسية على المادة الإنما هي فكرة تطرأ على الشعوب حال شعورها ب
يسري حتى في تفسير العالم والخلق والوجود والمصير والتاريخ واللغة، بل وحتى أحلام 

 .(1)ومشاعره الإنسان

والمادية الجدلية تجعل الفكر نتاج المادة ال#على، وهو عملية يتم بواسطتها انعكاس العالم 
الموضوعي بما فيه من مفاهيم وأحكام، وكذلك النظريات فالفكر يعكس الواقع المادي 
بهدف تحويله إلى نتاج اجتماعي، فالمادة والواقع الاقتصادي هما القاعدة التي يتشكل فيها 

عمارة أن اعتبار  یر يو  ال#حكام والديانات. عنها ويصدر منها الفكر والمفاهيم فيويخرج 
مستكفية بنفسها، ومستغنية عن خالقها، فهذه النصوص شاهدة  وهي ال#ساس هي المادة

على العداء للإسلام بين الماركسية والدين، ويعتبر أن الاتهام الذي يوجهه أبو زيد للخطاب 
دية ويشير إليها بالإلحاد، وإن سبب هذا العداء هو ليس نظريتها في الديني كونه يقصي الما

أساس العداء هو نظرية الماركسية في التغيير الماركسي للعالم،  نالتغيير أو الوعي الإنساني، وإ
والوعي الماركسي وموقفها الذي تفسر به كل شيء على أساس الملكية والمسألة الاقتصادية 

لذا يجعل محمد عمارة من الماركسية الحاملة  .(1)ق الإنسانوموقفها من الحرية وحقو 
للإلحاد والمستخدمة له كوسيلة تسيطر بها على الحكومات والشعوب، يجعل من سقوطها 

 انتصارا للمؤمنين ونصراً منه تعالى.

                                                             

 .34سلام، صمحمد عمارة: التفسير الماركسي للإ.   1
 .39-35المصدر نفسه، ص  .  1



  

112 
 

 المطلب الأول: النشأة والتطور التأريخي
 شرق في عشر التاسع القرن من الثاني النصف في فكري، وتيار كمذهب الماركسية ظهرت
 حيث ،(م1223 - م1212) ماركس كارل لمؤسسها نسبة كذلك وسميت أوروبا،

 ال#لمانية، الكلاسيكية الفلسفة فيه عاصر والذي آنذاك، الفكري التراث من نظريته استوحى
 مادية نظريته كانت حيث الفرنسية، والاشتراكية الانجليزي الكلاسيكي السياسي الاقتصاد

 تملكها والتي الإنتاج، لوسائل ال#فراد ملكية حول تدور والمثالية الميتافيزيقة عن بعيدة ،بحتة
 لا حيث أخرى، إلى طبقة من المجتمع وتطور الكادحة، البروليتاريا وطبقة الرأسمالية الطبقة

 وتاريخية جدلية قوانين وضع كما الطبقات، هذه بين الصراع بوجود إلا التحول هذا يتم
 الطموح هذا أن إلا شيوعي مجتمع قيام إلى يطمح كان حيث لنظريته، كمنهج اواتخذه
 ثمة ومن الاشتراكية محل لتحل الرأسمالية تضمحل ولم المتعصب الرأسمالية بواقع اصطدم

 بعده من ليأتي بالناقصة، ونعتها نظريتهم لنقد المفكرين، ببعض أدى ما هذا الشيوعية،
 النظرية بتطبيق المعاش الواقع ودرسوا خطاه واتبعوا بنظريته رينالمفك من والمعجبين تلامذته،
 النظرية تحديث إلى اضطرهم مما نقائص تحوي فوجدوها عليه، الكلاسيكية الماركسية
 عن غائبة كانت التي المفاهيم بعض واضافة المجتمع في وسطى، طبقة واكتشاف التقليدية،

 أن القول يمكننا إذا الكلاسيكية ظريةالن ولب على ال#ساس حفاظهم مع ماركس، كارل
 كارل ال#ول لمؤسسها نسبة كذلك سميت اجتماعية، اقتصادية فكرية حركة الماركسية،

 .(1)ماركس

 المطلب الثاني: تعريف الدكتور عمارة للماركسية
 وأنا والمتعمقون، المبتدئون يعلمها كما الماركسية "إن :بقوله عمارة محمد الدكتور ويعرفها
 هي قرن، النصف من يقرب ما قبل والعلمية النظرية تجربتها وعاشوا درسوها، الذين من واحد

                                                             

من أصل يهودي، فيلسوف ألماني وثوري محترف، كان المؤسس  (م1223 – 1212كارل ماركس ).  1
من  عد كتابه رأس المالالرئيس لحركتين جماهيريتين قويتين هما: الاشتراكية الديمقراطية والشيوعية الثورية ويُ 

 . 63/ 11ربية العالمية الموسوعة الع . انظر:أشهر مؤلفاته



  

113 
 

 عن مستغنية بنفسها، مستكفية المادة أن أساتذتها من واحد يقول كما ترى... مادية فلسفة
 .(1)يوجدها خالق

 نيتب إلى يدعو فكر بأنها الماركسية، إلى ينظر عمارة، محمد الدكتور فإن الشأن هذا وفي
 تبلع، وأرض تدفع أرحام و( مادة والحياة إله لا) الخالق، وجود تبرير بعدم الإلحادية، النظرة

 الشعوب )إن: يقولون حيث خرافة، الماركسية نظر في فالله رجعية، فكرة بوجوده الاعتقاد وأن
 محمد الدكتور ويفس ر (.حطمتها القوة لحظات وفي الآلهة، اخترعت الضعف لحظات في

 والخلق العالم بها فسرت التي الجدلية المادية النظرية على تقوم ال#خيرة، هذه أن ،عمارة
 محمد الدكتور يقول .والسياسة والاجتماع والاقتصاد والدين والفكر والتاريخ والمصير والوجود
 وأنها المادة سوى شيئا الوجود في ترى لا للعالم، الماركسية المادية النظرة كانت إذا عمارة،

 قدمت المادية النظرة هذه فإن ومنه وال#فكار، والمفاهيم الماهيات عالم في بها إلا تعترف لا
 والفكرة المادية النظرية بهذه الفكر هذا قرأ من كل تأثر ولقد الفكر والدين، نشأة في الكثير

 يةنظر " على معتمدًا زيد أبو نصر الدكتور ، الفكر بهذا تأثروا الذين هؤلاء ومن الماركسية،
 والفسيولوجي، والاجتماعي الاقتصادي والواقع، المادة وأن"  المادية والقاعدة الفوقي البناء
 .الفكر مصدر هما

 حيث ومن بوظائفه، قيامه ومنهج بدايته أسلوب حيث من اجتماعي نتاج هو الفكر إذا
 نفسه لوقتا في تؤكد وهي موضوعي، لواقع انعكاسا الفكرة تعتبر الجدلية، المادية و نتائجه،
 بهدف المادي، الواقع تطور على للفكرة العكسي الواقع تطور على للفكرة العكسي التأثير

 أي إنساني، مجتمع كل أساس، في يكمن مما انطلاقها نقطة الماركسية وتتخذ...تحويله
 فيها يدخل التي والعلاقات الطريقة هذه بين الصلة وتقيم العيش، وسائل على الحصول طريقة
 ال#ساس الإنتاجية، العلاقات هذه في نسق )الماركسية( ترى وهي الإنتاج، عملية في الناس

                                                             

 .34 مصر، ص القاهرة الشروق دار ، م1001 ه  14111طر للإسلام، الماركسي التفسير عمارة، محمد . د 1
 



  

114 
 

 للفكر مختلفة واتجاهات وقانوني فوقي بناء يرتفع عليه مجتمع، كل في الحقيقية والقاعدة
 (.1)الاجتماعي

 الرد علي الفكرة الماركسية المطلب الثالث:
 تقوم التي ال#ساسية النظرية هما لاجتماعي،وا الاقتصادي والواقع المادة أن نستخلص ومنه

 ومن لها والدارسون الماركسيين وخواص عوام ويعلمها يعرفها والتي الماركسية، القاعدة عليها
 على والبرهان والدليل بالحجة النقد عمارة، محمد الدكتور أقام والمنطلق، ال#ساس هذا

 وهو الماركسي المادي بالمنظار يهاف ينظر التي زيد أبو نصر الدكتور نظرية زيغ و بطلان
 .النصوص وتاريخية والشريعة والعقيدة والنبوة والوحي القرآن يحلل

 التي وال#قوال وال#دلة الشهادات بعض عمارة، محمد الدكتور وضع فقد السياق، هذا وفي
 شهادة هذا، ويؤكد الماركسي للفكر تبنيه في زيد أبو نصر الدكتور على الحجة تقيم

 يحلل من أحسن زيد أبو نصر الدكتور "أن: بقوله العالم أمين محمود كال#ستاذ له سيينالمارك
 .(1)النص"

 أبو نصر الدكتور على أتحامل أنِ ي أحد يظن لا حتى: قائلا عمارة محمد الدكتور ويضيف
 تؤكد التي وأقواله نصوصه من نماذج سأقدم لمرجعيته، وتبنيه الماركسي للفكر انتمائه في زيد

 .أهمها ذكر على نقتصر أقواله من نماذج الدكتور يورد حيث فيه، أقوالنا ت دْع مُ و 

: يقول حيث الفوقي( والبناء التحتي )البناء بنظرية الماركسي توجهه زيد أبو نصر الدكتور يبنى
 الاقتصادية البنى طبيعة تحكمها آفاق هي التاريخية، للجماعة المعرفية الآفاق "إن

 يطبق . فإنه(3)معقدة" جدلية في تتفاعل والفوقية البني التحتية وإن الجماعة هلهذ والاجتماعية
 عن البحث أن يرى حيث الاقتصادي، بالبعد يربطها حيث الدين، نشأة على النظرية هذه

                                                             

 بيروت طبعة كرم، سمير ترجمة يودين ب:  روزينتال م بإشراف السوفييت العلماء من مجموعة وضع الفلسفية، . الموسوعة 1
 .34 ص :السابق المصدر أنظر ، م1974 سنة

 .36 ص للإسلام، الماركسي التفسير عمارة محمد. . د 1
 .71ص م1990 سنة القاهرة طبعة، القرآن علوم في( دراسة) النص مفهوم زيد، أبو نصر .. د 3



  

115 
 

 الاقتصادية المخاطر تهددها التي العرب، هوية عن بحثا كان الإسلام ظهور إيَِّان   إبراهيم دين
 .الاقتصادية المادية بالنظرة الدين يربط وفه مواردها، وضيق

 الواقع إلى القرآن مسالة نزول في الديني للخطاب ومخالفته الكريم، للقرآن المادية للرؤية تبنيه
 ولم منه وصعد الواقع في تشكل قد القرآن "إن: بقوله الجدلية المادية من منطلقا ال#رضي،

 وف  ع ل هُ  ف  ت شكُل، شكله الذي للواقع مفارق وجود له النبي تلاوة قبل له يكن لم وإنه إليه، يهبط
 الإيمان أما الواقع، غير هناك للواقع ولاشيء ثمرة فهو ودلالات نصا ومفاهيم ف إِنْ ف ع ل،
 وانفرد وصل التي الحقيقة لهذه طمس به ال#خذ وفي يقال، كلام فهو للقرآن، إلهي بمصدر

 .الكريم القرآن على الجدلية المادية في الماركسي جالمنها  طبق عندما أبوزيد نصر الدكتور بها
 هي والوقائع شفاهية ثقافة خلال من تشكل( القرآن) النص "إن: قائلا نصر الدكتور ويردف

 والنص فاعلا الثقافة تكون في الثقافة، النص تشكل مرحلة ففي النصوص، أنتجت التي
 .(1)والنص مفعولا" فاعلا الثقافة وتكون منفعلا،

 الكريم، القرآن في تواترت لقد: قائلا عليه يرد عمارة محمد الدكتور فإن سبق ما خلال ومن
 السلام عليه جبريل ال#مين الروح به نزل تنزيلا، باعتباره عنه تتحدث التي المحكمات الآيات

 ئي: تعالى لقوله مصداقاً  وسلم، عليه الله صلى الله عبد بن محمد على العالمين رب لدن من
 ئى ئم ئح ئج ی ی ی ی ئى ئىئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ

 فهذه .(3) ئى ڀ ڀ پ پ پ پ ٻٻ ٻ ٻ ٱ ئيتعالى: وقال .(1)ئى
 الله كلام القرآن أن على دلت التي والمحكمة البيان، والصحيحة الصريحة الآيات من نماذج

 .البشري والعالم ال#رضي الواقع إلى الله عند من نزل قد ،

 الناس، لخداع وسيلة الدين أن يرون الذين الماركسيين، من المشككين على نرد ال#خير وفي
 الحياة أن يرون الذين والمتعصبين، والمساكين الفقراء من المجتمع من الضعيفة الطبقة خاصة

                                                             

 . 44 ص م،1991 سنة القاهرة طبعة الديني الخطاب نقد زيد، أبو نصر . د 1
 .176 الآية . سورة البقرة 1
 .107 الإسراء . سورة 3



  

112 
 

 في إنما الناس وصلاح أخلاق ولا إله فلا التطورية، بقوانينها الطبيعة، تحكمها مادة
 عن تغني الماركسية الشيوعية النظرة أن إلى ذاهبين إسلامهم، في في تدينهم ولا لا شيوعيتهم،

 .خصوصا والإسلام عموما التدين

 المطلب الرابع: الماركسية تعادي الأديان
 للإسلام الثالث العدو هي أن الشيوعية، إلى: بقوله (1)القرضاوي يوسف الدكتور يشير

 أنها كما ومذهبا وفكرة عقيدة الشيوعية فيقول: "تعد. والصهيونية الاستعمار بعد والمسلمين
 كلها، ال#ديان تعادي وفكرة عقيدة باعتبارها فهي العقيدة عن منبثقة وحكومة دولة نظام

 )المادية فلسلفة على تقوم مادية فكرة إنها والنقمة، العداوة من بمزيد الإسلام وتخص
 أو دة،الما وراء بما تؤمن ولا للمادة، إلا وجودًا ترى لا والتي ماركس بها قال التي التاريخية(،

 ولا يرى لا أنه بمعنى مادي غير والإنسان، للكون الخالق الله دام وما الميتافيزيقا( )الحس
 بوجوده تؤمن لا فهي المعروفة الحواس من حاسة بأية يدرك ولا يذوق، ولا يشم، ولا يلمس

 .(1)لهم" والتشريع ونهيهم أمرهم في وعلاه شأنه جل بحقه ولا بحاكميته لخلقه، تعترف لا بل

 الذي" (3)"فويرباخ: مثل وحديثا، قديما الماديون الفلاسفة قاله ما تؤكد ماركس فلسفة إن
 .(4)"الله خلق الذي هو الإنسان أن الصواب بل الإنسان، خلق الله أن صوابا "ليس: قال

 والنبلاء الملوك طبقات روجها خرافة الشيوعيين نظر في فالدين يقولون، عما الله تعالى
 المجتمعات في والمسحوقة الكادحة والطبقة الفقراء لإلهاء وأمثالهم والإقطاعيين ،وال#ثرياء
 ذلك في عن يعوضوا أن أمل على ظالميهم، على والثورة بحقوقهم، المطالبة عن البشرية

                                                             

أحد أعلام الإسلام البارزين في العصر الحاضر في العلم  م(1011-1916) ال#ستاذ الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي،. 1
 وقد كتب له القبول في العالم الإسلامي. والفكر والدعوة والجهاد، في العالم الإسلامي مشرقه ومغربه

 .103(، ص1000، )1. القرضاوي، يوسف، أعداء الحل الإسلامي، مكتبة وهبة، ط  1
جوهر »مشهوراً بكتابه  ألماني أنثروبولوجي   فيلسوف( 1271سبتمبر  13 -1204يوليو  12) لودفيغ فويرباخ .  3

وفريدريك  ،كارل ماركس فيهم ، وكان مؤث راً للغاية بأجيال من المفكرين اللاحقين، بماالمسيحية ، والذي قام بنقد«المسيحي ة
قد مت العديد من كتاباته الفلسفية تحليلًا  .والمادية والإلحاد الليبرالية دعا فويرباخ إلى .وفريدريك نيتشه ،وريتشارد فاغنر ،أنجلز

 .وماركس هيجل ة. حيث غالباً ما يتم الاعتراف به كجسر بيننقدي اً للدين. كان فكره مؤثر اً في تطو ر المادي ة التاريخي  
 .105. المصدر السابق، ص 4

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D9%8A%D9%84%D8%B3%D9%88%D9%81
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D9%8A%D9%84%D8%B3%D9%88%D9%81
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D9%84%D9%85%D8%A7%D9%86%D9%8A%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D9%84%D9%85%D8%A7%D9%86%D9%8A%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B3%D9%8A%D8%AD%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B3%D9%8A%D8%AD%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D8%A7%D8%B1%D9%84_%D9%85%D8%A7%D8%B1%D9%83%D8%B3
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D8%A7%D8%B1%D9%84_%D9%85%D8%A7%D8%B1%D9%83%D8%B3
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D9%83_%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D8%B2
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D9%83_%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D8%B2
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D9%83_%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D8%B2
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B1%D9%8A%D8%AE%D8%A7%D8%B1%D8%AF_%D9%81%D8%A7%D8%BA%D9%86%D8%B1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B1%D9%8A%D8%AE%D8%A7%D8%B1%D8%AF_%D9%81%D8%A7%D8%BA%D9%86%D8%B1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D9%83_%D9%86%D9%8A%D8%AA%D8%B4%D9%87
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D9%83_%D9%86%D9%8A%D8%AA%D8%B4%D9%87
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%84%D9%8A%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%84%D9%8A%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%84%D8%AD%D8%A7%D8%AF
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%84%D8%AD%D8%A7%D8%AF
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%A7%D8%AF%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%A7%D8%AF%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AC%D9%88%D8%B1%D8%AC_%D9%81%D9%8A%D9%84%D9%87%D9%84%D9%85_%D9%81%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B4_%D9%87%D9%8A%D8%BA%D9%84
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AC%D9%88%D8%B1%D8%AC_%D9%81%D9%8A%D9%84%D9%87%D9%84%D9%85_%D9%81%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B4_%D9%87%D9%8A%D8%BA%D9%84
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D8%A7%D8%B1%D9%84_%D9%85%D8%A7%D8%B1%D9%83%D8%B3
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D8%A7%D8%B1%D9%84_%D9%85%D8%A7%D8%B1%D9%83%D8%B3


  

111 
 

تبعه.  ومن ماركس قال كما للشعوب، أفيونا أو مخدرا ويعد الاعتبار، بهذا والدين الجنة،
 الإسلام فلسفة تناقض والتاريخ والإنسان، والحياة الكون تفسير في فلسفة لها والشيوعية

 أخر كون يوجد ولا المنظور، المادي هذا هو فالكون ال#شياء هذه تفسير في الكلية وفكرته
 اخرى حياة ولا نعيشها التي هذه هي الكون. والحياة هذا يدير خالق يوجد ولا منظور، غير

 والتاريخ فيه، روح ولا نراه الذي المادي الطيني الغلاف هذا هو. والجزاء للحساب وراءها
 تحدد التي هي وأساليبه الإنتاج وعلاقات بحتة، اقتصادية عوامل وتسيره تحركه إنما

 (.1)مسيرته

 فلسفة على تقوم والشيوعية يذُكر اعتبار لها فليس والفكرية، وال#خلاقية الروحية العوامل وأما
 اليهود أقطاب لكثرة الشيوعية، لقيام مقرا روسيا كانت وقد الطبقات، بين الصراع حتمية

:  أمثال أرضها على الاشتراكية والمذاهب اليهودية منكري من مجموعة ولوجود فيها القاطنين
 (1).وترتسكي وستالين لينين

 المضللة الخبيثة كالدراسات متنوعة بأساليب الإسلام تحارب الشيوعية أن نستخلصه، مما
 بالهدم إلا يفكرون فلا البراقة بالشعارات الضعفاء وتضليل المسلم، المجتمع اخلد والتخريب
 الإسلامية الحركات بضرب العلمانية الحكومات وتحريض ال#نظمة، على والثورة والتدمير

 الحركات الإسلامية لهذه وتزييف وتشويه تضليل حملات وشن الإسلامي، ومقاومة الاتجاه
 الإسلام إلى تنظر الماركسية إن. مصر في المسلمين الإخوان كةلحر  حدث كما والإصلاحية،

 تنتشر "لن: زعمائها أحد يقول حيث انتشارها، طريق وراء والعائق المنيع السد أنه على
 في يعبدونها التي الحجارة، تلك عن أهلها أبعدنا إذا إلا ال#وسط، الشرق في الشيوعية
 .(3)الإسلام" على قضينا إذا وإلا الحجاز،

                                                             

 .106 ص 105 مصر القاهرة وهبة مكتبة م1004 ء14151ط الإسلامي، الحل أعداء القرضاوي، يوسف . دكتور 1
 .116 ص 115 ص بيروت الجيل دار دت، طه منها، الإسلام وموقف المعاصرة المذاهب عميرة، الرحمان عبد . دكتور 1

 . 115(، ص1009) مركز الكتاب للنشر،. مامون، غريب، أبحارفي ملكوت الله،  3

https://www.google.com.af/search?hl=fa&gbpv=1&bsq=%D9%84%D9%86+%D8%AA%D9%86%D8%AA%D8%B4%D8%B1+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%8A%D9%88%D8%B9%D9%8A%D8%A9+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B1%D9%82+%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%88%D8%B3%D8%B7%D8%8C+%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D8%A3%D8%A8%D8%B9%D8%AF%D9%86%D8%A7+%D8%A3%D9%87%D9%84%D9%87%D8%A7+%D8%B9%D9%86+%D8%AA%D9%84%D9%83+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B1%D8%A9%D8%8C+%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%8A+%D9%8A%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D9%88%D9%86%D9%87%D8%A7+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B2%D8%8C+%D9%88%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D9%82%D8%B6%D9%8A%D9%86%D8%A7+%D8%B9%D9%84%D9%89+%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85.&dq=%D9%84%D9%86+%D8%AA%D9%86%D8%AA%D8%B4%D8%B1+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%8A%D9%88%D8%B9%D9%8A%D8%A9+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B1%D9%82+%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%88%D8%B3%D8%B7%D8%8C+%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D8%A3%D8%A8%D8%B9%D8%AF%D9%86%D8%A7+%D8%A3%D9%87%D9%84%D9%87%D8%A7+%D8%B9%D9%86+%D8%AA%D9%84%D9%83+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B1%D8%A9%D8%8C+%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%8A+%D9%8A%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D9%88%D9%86%D9%87%D8%A7+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B2%D8%8C+%D9%88%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D9%82%D8%B6%D9%8A%D9%86%D8%A7+%D8%B9%D9%84%D9%89+%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85.&printsec=frontcover&q=inpublisher:%22%D9%85%D8%B1%D9%83%D8%B2+%D8%A7%D9%84%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8+%D9%84%D9%84%D9%86%D8%B4%D8%B1%D8%8C%22&tbm=bks&sa=X&ved=2ahUKEwjmxonL3u-AAxVJGBAIHZDLAqgQmxMoAHoECB0QAg&sxsrf=AB5stBg3BmkAGU4e2ssx-GeRqqGvblHtcw:1692689181886
https://www.google.com.af/search?hl=fa&gbpv=1&bsq=%D9%84%D9%86+%D8%AA%D9%86%D8%AA%D8%B4%D8%B1+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%8A%D9%88%D8%B9%D9%8A%D8%A9+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B1%D9%82+%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%88%D8%B3%D8%B7%D8%8C+%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D8%A3%D8%A8%D8%B9%D8%AF%D9%86%D8%A7+%D8%A3%D9%87%D9%84%D9%87%D8%A7+%D8%B9%D9%86+%D8%AA%D9%84%D9%83+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B1%D8%A9%D8%8C+%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%8A+%D9%8A%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D9%88%D9%86%D9%87%D8%A7+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B2%D8%8C+%D9%88%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D9%82%D8%B6%D9%8A%D9%86%D8%A7+%D8%B9%D9%84%D9%89+%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85.&dq=%D9%84%D9%86+%D8%AA%D9%86%D8%AA%D8%B4%D8%B1+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D9%8A%D9%88%D8%B9%D9%8A%D8%A9+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B1%D9%82+%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%88%D8%B3%D8%B7%D8%8C+%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D8%A3%D8%A8%D8%B9%D8%AF%D9%86%D8%A7+%D8%A3%D9%87%D9%84%D9%87%D8%A7+%D8%B9%D9%86+%D8%AA%D9%84%D9%83+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B1%D8%A9%D8%8C+%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%8A+%D9%8A%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D9%88%D9%86%D9%87%D8%A7+%D9%81%D9%8A+%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%B2%D8%8C+%D9%88%D8%A5%D9%84%D8%A7+%D8%A5%D8%B0%D8%A7+%D9%82%D8%B6%D9%8A%D9%86%D8%A7+%D8%B9%D9%84%D9%89+%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85.&printsec=frontcover&q=inpublisher:%22%D9%85%D8%B1%D9%83%D8%B2+%D8%A7%D9%84%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8+%D9%84%D9%84%D9%86%D8%B4%D8%B1%D8%8C%22&tbm=bks&sa=X&ved=2ahUKEwjmxonL3u-AAxVJGBAIHZDLAqgQmxMoAHoECB0QAg&sxsrf=AB5stBg3BmkAGU4e2ssx-GeRqqGvblHtcw:1692689181886


  

111 
 

 المطلب الخامس: منطلقات الرفض الماركسية
 :منها أسباب لعدة الدكتور عمارة الفكرة الماركسية رفض المنطلقات هذه من إذا

 ضد أنها بالخالق تؤمن فلا والعقيدة الدين ضد مادي مذهب الشيوعية الماركسية •
 كما ،والناهي ال#مر وأنه بالله تعترف ولا معاملات من أحكامها تقبل فلا الشريعة
 .العقوبات الإسلامية وأحكام الملكية، في الشريعة أحكام ترفض

 وأد على تقوم دكتاتورية فهي الحرية، وضد الفاضلة، ال#خلاق ضد الشيوعية الماركسية •
 الشيوعية، الماركسية. الحكم على والسطوة والتعذيب والإضطهاد السياسية، الحياة

 هاته بين يؤاخي والإسلام بعضها ضد الطبقي، الصراع تؤجج ل#نها ال#مة وحدة ضد
 .الخ... الاجتماعي والتكافل والزكاة الصدقات إطار في الطبقات،

 بدل ديننا، من إخراجنا إلى تهدف حربنا، في صليبية أداة الشيوعية الماركسية •
 هدمنا، ترى الكنسية ل#ن الإسلامي، العالم في الفاشلة والتنصيرية الصليبية الحملات

 ال#حمر. الجيش وأيدي بمعاول ولو
 تعالج جاءت ل#نها به، له حاجة ولا الإسلام يخدم لا مذهب الشيوعية الماركسية •

 ويقر الثروة، فيها حدد وأطر ضوابط وضع فقد الإسلام أما الرأسمالية، مشاكل
 الاقتصادي ليقيم التوازن الزكاة، بواجب المسلم فيلزم ويحميها الخاصة الملكية
 بى بم ئي: يقول تعالى الله ل#ن ماله، في مستخلف أنه ويرى ة،الاجتماعي والعدالة
 حم حج جحجم ثي ثى ثم ثج تي تى تم تخ تح تج بي

 .(1)ئى سخ سح سج خم خح خج
 معادي ماركس، كارل اليهودي أسسه فكري، ومذهب عقيدة الشيوعية فالماركسية إذا

 نهل# ماسونية، صبغة ذو أنه القول يمكننا كما العداء، بهذا الإسلام ويخص جميعا، للأديان
 بما يؤمن ولا مادة إلا الوجود يرى ولا بالرسل ولا بالوحي ولا القهار، الواحد بالله يعترف لا

 علماءنا فحذر منه، العداء موقف الإسلام وقف ولهذا الكون، لهذا الخالق أي وراءه،
                                                             

 .165 ال#نعام: . سورة1



  

111 
 

 لم كونها العالم في الماركسية تلاشت ولقد إليه، ودعى به تأثر من وحاربوا منه ومفكرينا
 الاقتصادي. والإصلاح النفع تحقق

 للعلمانية عمارة محمد الدكتور نقد: المبحث الثاني
 في سلوكها إلى ودعوا فتبنوها الغربية، بالعلمانية المُحدثين مثقفينا من كثير نبهرإ لقد تمهيد:
 والتكنولوجية، والصناعية الفكرية وثورته نهضته، طريق في الغربي العالم سلكها كما نهضتنا،

 الشرقي العقل وابداع والسياسة بالدولة الدين علاقة وتناسوا غربي، بمنظار إسلامنا إلى وافنظر 
 وشكلت والمعارف، العلوم شتى في أبدعت ال#طراف مترامية حضارة كون الذي المسلم

 محمد الدكتور يتحدث هنا ومن. الحديثة ال#وروبية الصناعية للنهضة مرتكزا و وبناءاً مهذا
 نصرانية، إسلامنا فرأوا وعيهم، وزيفت رؤاهم، الغربية المناهج شوهت "لقد :قولفي عنهم عمارة

 هو" العلماني الحل" أن رأوا ثم ومن رومانيا، قانونا وشريعتنا انجيلا، قرآننا و كهانة وخلافتنا
 .(1)الحديثة" ال#وربية النهضة سياق في كما النهوض، إلى طريقنا

 العلمانية المطلب الأول: مصطلح
 والمشرق بمصر شاعت التي الترجمة هو" العلمانية" مصطلح أن عمارة محمد الدكتور رىي

 من والواقعي والعالمي الدنيوي بمعنى ( SECULARISM) الإنجليزية للكلمة العربي
 والمحتكر السماء عن النائب الكهنوتي الديني أي للمقدس المقابل والواقع والعالم الدنيا

 والذي الدين قداسة الدنيا قدس والذي وسننها للطبيعة والخارق حها،لمفاتي والمالك لسلطتها
 العلمانية، أن يرى سبق مما . و(1)الدين قداسة والاجتماعية والقانونية العلمية متغيراتها ثبت

 لا والإسلامي، العربي العالم في الحداثي الفكر في عديدة، أقطاباً  و أقطاراً  سادت كنزعة
 الغربية الحضارة وهو منطلقها، إلى بالرجوع إلا منها قف الإسلاميالمو  وفهم فهمها يمكن

 لها، المسيحية والإضافة الروماني، وتراثها الفلسفية الإغريقية جذورها من المستمدة ال#وروبية
 مقاليد على والكنيسة، الدين رجال سيطرة لتاريخ المتتبع إن .نشأتها في ساهمت التي

                                                             

 . 39 ص الكويت للنشر والتوزيع الدعوة دار م1996 ه 1414 سنة 1ط - والإسلام الغرب بين العلمانية مارةع محمد. د 1
 .5ص :السابق . المصدر 1



  

222 
 

 لهم والكنيسة الدين رجال مباركة طريق عن وال#باطرة الملوك على وسيطرتها السلطة،
 ال#وروبي، الحضاري الانحطاط في ساهم كله ذلك على القداسة سمة وإضفاء وتعيينهم،

 الاجتماعية الحياة جمدت حيث وحكامها، الدولة بتقديس الكنيسة سلطة أثمرته الذي
 وعلومها.

 يةالمطلب الثاني: المستندات وعوامل إنبثاق العلمان
 ال#وروبي، التنوير فلسفة فجرتها التي" العلمانية النزعة" انبثقت المعطيات، هذه خضم في

 والعقل التجربة أحلت والتي الكهنوتي، والحكم الديني الموروث مع كلية قطيعة أقامت والتي
 لقيصر ما وجعلت السماء، عن وال#رض الدولة، عن الدين وفصلت واللاهوت، الدين محل

 عن ال#رض وعزلت الله إلى الرجوع دون بذاته، مكتفيا العلم جعلت والتي الله، ومالله لقيصر
 .بذاته شؤونه يدير العلم أن بفلسفة الحكم من انطلاقا السماء

 يدير والكون الإنسان وترك الخالق، عن التدبير عزل أراد الذي العلماني التيار لهذا ونظيرا
 المزج ال#خير هذا أراد حيث الملحد، التيار هذا غير آخراً  تيارا بالمقابل ظهر شؤونه، لوحده،

 أمثال ومن. بذاته العالم بإكتفاء ترى كانت التي وبين العلمانية الإلهي، الوجود بين والتوفيق
 كثر، وهم( م1772) م1711" )روسو" و (1)"لوك" و( م1679 - م1522" )هوبز" هؤلاء

 من هذا وكان الله، شريعة من المتحررة بشرال سلطة في البشري الإجتماع تدبير هؤلاء فحصر
 القول الكلام نستطيع مجمل وفي الإلهية لذات العمل لنطاق" أرسطو" تصور منطلق

 فيها ترك بعدما شؤونه وترك للكون، خالق مجرد الإلهية الذات في ترى كانت العلمانية،
 .عملها أسباب

 دنيويتها تأسيس في العلمانية، تستندإ "هكذا: عمارة محمد الدكتور يقول الصدد هذا وفي
 الخلق من فرغ خالق، مجرد فهو الإلهية الذات عمل لنطاق ال#رسطي، التصور على

                                                             

 زعيم المذهب الحسي، وأحد كبار ممثلي النزعة التجريبية في انجلترا، ( يوحنا لوك، يدعى بحقٍ م1704 – 1631) لوك.  1
سس تجريبية أوالفلسفة آثار تجاوزت انجلترا إلى كل العالم المتحضر، ووضع  والدين والتربية ولقد كان لآراء لوك في السياسة

 .401ص الفلسفية،د. عبد المنعم الحفني، الموسوعة  . انظر:جديدة



  

221 
 

 فيها أودع الذي الساعة كصانع للمخلوقات، تدبري أو رعاية دونما بذاته عنايته وانحصرت
 تنشأ نأ العلمانية استطاعت . هكذا(1)تدور" وهي معها لوجوده حاجة دون عملها، أسباب

 الضوابط من البشر وحررت ال#رض عن السماء عزل في ونجحت الغربي، التنوير مناخ في
 فزودته ودنياه عالمه في سيدا الإنسان هذا وجعلت الكنسية، القيود ومن الإلهية، الشرعية

 أن حتى والدين الله محل والتجربة العقل له جعلت حيث الوضعي، التنوير عقلانية بثمرة
 أقامت التي التنوير، إيديولوجيا في لعقله إلا يخضع الإنسان يعد "فلم: يقول كان أحدهم
 الخلاصة عصر البشرية الروح عصرين من بين تفصل التي الكبرى، الإبستمولوجيا القطيعة

 بمملكة ينزاح ال#مل التنوير. فراح لفلاسفة الموسوعة وعصر الإكويني توما" للقديس اللاهوتية
 ينمحي الإلهية، النعمة نظام وراح وهيمنته العقل عصر لتقدم المكان خْلييُ  لكي ينزاح الله،

 الحكم يطلق الذي البشري الوعي لحكم خاضعا الله حكم الطبيعة وأصبح نظام أمام ويتلاشى
 .(1)الحرية" باسم ال#خير

 والدين ال#رض عن السماء عزل غايتهم كل فكانت العربي، التنوير دعاة أحد يقوله مكان هذا
 ومما يقولون عما الله تعالى الله محل البشري العمران تدبير في الإنسان إحلال و الدنيا عن

 العقل على العلماني، الفكر بهذا تؤثر أن استطاعت الغربية الحداثة أن القول يمكن سبق
 القوانين قيود من التخلص ويحاول معطياتها جميع على يوافق تتركه وأن والمسلم، العربي
 .العلمية حياته في سجنا له واعتبارها الإسلامية، والشريعة الإلهية

 إلي أقطاب الدول العربية والاسلامية العلمانية المطلب الثالث: الإستعمار ودخول
 في الغربية للنزاعات كان الإستعمارية الغزوات نتيجة العربية الدول أقطاب إلى العلمانية دخول
 أعداد على والثقافية، والاجتماعية الدينية المجالات في فكرية نزغات العربية، المناطق شتى
 استهدفت حيث( م1211 - م1769) بونابرت" نابيلون لغزوة فكان العربية العقول من هائلة

                                                             

 .2 ص الكويت للنشر والتوزيع الدعوة دار م1996 ه 1414 سنة 1ط - والإسلام الغرب بين العلمانية عمارة محمد. د.  1
 هاشم عن نقلا.  م1927 باريس سيرف منشورات)  الحداثة ومبدأ فرنسا شطري حرب)  العلمنة.  الحرية - بولا أمبل . 1

 .11-10 ص 1993 مارس فبراير عدد المغرب الوحدة مجلة صالح



  

222 
 

 ونهب ال#رض احتلال مع هويته، وغيرت فكره واستبدلت واحتلته، العربي العقل الغزوة هذه
 المعجم في وترُجمت هذه المنطقة على جديدا اوافد العلمانية فكانت العباد واستعباد الثروة،

 خدم الذي" المصري بقطر لويس" وضعه الذي م،1212 سنة صدر الذي العربي الفرنسي
 (1)باريس مدارس في المصرية العامية ليدرس معه، ورحل مصر في الفرنسي الإحتلال جيش

 وتحل المدمرة، غربيةال الغزوات به حلت موقع كل في فشيئا شيئا تسري العلمانية أخذت وقد
 القانون ويحل الإسلامية، محل العمران وتنظيم المجتمع وحكم الدولة تدبير النزعة هذه

 .(1)المعاملات وفقه الإسلامية والشريعة الدين هوية وتطمس العلماني، الوضعي

 مكان وضعيا، الغربي القانون الاستعمار جعل وتونس، الجزائر في أيضا، الذكر سبيل وعلى
 أوروبا دولة "إن(: م1296 - م1245) النديم عبدالله يقول كان حيث الإسلامية، ريعةالش
 أول وتنادي المدنية بث الإصلاح، بإسم تدخل وإنما الاستيلاء بإسم شرقيا، بلدا تدخل لم

 فعلت كما فشيئا، شيئا الاثنين تغيير في تأخذ ثم للعادات، ولا الدين تعترض لا بأنها دخولها
 تنسخ بل الإسلامي الشرع تخالف مواد بعض فيه قانونا لهم سنت حيث س،وتون فرنسا

 معارضا تجد لم ولما ترضاهم، قضاة واتخذت لتنفيذه البلاد، في ونشرته أحكامه، من مقابلها
 ولم الديني النسخ لنطاق توسيعا الإسلام، ينكرها مواد إلى مواده من كثيرا تُحو ل أخذت
 .(3)يشبهه"  بقانون خذناوأ مصر في جاريناها أن تلبث

 المطلب الرابع: عوامل التسري والنفوذ
 الغزوات ونتاج بفعل الشرع، ومسخ الدين نسخ العلماني، القانون أن القول يمكن سبق مما

 صورتها تشويه في وساهمت والإسلامية العربية الدول معظم جسد نخرت التي ال#وربية،
                                                             

 .110-101 ص، م1926 سنة، 01 العدد ال#حرار مجلة المعجمي التأصيل وعلمانية، علمائي فرج، أحمد السيد. . د 1

 .10 ص والإسلام، الغرب بين العلمانية - عمارة محمد. . د 1

  .514515 ص، م1293 جانفي 12 ل الموافق ه1310 الثانية جمادي ،19 11 العدد ،ال#ستاذ مجلة ،النديم . عبدالله 3

 

 



  

223 
 

 إصلاح خضم في الكتابة من الإسلامي العالم في المفكرون يتوقف لم العلماني، بالفكر
 رفاعة أطلق حيث المميتة، والشبهات المقيتة، ال#فكار هذه على والرد الإسلامي العقل

 بل والتشريعية القضائية المؤسسات دنس الذي العلماني البوق ضد تحذير صيحة الطهطاوي
 الدولة مؤسسات من كثير في مصر الإنجليز احتل عندما العلماني الاختراق عموم جاء

 محمد الدكتور أن استنتجنا فإننا إليه تطلعنا ما خلال ومن.  ذلك في الحبر من الكثير وأسال
 :مثل نماذجها أبرز إلى مشيرا جديدة، ألوانا وضع قد عمارة

 من تخلفه وراءها وما الاستعمارية الحروب طريق عن للعلمانية القسري الفرض •
 .تونس مثل علمانية يةغرب نظرة تحمل وأنظمة حكومات

 تقنين ظل عدم في الناشئ، الفراغ في الحديثة الصياغات ذي العلماني القانون إحلال •
 .الإسلامية الدول شؤون تسيير في الإسلامي الفقه

 الغربي، كالعقل هو الشرقي العقل ل#ن الغرب، وبين بيننا القانون وحدة دعاوي •
 في الحال هو كما حضارتنا كوناتم من مكون هو الرومان وفقه يوناني، كلاهما
 الغربية. الحضارة

 في ثم ومن والاجتماع والسياسة الدول في وحاكمية مرجعية من الإسلام خلو مزاعم •
 بمعتنقيه ويقف لقيصر، لقيصر ما يدع - علماني - كالنصرانية ل#نه المعاملات، فقه
 .الله هو ما عند

 في ال#قباط مشكلة مثل الإسلام، شريعة حاكمية على اعتراض أداة ال#قليات تخاذإ •
 .(1)العراق في ال#زيدية والطائفة والصابئة مصر،

 تفلح لم ال#لوان هذه أن الاستنتاج يمكن عمارة، محمد الدكتور ذكره ما خلال ومن •
 العقلية بروابطهم العلمانيون هؤلاء مع قطيعة تشلت بل الإسلامي، العقل اختراق في

 الإسلامي النسق اختراق في خبائثهم وتكشفت سلامي،الإ المد بتصاعد والوجدانية،
 خلال: من

                                                             

 .55 الشروق، ص دار م1003 ه 1413 سنة 1 ط الغربية، والعلمانية الإسلامية الشريعة عمارة محمد . د 1



  

224 
 

 العشماوي سعيد محمد رواده أبرز ومن فيه القانوني البعد باختزال الإسلام علمنة •
 .الإسلامية والصحوة للمد تصد الذي

 النص ظواهر لكل التأويل باب طريق عن ال#حكام، تاريخية بدعوى الإسلام علمنة •
 هو أحاديث من النبوية أحكام والسنة من الكريم القرآن به جاء ما بأنَّ  والقول الديني،

 دعاة ومن فقط، ال#حكام هذه نزول لتاريخ صالحا كان أنه أي" وتاريخاني تاريخي"
 .نصر أبوزيد الدكتور الفكرة هذه

 منطلقات رفض العلمانية لدي الدكتور عمارة المطلب الخامس:
 وما الإسلامية، العقلية على وتأثيرها العلمانية، تاريخ في عليه، اطلعنا ما خلال من ال#خير في
 من العلمانية نرفض أن يمكن نقد العلمانية في جهود من عمارة محمد الدكتور به قام

 عن الغراء الإسلامية والشريعة حدوده وتتجاوز الله ماحرم تحل: التالية وال#سس المنطلقات
 . طريق الإباحية

 أنزل ما بغير والحكم الحياة، عن الدين فصل خلال من البواح، الكفر تحمل أنها 
 بى بم بخ بح بج ئي ئى ئم ئجئح ی ی ئي: تعالى قال. الله

 بي بى بم بخ بح بج ئي ئى ئم ئح ئج ئي: تعالى أيضا وقال (1)ئى

 .(1) ئى ثى ثم ثج تي تى تختم تح تج
 والإسلامي، العربي العالم في الجماهير ل#ن الإسلامي، العالم في للشرعية افتقادها 

 حال ل#نه ذلك، خلاف وهم الإسلامية الشريعة إلى يحتكمون حكامهم أن تعتقد
 لطاعة لهما ليست فلذلك الجماهير، تخالفهم الشرعية غير القوانين لبعض سنهم
 ئى ئى ئې ئې ئې ئۈ ئي:  تعالى قال ورسوله، الله الطاعة مثل مطلقة

                                                             

 .50:  المائدة . سورة 1

 .59 . سورة النساء: 1



  

225 
 

 تج بي بى بم بخ بح بج ئي ئى ئم ئح ئج یی ی ی ئى

 .(1) ئى ثى ثم ثج تي تى تختم تح
 العلماني للاختراق والمقاوم العلمنة، على المستعصي بإسلامنا نسعد أن حقنا من ال#خير وفي

 معزولة شريحة الاستعماري الدعم من قرنين بعد بلادنا، في العلمانيين بقاء ضمن والذي
 الإسلامية الشريعة الإسلامي. إن العربي المجتمع من والاحتقار بل الرفض، من تعاني ومنبوذة

 مع متجددة الدهر، آباد وباقية ومكان، زمان لكل وصالحة يةوشمول واقعية المصدر ربانية
 لهذه الله }يبعث: وسلم عليه الله صلى قوله ذلك ومصداق ومصدرها، مبناها على الحفاظ

 (.1){دينها أمر لها يجدد من سنة، مائة كل رأس على الأمة

 في نقد الحضارة الغربية : المبحث الثالث
 مع الصدام الحوار فيه وبدأ النزاع فيه اشتد عصر في أننا اليوم نلاحظه مماتمهيد: 

 والإسلام السماوية ال#ديان جمعاء ال#مم فيه وهاجمت بالباطل الحق فيه واختلط الحضاري،
 تداعى كما عليكم تداعى أن الأمم }يوشك: وسلم عليه الله صلى لقوله مصداقاً  خاصة،
 غثاء ولكنكم كثير، يومئذ بل قال: يومئذ؟ نحن قلة ومن: قائل فقال قصعتها، إلى الأكلة
 قلوبكم في الله وليقذفن منكم، المهابة عدوكم صدور من الله عن ولينز السيل، كغثاء
 وهوما ،(3)الموت{ وكراهية الدنيا حب قال الوهن؟ وما! الله رسول يا:  قائل فقال الوهن

 من الغربية الحضارة به جاءت ما بأهم اليوم، والإسلامية العربية مجتمعاتنا تأثر من نلاحظه
 التطور بفعل التأثر هذا من كبيراً باعًا لها كان التي الغربية كالحداثة ومتنوعة عديدة ثقافات

 العربي للمجتمع الواسعة الشرائح من العديد في أثر الذي والرهيب، المتسارع التكنولوجي
 الحضارة هذه ةحقيق لنا يستعرض أن عمارة محمد الدكتور حاول هنا ومن والإسلامي،

                                                             

 .59 – 52 . سورة النساء: 1

 العصرية المكتبة 4 الحميد ج عبد محي الدين محمد تحقيق داود أبي سنن السجستاني، ال#شعث بن سليمان . أبوداود 1
 .109 ص 4191 الحديث رقم لبنان بيروت، صيدا

 (. 4197أبي داوود ) (، وسنن2123. الجامع الصحيح للبخاري ) 3



  

222 
 

 محمد الدكتور نظر وجهة من الغربية الحضارة مفهوم هو فما إذا. ملامحها وأهم الغربية،
 أبعد إلى بها العربي العقل تأثر مدى ما والإسلامي؟ العربي المجتمع تلقاها وكيف عمارة؟

 الحدود؟

 اللغوية المداخل من تبدأ أن لها بد لا جادة دراسة كل إن عمارة، محمد الدكتور يقول
 تكاد المصطلح وقضية الدراسة حولها ستقوم التي والمحاور المفاهيم لتحديد والاصطلاحية

 يقول كما يعتبر المصطلح تحديد أن الماضي والواقع فيعصرنا القضايا أدق من تكون أن
 خطر من الفكرية حياتنا ينقذ وجاد فكري حوار ل#ي وأولية بالنسبة أساسية مهمة هيدغر،

 لفظ أي دلالة . وتتبين)1(المتحاورين الفرقاء بين واحدة فكرية لغة الحاد، ويوُجد بالاستقطا
 أو ال#ولي المعنى تبُرز التي الاشتقاقية بالناحية عادة يعرف ما أو اللغوية، ناحيته من ابتداء

 للفظ. يكون الذي ال#صلي

 سلاميةالغربية والحضارة الإ والمقارنة بين الحضارة المطلب الأول: التعريف
 والحضارة الغربية للحضارة نقدية رؤية) بعنوان عمارة محمد للدكتور محاضرة في جاء

 لكن الحضارة عن يتحدث فكلنا الآن حتى الحضارة تعريف حول "نختلف: قوله الإسلامية(
 نرجع التي القواميس أن إلى يرجع وهذا يختلفوا كتعريف الحضارة عن يتحدثوا عندما الناس
في  عمق له مصطلحاً  نعرف نحن وبالتالي غربية مفاهيمها قواميس منها كثيرة إليها

 والاستقرار بالقرار أيضا علاقة ولها بالحضور علاقة لها فالحضارة عمارة ويضيف (1)حضارتنا"
 تنقل، ففيها استقرار ولا قرار ولا حضور فيها ليس البداوة ل#ن البداوة، مقابل هي والحضارة

                                                             

 القاهرة، مصر، نهضة دار النشر، وسنة الطبعة تاريخ بدون والإسلام الغرب بين المصطلحات معركة، عمارة محمد .د . 1
 .11ص

 الموقع مصر المعرفية الدراسات مركز الإسلامية والحضارة الغربية للحضارة نقدية رؤية) بعنوان محاضرة عمارة محمد . د 1
 ps/ishbeka/files/1011/11/pdf_49. pdf/05/07 .http: //site. iugaza.edu 1001 الإلكتروني

 

 



  

221 
 

 في مدنية وأبنية مدنية قدرات يراكموا أن على قادرين غير ديةالبا أهل يجعل والتنقل
في  كانوا الذين الشعراء نعرف ونحن ثقافة له تكون أن للبدوي الممكن فمن مجتمعاتهم،

 تراكم هناك يكن فلم آخر إلى مكان من ينتقلون كانوا أنهم رغم الثقافة قمة في الجاهلية
 الثقافة في العربية عن تختلف الغربية الحضارة أن ىعل الحكم نستطيع نظرنا في أما. للمدنية

 الإنسانية، النفس تهذب التي والفلسفة والمواريث والفنون الآداب كل هي ال#خيرة وهذه
 لا أي والاستقرار الحضور من فالحضارة المادي، إذن والواقع بالعمران تتميز الغربية والحضارة

 العلوم بواسطة الإنسانية النفس تهذيب يمثل الذي والحضور المادي الواقع عمران من فيها بد
 .والآداب والفنون

 العربية، الحضارة عن جذريا اختلافا فيها تختلف ملامح الغربية للحضارة أن عمارة ويضيف
 في الدكتور وفصل) الصراعي الطابع - العنصري الطابع المادي الطابع ملامحها أبرز فمن
 الإسلامية، الحضارة هي التي الغربية الحضارة نقيض عن متكل وبالمقابل طويلا، الكلام هذا
 وحضارة ربانية بأنها تمتاز التي الإسلامية الحضارة سمات وذكر بينهما الإختلاف أوجه وبين

 الإنسان ل#ن إنسانية أيضا وهي عليها، ومن ال#رض الله يرث أن إلى موجودة ل#نها خالدة
 وجال فيه صال ما تقريبا فيها. فهذا السمات أهم من وهذه وسطية أيضا وهي فيها مكرم
 الحضارة وبين بينها قارن وكيف الغربية عن الحضارة ذكره و عمارة محمد الدكتور وشرح
 الغربية الحضارة أن يرى عمارة محمد الدكتور أن نستخلص سبق ومما.  الإسلامية العربية

 من وذلك والميادين، لاتالمجا جميع في العالم على السيطرة فكرة نحو تتجه الحديثة،
 مقاليد على وسيطرة نفوذ من تمتلكه وما ال#وربية، الكنيسة وهيمنة دور وتراجع فقدان خلال

 في الغربية الحضارة بدأت لقد التنوير، عرف بعصور ما في الدولة في القرارات واتخاذ الحكم،
 حتى والصناعية، عيةالزرا سواء الحياتية المجالات شتى في وذلك التقدم وتحقيق الازدهار
 الصناعية الثورة قيام من انطلاقا هذا و الصناعية المجالات جميع في كبير تقدم إلى وصلت

 والمساواة، والعدالة شعارات كالحرية من حملته وما عشر، التاسع القرن مطلع في فرنسا في
 لنا بيَّن ارةعم محمد الدكتور أن نلاحظه ومما نهائيا الكنيسة سطوة من طلاقها بذلك معلنة

 الدين مفهوم فصل فكرة أهمها من جديدة، أبعاداً  أساسي اتخذت قد الغربية الحضارة أن



  

221 
 

 للديمقراطية مفهوما بذلك لتشكل السلطات بين والفصل الدولة ألسياسات ودافع كمحرك
 الحرية مفهوم على ركزت حيث العالم دول باقي في لها ال#خرى المفاهيم باقي عن يختلف
 في شرط أو قيد أي دون للأفراد المجال فتحت بل للدين، مخالفة كانت ولو الفردية

 .المجتمع أو الدولة من ضغوط أو حمراء خطوط وضع دون صوره بشتى والابداع الابتكار

 أن يرى (1)نبي بن مالك الجزائري المفكر أن نظرنا وجهة من كذلك إليه نستند مما و
 ال#وربيين فيتوسع تمثل آخر سلبيا جانبا أفرزت قد صناعيةال الثورة خلال من الغربية، الحضارة

 بذلك كاشفا والحضارية، الاقتصادية مصالحهم لتحقيق ال#خرى الشعوب حساب على
 النزعة "هذه: يقول ذلك وفي .كتبه من العديد في الباطنية الظاهرية وصورها أشكالها جميع

 فيه، متجذرا ويبقى ثقافته عن ورثه يال#وروب الإنسان في عميق شعور هي والسيطرة للهيمنة
 فيه يتكون الذي ال#مومي الجو من يتلاقها ل#نه دائما الكبرياء جراثيم يحمل ال#وروبي فالفرد

 من يبتدئان والحضارة التاريخ أن يعتقد فهو والإنسانية للعالم تصوره فيه ويتكون طفولته، منذ
 على حضورها من فرض الغربية الحضارة تمكن إلى الانتباه ويلفت روما على وي مُرَّانٍ  آثينا

 عبر تفكيرها وطرق ومواقفها أفكارها وتنشر العالم، في تنتشر أن استطاعت إذ العالم، مستوى
 تيارات وظهرت ال#وروبية والبعثات المختلفة الاتصالات وسائل انتشار و الإعلام وسائل

. بحت مادي التصور على قائمة خرللآ الغرب نظرة تبقى هذا ومن العربي العالم في التغريب
 تعرف تعد فلم ال#خلاقية ال#مثلة عن ارتدت ولكنها والصناعة الفن في الغاية أوربا بلغت ولقد
 .(1)المادة" بلغة إلا فهمه يمكن لا الذي عالمها حدود وراء فيما للإنسانية الخير من شيئا

                                                             

في مدينة مفكر جزائري من أبرز المفكرين المسلمين في العصر الحديث، ولد  م(1973-م1905)عام  نبي نمالك ب.  1
حداث وخاصة في الشرق والعالم مهندسا كهربائيا، اتجه نحو تحليل ال# م1930ائر، تخرج من باريس عام جز قسنطينة في ال

الظاهرة القرآنية، شروط  :الحضارة منها مشكلاتلف باعتبارها قضية حضارة. أصدر سلسلة من الكتب تحت عنوان خالمت
 العاليوعين مديرا عاما للتعليم  م1963ثم إلى الجزائر عام  م1956لجأ إلى القاهرة عام  .هضة، وجهة العالم الإسلامينال
 ي.كر فوتفرغ للعمل ال 1967استقال عام و 
 

 - م1001 ه 1413 سنة طباعة إعادة -الإسلامي العالم وجهة -الحضارة مشكلات- نبي بن مالك . المفكر 1
 .124، صسوريا دمشق الفكر دار م19261ط



  

221 
 

 من معلوم هو كما شأتن الغربية الحضارة "أن السباعي مصطفى الدكتور كذلك ويذهب
 ال#ندلس في العربية والمعاهد المدراس طريق عن الإسلامية، العربية بالحضارة الغرب اتصال

 عني ومما مهمًا رافدًا اليونانية الفلسفة وكانت. الإسلامية ال#خرى الاقطار وباقي بجاية وفي
 وكتبهم، اليونان فةفلس العرب عن النابهون الغرب طلاب فنقل وفلاسفته، الإسلام مفكرو به

 له تبدوا وأخذت الغربي الذهن تفتح ثم لها، الكنيسة مطاردة رغم دراستها على وأكبُوا
 بين طويلا الصراع واستمر. ومعارف علوم من الكنيسة به تنادي كانت ما خلاف الحقائق،
 والفلاسفة العلماء لقيه ما بعد الكنيسة على العلم بانتصار ال#مر انتهى حتى والعلم، الكنيسة

 قدميها، على الحديثة الغربية النهضة واستوت منهم الكثير وطورد الكثير وسجن عذاب من
 آراء وطابع الوثني، المادي واتجاهها اليونانية الفلسفة طابع واضحين بطابعين مطبوعة وهي

 ادواق الذين والفلاسفة وهم المفكرون عشر والتاسع عشر الثامن القرنين في الغربيين المفكرين
 الفلسفية المذاهب جميع نمت ظلهما وفي والفكر"، العلم على الكنيسة تسلط مقاومة حملة

 .(1)الآن حتى الغربيين عقول سيطرت على التي وال#خلاقية

 الغربية الحضارة ملامح المطلب الثاني: أهم
 سبوح الغربية، الحضارة عن كتبه ما و عمارة محمد الدكتور نظر لوجهة قراءتنا خلال من

 رؤية أعطاها والتي الملامح، من بمجموعة اتسمت قد الغربية الحضارة أن يرى فإنه تعبيره
 يذكر المنطلق هذا ومن الغربية، للحضارة الإيجابية الجوانب بعض عن تحدث بعدما نقدية

والتي  الغربية الحضارة ملامح إسلامي، ومفكر كباحث نظره وجهة عمارة محمد الدكتور
 :في تمثلت

 الغربية للحضارة المادي لطابعأ_ ا

 قاسماً  كان حيث المادي، الطابع الغربية الحضارة ميز ما أول أن عمارة محمد الدكتور يعتبر
 قضية هي الطابع، هذا يميز وما الحضارة، تاريخ مر   وعلى الغربي، المجتمع فئات بين مشتركا

                                                             

 المعرفة دار موقع الغربية للحضارة المادي ال#ساس بعنوان مقال - السباعي مصطفى . الدكتور 1
/https://daratalmarifah. Wordpress. com/1017/11/11/civilization 



  

212 
 

 الكون سيد الإنسان تجعل يةالغرب فالحضارة" للكون الإنسان موقع"للكون" و الإنسان رؤية"
 سبحانه الله وهو الكون سيد خليفة الإنسان تجعل الإسلامية الحضارة أن نلاحظ بينما

 الإنسان ويصبح شريعة تحكمها ولا مقيدة غير مطلقة حرية للإنسان جعلت فال#ولى وتعالى،
 حرامًا يُحرم ولا حلالاً  يُحل فلا شيء عن يُسأل ولا قيود، تحده ولا يريده لما فع ال فيها

 فلا الكون سيد ل#نه البعض، بعضه على ويعتدي قانونا الربا ومن فنونا الشذوذ من ويجعل
 في يعمل أن له فلا وتعالى سبحانه الله خليفة الإنسان يكون أما عندما. حريته يحد سقف
 .هيهواجتناب نوا أوامره بفعل الشرع حدود فيلتزم الربانية والشرائع والحرام الحلال حدود

" أرسطو" رؤية كانت الإغريق حضارة بدايات منذ أنه عمارة محمد الدكتور يرى ولذلك
 يتحرك الكون أصبح ثم ال#ول، المحرك فهو حركه، ثم الكون خلق الله أن الإلهية، للذات
 الإسلام في أما...  الإلهية الذات من تدخل دون داخله، المودعة وبالطاقات الذاتية، بقدراته

 فمنذ خالق مجرد هو الغربية، الحضارة في بينما له ومدبراً  للكون راعي للإنسان راعي هو فالله
 صنع بمن الكون فشبهوه حركة بتسيير علاقة له وليس للكون خالق مجرد عندهم الله أرسطو
 الحضارة إنسان أن عمارة محمد الدكتور ويرى .(1)بداخلها التي للتروس عملها وترك الساعة
 أو إلحاده، أو لماديته سواء المادية أسبابها إلى إلا المادية المسببات يرجع لا الذي الغربية،

 والمؤثرات الطبيعية والعوامل المادية ل#سباب إلا" الزَّرعْ" في يرى لا الوضعية مناهجه في
 .(1)الإنسان غير هذا زارع ولا" الزارع" هو عنده فالإنسان ثم من و الإنسانية

 بنظرية الغربية للحضارة المادي الطابع حول كلامه مارةع محمد الدكتور ويؤسس
 فلسفة فكرة على تأسست الحديثة، ال#وربية النهضة أن أي" الديني النص هيرمينوطيقا"

 العقلانية النزعة ذي الإغريقي الفلسفي التراث على مؤسسة وهي العلمانية، وضعية أي ال#نوار،
 المؤسس الروماني القانون على مؤسسة هي بل الإلهي، والوحي الديني النقل من المتحررة

 وال#خلاق بالقيم المنفعة فيه ترتبط لا والذي الخالص، الدنيوي بالمعنى فلسفة المنفعة على
                                                             

 الإلكتروني الموقع على الغربية للحضارة نقدية رؤية بعنوان محاضرة - عمارة محمد الدكتور - . 1
 Http: //site. iugaza.edu.ps/ishbeka/files/1011/11/pdf_49. Pdf1001/05/07. 
 .6والإسلام، ص الغرب بين المصطلحات معركة عمارة محمد . الدكتور 1



  

211 
 

 جملة باعتباره والإنجيلي التوارتي الديني الموروث مع فتعاملت والإلهي، الديني بمعناها
 العقل إفرازات من إفراز أنه ينالد على وحكمها الغربي، الحضاري السياق في معترضة
 إلى الميتافيزيقا طور من بعدها ال#وروبية الفلسفة لتتدرج فقط، الطفولة طور يلائم البشري،

 ثمرة والعلم الواقع هو للمعرفة الوحيد للمصدر جعلت التي الواقعية الوضعية الفلسفة طور
 .(1)سواها دون للتجربة

 عليه قامت الذي ال#ساس أن السباعي فىمصط الدكتور كذلك الجانب هذا في ويرى
 والجماهير ال#فراد نفوس في وتأثيره الدين روحانية عن بعيد مادي أساس الغربية، الحضارة

 هذا في أنفسهم الغربيون وجد حتى فشيئا شيئا الغربيين على سلطانه يفقد الدين ومازال
 ما استدراك الآن لاؤهموعق مفكروهم ويود العميق، الشامل القلق وهذا السحيق المنحدر

 وإذا .واشتدت جذورها ثمارها الشجرة أتت وقد ذاك لهم أنَّى ولكن الدين، روحانية من فاتهم
 عنهم تخفف التي والروحية النفسية الطمأنينة من قسطا للناس يوفر أن الدين مميزات من كان
 حضارته اوج في سلامالإ فعل كما وشهواتها، الغرائز جموح فيهم وتكبح وآلامها الحياة أعباء

 حين أبنائها على الغربية الحضارة جلبته الشقاء من مقدار أي أدركنا رقعتها، واتساع وازدهارها
 ال#مل بعث في الفعال سلاحه من وجردته العامة، الحياة في التوجيه عن الدين أقصت
 .(1)والجماهير ال#فراد نفوس في والرحمة والتضحية والعزيمة

 بحجة ال#وربية، إفلاس الشعوب في سببا كانت الغربية الحضارة أن: القول افيمكنن سبق ومما
 السير تستطيع أنها ظنت وحاربته الدين عن ابتعدت فلما فيها الطمأنينة وبث إسعادهم

 الدولة مع التعاون في الكنيسة من صادقة رغبة اليوم نرى فأصبحنا إليه، اللجوء دون وحدها
 ما ذلك ومثال أبنائها، على الحضارة ويلات تخفيف على يةالغرب الحكومات من كثير في

 من الكنيسة روحانية لبعث العالم دول لمختلف زيارات من روما في الكنيسة بابا به يقوم

                                                             

 .19 ص الإسلامي والتأويل الغربي التأويل بين الديني النص قراءة ، عمارة محمد . الدكتور 1
المعرفة  دار موقع الغربية للحضارة المادي ال#ساس بعنوان مقال - السباعي مصطفى . الدكتور 1

https://daratalmarifah. wordpress.com/1017/11/11/civilization 



  

212 
 

" الخُلُقِي الت سل ح جمعية" به تقوم ما ذلك ومثال .للكنيسة الخيرية النشاطات مختلف خلال
 القاهرة، ومنها وال#قصى ال#وسط الشرق بلدان بعضل زيارات لها وكانت أوربا، في المنتشرة

 النشاط مظاهر بعض هذه هذا، أشبه وما والعدالة والرحمة الفضيلة إلى الظاهر في تدعو وهي
 أضرار لتخفيف الدين في يفكرون بدأوا أنهم على تدل التي الغربية، الدول في الديني

 .مدنيتهم

 الغربية للحضارة العنصري الطابع -ب

 من قلة هم بالديمقراطية يتحلون الذين أن يرون كانوا الإغريق أن عمارة محمد لدكتورا يذهب
 من وليس همج هم البشر من عداهم من وأنَّ  ابتدعوها من وهم والملوك، وال#شراف السادة
 تمتلك من منهم القلة فكانت العنصرية هذه في حقوق لهم وليس بالديمقراطية التمتع حقهم

 ذلك على ومثال جليا وكان البرابرة من فهم حقوق لهم ليس والباقي اطيةوالديمقر  السيادة
 الشعوب أن يعتبرون كانوا حيث الغربية الحضارة عبقرية من مظهر هو الذي الروماني القانون

 القانون عليهم يطبق أن شرف لهم ليس الرومان من ال#حرار وغير رومانية الغير والمستعمرات
 الإسلامي والفقه الإسلامية الشريعة أن يظن كان من بالغرب أثرينالمت من وهناك الروماني

 الشام المسلمون فتح ولما الشام، يحكم كان الروماني لان القانون الروماني بالقانون تأثر
 ذلك في كما الإطلاق، على صحيح غير الكلام هذا أن فيبدوا الروماني بالقانون تأثروا

 :تقول والإثباتات الابحاث من كثيرا أن إلى لدكتوراها رسالة في طالب أبو صوفي الدكتور

 تكن ولم الإسلامي الفقه تدوين بعد تمت الروماني القانون نصوص لبعض ترجمة أول أن"
 يحكم يكن لم الروماني القانون ل#ن الروماني بالقانون الإسلامي للفقه تأثر علاقة أي هناك
 العصر وفي القوانين، هذه عليها يطبق يكن لم الرومانية المستعمرات ل#ن الإسلام قبل الشام

 الملايين عشرات ورائها من وأبيد ألمانيا في النازيين عند ال#فكار تلك تكررت الحديث
 الفلسطيني، الشعب أبناء من العديد وهجرت وشردت قتلت التي الغاشمة الصهيونية وكذلك

 تمييزه في" فوكوياما" له يذهب كما العنصري الطابع يميزه المتوحش الليبيرالي الغربي فالنموذج
 عنصري، فلسفي وفكر عنصرية، نزعات هذه فكل الساميين بين والتفرقة وال#سود ال#بيض بين



  

213 
 

 كانت الاجتماعية العدالة وتطبيق العاملة الطبقة تحرير تريد كانت التي الفلسفات وحتى
 عندما" ماركس"و التحضر،و  التمدن من نوع غربية الغير البلاد في الغربي الاستعمار تعتبر

 الثقافة هذه ل#نه الجزائر سيمدن الذي هو الاستعمار هذا أن وقال فرح الجزائر استعمرت
 ولما عاملة، طبقة ستنتج التي الرأسمالية وينقل الإسلام بذلك يقصد وهو البلد، لهذا الرجعية

 تعتبر كانت الغربية الفكرية التيارات فكل لماركس الشعور بالنسبة نفس كان الهند، استعمرت
 .(1)عنصري"  موقف وهذا والتحضر التمدن من نوع ال#خرى للشعوب ال#ساسية البنية إزالة

 الغربية للحضارة الصراعي ج_ الطابع

 الفكرة وهذه المصارعة من عمارة، محمد الدكتور عنها يعبر كما الصراع فكرة جاءت .1
 الحديث، العصر في ال#دبية هضةالن منها تتكون التي ال#ساسية النظريات في موجودة

 عندهم فالصالح وال#قوى، للأصلح البقاء أن الغربية الحضارة عليه تنص ما أغلب وأن
 أيضا ولهم الصراعية، للنظرية النظريات نفس وهي إصلاحا وال#كثر خلقا ال#كثر ليس

 ضىق العبودية نظام ذاع وبعدما الجاهلية في سائدا كما عندهم سائدا الطبقي الصراع
 الرأسمالية ثم جاءت العبودية، على فقضى الإقطاعي النظام جاء ثم الإشاعية على

 أمة وكلما دخلت الرأسمالية، على فقضت الشيوعية جاءت ثم الإقطاعية على فقضت
 يمحو عندهم دائما فالجديد بالآخر، يعترف أحد يوجد فلا أختها، ولعنت قتلت
 جلي وهذا بعيد أمد منذ الصراع فكرة على قامت الغربية الحضارة أن فنرى. القديم

 المذاهب بين الدينية والحروب أوروبة شهدتها التي القومية الحروب مرحلة في
 محمد الدكتور يتحدث السياق هذا وفي ال#رواح، من الملايين أزهقت التي النصرانية

 يكالكاثول بين ذاتها النصرانية داخل الدينية الحروب امتدت "لقد :بقوله عمارة
 . ونحن(2)أوروبا" وسط شعوب من 40 % فيها أبيد قرن، من أكثر والبروتستانت

                                                             

 - المعرفية الدراسات مركز - الإسلامية والحضارة الغربية للحضارة نقدية رؤية بعنوان محاضرة - عمارة محمد الدكتور -. 1
http: //site. iugaza.edu Ps/ishbeka/files/1011/11/07/pdf_49. pdf 

 .147ص مصر، م1001 سنة الدولية الشروق مكتبة ،والآخر الإسلام عمارة محمد . الدكتور 1



  

214 
 

 ولكنها الإعلام من كنوع العالمية الحرب -عمارة محمد الدكتور يذكر كما نسميها
 فيها، طرفا نكن لم ونحن الكبرى، ال#وربية الاستعمارية القوى بين استعمارية حرب
 ولكنها عالمية ليست هي العالمية الحربف كبيرة مشكلة المصطلحات تمثل فهنا

 فالحرب عالمي، وبعد تأثيرات لها أصبح استعمارية حرب فهي العالم على فرضت
 كانت ال#وروبي والاستعمار الصليبية والحروب الصراعية النزعة ضمن من الدينية
 الغربية الحضارة وبهتان وكذب زيف أمثلة ومن. الإسلامي العالم ضد موجهة أغلبها

 هذا ليكتشف للشرق جاء أنه مثلا كولومبوس كريستوف أن يذكر ما علينا، ثقافتهاو 
 وفي وتسعون واثنان وأربعمائة ألف عام يناير في غرناطة سقطت وإنما الطريق

 الإسلامي العالم على لكولومبوس الصليبية الحملة شوهدت العام نفس من أغسطس
 حول للإلتفاف والثاني وآسيا. أوربا بين التجارة طريق تحول :أولهما بشيئين وقامت
 .الإسلامي العالم

 إلى جاء ثم الصالح الرجاء رأس باكتشاف البرتغال في"  ديجاما فاسكو" أيضا قام كما
 منذ مستمر الحضاري فالصراع إذن م،1507 سنة المصري الجيش فحاربه الهند شواطئ
 قتل الحقيقة في ولكن مكتشف رجل أنه الماجلان" يروج كما. هذا يومنا إلى غرناطة سقوط
 مسلمة دولة الفلبين كانت بعدما م،1511 عام الفلبين شواطئ في بالمسلمين ونكل وحارب
 جنوب في المسلمين يضطهد كاثوليكي بلد إلى تحولت ثم إليها، بعده المستعمرون ودخل
 .الآن حتى الفلبين

 بطابع تتميز الغربية لحضارةا لاحظناه: فإن وما عمارة محمد الدكتور ذكره مما سبق فمما
 مع وعلاقتها الحضارات وصدام صراع لمبدأ المُروجة وهي منها، جزء الصراع مبدأ وأن صراعي
 .وملء الفراغ والهيمنة السيطرة أجل من وصراعية دموية بأنها تتميز الغرب يراها كما العالم

 الغربية الحضارة عبقرية د_ طابع

                                                                                                                                                                                              

 



  

215 
 

 جوانب من تخلو لا الغربية الحضارة أن عمارة محمد الدكتور يرى أخرى نظر وجهة ومن
 والإلهي، الروحاني الجانب تركت الغربية الحضارة أن الملاحظ فمن طبيعي، أمر وهذا إيجابية

 من ومنعه ال#وروبي العقل على الكنيسة وسيطرة الفكري والجمود الظلمات بعصر يسمى فيما
 المادة علوم في فأبدعت الدنيوي الجانب لىع الحديث العصر في وركزت والإبتكار، الإبداع
 في ذلك ومثال منه، ونتعلم إليه، نسعى أن يجب الذي هائلا تطور ذلك عن فنتج والكون
 طائلة أموال له فالفاتيكان مؤسسة فالكنيسة"  المؤسسية بفكرة" يسمى ما الإنساني الجانب

 أي ففي والدعارة الجنسية ال#فلام في توظف فأمواله الغرب في رأسمالي إقطاع أكبر فهو
 لها المعارف ودائرة مؤسسة، له الغربية الحضارة في فالقاموس شكل وبأي يستخدمه مجال

 الغربية الحضارة معدة أصبحت لذلك مؤسسات لها وال#حزاب مؤسسة، لها والثقافة مؤسسة،
 لنظامبا يعيش الباطل "أن: يقول كان حيث الله رحمه عبده محمد الشيخ وصدق قوية معدة

 .(1)المؤسسات" فقدان النظام، فمأساتنا بغير يعيش لا والحق

 الغربية نقد الحداثة: المبحث الرابع
 المجتمعات في تلقيها وكيفية الغربية، الحداثة مفهوم سؤال أن اليوم، نلاحظه مما تمهيد:
 الفكرية ال#وساط في جدلا خلقت التي المسائل أهم من يعتبر خاصة والإسلامية عامة العربية

 لا ل#نها الإسلامي والطرح السياق عن مغايرة غريبة سياقات في المفهوم هذا لكون نخبنا من
 هو ما كل تجاوز فعل هو الحداثة فمصطلح الديني، النص لسلطة الخضوع من لها بد

 التلقي أنواع فانشطرت الجديد، الوافد من التوجس من نوع ثقافتنا في خلق ما هذا مقدس،
 .بينهما توفيقي وسطي وموقف معه، ومتفاعل كلية له رافض مواقف، إلى الجديد دالواف لهذا
 محمد الدكتور موقف كوني أفق في والتفكير الانفتاح بضرورة آمنت التي المواقف بين ومن

 تتقاطع الإسلامية الشريعة أن يرى ل#نه ال#طروحات، باقي عن مغايرا تصورا يقدم الذي عمارة

                                                             

 .2 ص :السابق . المصدر 1

 



  

212 
 

 المنطلق هذا ومن .ال#يديولوجية المضامين في عنها وتختلف الإنسانية ئالمباد في والحداثة
 .أسسها أهم نذكر و واصطلاحا لغة الغربية الحداثة مفهوم على سنعرج

 الحداثة للفظة اللغوي المفهوم: المطلب الأول
م ة ، نقيضها والحُدُوتُ  القديم، نقيض الحديث منظور لابن العرب لسان في ورد  حدث لق د 

ث هُ  وكذلك وحديث، مُحدِ ث فهو هو، وأحدثه وحداثة حدوثاً  حدث أي شيءال . (1)است ح د 
 بمعنى حدث، الفعل من المشتق اللفظة هي الحداثة أن منظور لابن العرب لسان في وجاء
 وقع أي ال#مر و ح دِيثٍ، وحدث مُحْد ث   فهو وحداثةً  حُدوثاً  وي حْدثُ  الشيء وحد ث   وقع،

 كان . ولهذا(1)ال#شياء من الجديد هو والمحدث أوجده أي يءالش وأحدث وحصل،
 كلمة المحيط قاموس في الفكرية، ويوجد والحرية التفتح على للدلالة حديث كلمة استعمال

اث ةً، حُدُوثاً  حدَّث   تعني حداثة  ، ال# مْرِ  وحِدْث انُ  ق دُم ، مع ذكر إذا داله وتضم ق دْم   نقيض وح د 
اث ة وابتد أوله بالكسر،  .(3)اؤه ك ح د 

 يعني والحديث الجدة تعني الحداثة أن يعني ما أي قدم مقابل حدث العرب استخدمت وقد
نِ، ف تِيُّ : ح د تْ  شاب  : اللغة للأزهري تهذيب معجم في الحديث كلمة وجاءت الجديد،  السِ 

 تمردال إطار عن تخرج لا الحداثة لفظة أن والملاحظ. (4)ال#شياء من الجديد والحديث
 .الجديد إلى والدعوة قديم هو ما كل عن والثورة

 و (modernité): هما مصطلحين بين اللبس فيقع الغربية الثقافة في أما
(modernism) الذي الحداثة بمصطلح مقابلا العربية اللغة إلى منهما كل ترجمة تتم إذ 

                                                             

 والنشر لطباعة بيروت دار ه 1414 سنة 3ط العرب، لسان ال#نصاري، الدين جمال الفضل أبو علي بن مکرم بن . حمد 1
 . لبنان بيروت ه 1414 حدث مادة 131 ص 1 ج لبنان بيروت

 .131 ص ،1 ج السابق، . المصدر 1
 م،1005 سنة 2 ط العرقسوسي، نعيم محمد تحقيق المحيط القاموس ي،أباد الفيروز يعقوب بن محمد الدين . مجد 3

 .167ص لبنان - بيروت الرسالة مؤسسة
 المصرية الدار ت،. د القاهرة 4 ج العرباوي، السلام عبد:  تح اللغة، تهذيب ال#زهري، أحمد بن محمد منصور . أبو 4

 حدث. مادة والترجمة للتأليف



  

211 
 

 من مشتقة"  ال#ولى أن على البعض ويشير (،modernization) التحديث عن يختلف
 بما ترتبط العربية فاللفظة الشيء، به يبتدأ ما هو أو والشكل الصفة وهي (modeالجذر )

 تبرز التي الصورة هو وليس المهم هو ليس يحدث، فالشكل أنه يقع عما دلالة من أكثر له
 .(1)وراهنيته بواقعيته يتثبت يحدث فإنما

 في الحداثة، أن منها نذكر حداثةلل تعاريف ال#خرى الفلسفية الموسوعات بعض في وجاء
 الذي فالحديث، الذم، أو المدح صفات يتضمن الذي الحديث هي الفلسفي المعجم
 دون التافهة، ال#عراض على المقبل التأثير السريع الخبرة قليل الرجل صفة الذم معني يتضمن
 الذي ثالحدي عن أما وفساده، لخبثه قدمه لمجرد القديم عن والمعرض العميق، الجوهر
 الحقائق من العلم إليه انتهى بما المحيط الذهن المتفتح الرجل المدح صفة معنى يتضمن
 لن الحديث أن إلى هذا ويشير (1)والمذاهب الآراء و الطرق من العصر روح يوافق لما المدركة

 القديم محاسن جمع تحاول نسبيه و معيارية صفة ذا الحديث ل#ن الشر من يخلو
 التخلي أجل من للعصر الخير تحمل والتي والابتكار والإبداع ال#صالة رمزا لتصبح والحديث،

 التطور بمفهوم يرتبط المعنى بهذا الحديث ويكون الباليه والعادات الجامدة التقاليد كل على
 لمصطلح اللغوي المفهوم تحديد في إليها المتوصل الفكرة إن .الميادين جميع في والإنماء
 والتخلي جديد كل عن للكشف لها رمزا باعتباره الحديث بصفة دائما تارتبط أنها الحداثة

 .(3)أصالتها بإنفتاح يليق لا الذي قديم كل عن

 للحداثة صطلاحيالإ المفهوم: المطلب الثاني
 له مجاورة مع مفاهيم مفهومها ويشتبك ، كثيرة معان لها التي المفاهيم أحد الحداثة تعتبر
 تعريف على والوقوف مدلولها تحديد صعوبة من يزيد ما وهذا والتحديث التجديد قبيل من

 إلى أدى ما هذا و معين ومذهب محدد، اتجاه في حصرها يمكن لا إذ للحداثة محدد
                                                             

 .1660ص ،1ج ط د لبنان، بيروت القومي، الإنماء مركز الحداثة بعد وما الحداثة ، ربيالغ العقل نقد ،مطاع . صفدي 1
 .455-454ص ،1 ج ،1921 سنة 1 ط ، لبنان - بيروت اللبناني الكتاب دار الفلسفي المعجم صليبا، . جميل 1
 تاريخ ورقلة مرباح قاصدي جامعة انالرحم عبد طه عند الغربية الحداثة نقد الماستر شهادة لنيل مذكرة, الجيلاني . جوادي 3

 .20 ص، م1017/05/11 المناقشة



  

211 
 

 نظر وفي. الفلسفية مقارباتها بحسب تعريفاتها لتعدد نظرا المفكرين، مواقف بعض اختلاف
 -وليس فقط الدنيوي والواقع المادي نالكو  جعلت الغربية الحداثة أن عمارة محمد الدكتور

 وحدهما والتجربة العقل جعلت كما الحقيقي والعلم الحقة المعرفة مصدر هو - الغيب-
 القطيعة فكانت المعرفة هذه لتحصيل والمأمونة المعتمدة الطرق" الوجدان" و" النقل" دون

 الغربية، الحداثة ثقافة بها تميزت التي تلك الديني الموروث وبالذات الموروث مع المعرفية
 مكتف العالم" أن بدعوى ال#رض، عن السماء علمانيتها عزلت عندما الثقافية والحداثة

 المادية بال#سباب يتم إنما الدنيا الحياة هذه تدبير وأن بذاته مكتف الإنسان" وأن ،"بذاته
 من ومتعالم ارقمف مدير إلى حاجة دونما وعوالمها ظواهرها في المودعة الإنسانية والملكات

 الله دون الإنسان حول تمحورت التي الحداثية الثقافة هذه جعلت لقد حتى ن الطبيعة وراء
 نفخ الذي الرباني، المخلوق ذلك وليس للكون وسيدا طبعيا" كائنا الإنسان هذا من جعلت

 اعبد وإنما الكون، سيد وليس الكون، في سيدا أي... له خليفة وجعله روحه، من فيه الله
 .(1)الكون لسيد

 الغربي بالمفهوم المطلب الرابع: الحداثة
 اختلف وإن وأصولها، أسسها على الحداثة بدراسة المهتمون الغربيين أن لاحظنا سبق مما

 تغييري منهج الحداثة أن على يجمعون فهم وتفاصيله، المصطلح هذا على بعضهم مصطلح
 حديثا كان فما الزمن، مفهوم بتطور فهومهام ويتطور وال#فكار المفاهيم في انقلابي مذهب و

 حداثة كلمة أن" لالاند أندريه" . يرى(1)السنة هذه في حديثا يكون لا الماضية السنة في
 مستعمل قديم لفظ وهي" Mode"  الجذر من ومشتقة" Moderne" حديث تقابل
 وهذا ضمني معنىب دوما يستعمل ويكاد والديني، الفلسفي الحوار في العاشر القرن منذ بكثرة

                                                             

 ،م1003 - ه 1413 سنة 1 ط الشروق، مكتبة الغربية والحداثة الإسلامي التجديد بين مستقبلنا عمارة، محمد .. د 1
 .6ص
 بن محمد جامعة عقدية دراسة العربي، العالم في الحداثة بعنوان دكتوراه رسالة ،العلي العزيز عبد أحمد بن محمدأنظر: .  1

 ه 1414 سنة ،السعودية العربية المملكة الرياض، المعاصرة والمذاهب العقيدة قسم الدين أصول كلية الإسلامية سعود
 .111، صم1994



  

211 
 

 انشغال، خفة عامي بمعنى أو المكتشفة، الوقائع أحدث ومعرفة الفكرية الحرية في زاد ما
 جان" ويعرفها (1)تفكير فيه وبلا الماضي على حكم بلا التغيير أجل من التغيير وحب

 يحصر تاريخيا أو سياسيا أو السيسيولوجيا مفهوم ليست الحداثة إن": يقول حيث ،"بودريار
 في يتضمن عاما موضوعا الحداثة تظل تعارض التقليد ومع ذلك صيغة هي وإنما لمعنى،ا

 هذا ويوضح .(1)" الذهنية في التبدل وإلى بأكمله التاريخي التطور إلى إجمالا الإشارة دلالته
 قائمة كانت والتي الماضي في الغربية الثقافة ال#ساس تناقض أن أرادت ممارسة الحداثة أن

 و الدينية الثقافة فيها تفككت التي اللحظة منذ أوروبا في الحداثة ابتدأت وبهذا ،الدين على
 فالحداثة. تعريفاتها بتعدد ال#وجه ومتعددة مختلفة الحداثة ل#ن وهذا اللادينية، الثقافة ظهرت

 وعن شموليته، عن المستقبل، محدودية لا عن يعبر ومفهوم ثقافي مصطلح المعنى بهذا
 بالمختلف التبشير إمكانية الحداثة تحمل هنا ومن منه، قام ما أو الخاص، ابلمق العام كونه
 متجهاً  حضارياً خطاً  الحداثة تصبح وبهذا (3)المستقبلي اللامحدود ال#فق به سيأتي الذي
 بالتغيير مبشرة و التقليدية الثقافة ملامح كل ترفض جديدة أفاق إلى داعيا المستقبل، نحو

 .الحاضر على الطاغية التقليد مظاهر تجاوز أجل من مع،المجت داخل والتحول

 نصف إنها والعرضي والهارب العابر هي عنده فالحداثة (4)(م1267 م1211) بودلير أما
 عكسه ما وهو سلبي:  وجهان وللحداثة والثابت، ال#بدي هو الآخر نصفه يكون الذي الفن
 التقنية على القائم التقدم في يتجلى والذي التحضر غياب من فيه بما الكبيرة المدنية عالم

 الغربيون الحداثيون ويؤكد( 5) إثارة عنصر وهو فاتن، ووجه والكهرباء، البخار على المعتمدة
                                                             

 سنة، 1 ط باريس، ، -بيروت- عويدات، منشورات خليل أحمد خليل تعريب الفلسفية لالاند موسوعة لالند، . أندرية 1
 .211 ص ،1 ج, 1001

 المصرية الهيئة، المعرفية ال#صول في حوارية ةنمقار  المعاصر النقدي الخطاب في الحداثة تأصيل إشكالية، بارة الغني . عبد 1
 .311، صم1005 سنة مصر، العامة،

 .103ص م1990 سنة لبنان بيروت ،القومي الانتماء مركز الحداثة بعد وما للحداثة الغربي العقل صفدي، . مطاع 3
 ال#عمال كتاب له العالم، في الحداثة رموز ومن 19 القرن شعراء أبرز ومن فرنسي فني وناقد شاعر هو بودلير . شارل 4

 .م1009 سنة القاهرة الشرق دار في سلامة رفعت ترجمها الكاملة الشرعية
 .11م، ص1006 ةسن للكتاب، العامة المصرية الهيئة الحداثة، مفهوم لتجديد إعتبارت برادة، . محمد 5



  

222 
 

 هو ما كل من والنفور وثابت قديم هو ما كل الثورة على هو الحداثة، مفاهيم أخص أن على
 أنها على يؤكد ما وهذا والفنية، دبيةال# والشؤون واللغة والقيم والفكر العقيدة أمور من سائد
 "الحداثة الحداثة: عن فلوبير الفرنسي الروائي ضوابط ويقول من فيه ما بكل الواقع على ثورة
 ماضوية، لسلطة تشيعا ليس الحداثي الوعي أن بمعنى الماضي ضد للحاضر التعصب هي

 يعني هذا .(1)الآتي" على وانفتاح للحاضر تمجيد هو بل ذهنية، وحقبة تليد أصل إلى وحنينا
 التقدم شعار تحت يختفي وال#فكار المفاهيم في انقلابي مذهب عن عبارة الحداثة بأن

 التي المعاصرة عكس بزمن ولا بعصر لا تتقيد لا فالحداثة ولهذا الميادين، جميع في والتطور
 للحداثة ستؤس التي أفكاره أهم ومن .غير دون ال#مم نهوض إلى تسعى فهي بالزمن، تتحدد

 ل#ننا الخالص، الفن قاعدة عن ابتعدنا إذا بذيئة أو جميلة مواضيع ليس: قوله ال#دب، في
 الحداثة بارت رولان" الفرنسي الناقد . ويعرفها(1)ال#شياء إلى نظرتنا نغير أن بالإنشاء نستطيع

 الكامنة اتالطاق تنفجر الحداثة ففي عليه، السيطرة إلى الإنسان يتوصل لم معرفي انفجار هي
 وأقنعة مألوفة غير وأشكالا جديدة، أفكارا مدهشة وكثافة سرعة في مولدة المعرفي والإبداع
 المعرفي الطوفان هذا منها الآخر خائفا بعضهم ويقف بها منبهرا الناس بعض فيقف عجيبة،

 .(3)يغرق أيضا ولكنه لها، مثيل لا خصوبة يولد

 بيالعر  بالمفهوم الحداثة المطلب الخامس:
 الموروث ومع المورث مع كبرى معرفية قطيعة هي الحداثة:  عمارة محمد الدكتور يقول

 الإستعماري، الغزو ركاب في إلينا جاءت التي الحداثة فثقافة الخصوص وجه على الديني،
 قطيعة أقامت أنها أي الإنسان، حول التمحور إلى تعالى الله حول التمحور من الثقافة نقلت
 والدولة بذاته مكتفيا الإنسان وجعلت وخالقه، الإنسان بين وال#رض السماء بين كبرى معرفية

 نعيش الذي العالم وراء من وتحكمها، تنظمها شريعة إلى حاجة في ليست بذاتها، مكتفية

                                                             

 .11 ص الشرق افريقيا 1006 سنة المغرب قط الحداثة وسؤال هايدغر الشيكر محمد. . د 1
 .11 ص المعاصر العلمي الفكر أعلام سلسلة م1972 لبنان 1 ط شملي، غالية ترجمة فلوبير غوستاف برومبير . فيكتور 1
 الرياض - والتوزيع للنشر النحوي دار ه 1410 - م1929 سنة 3 ط إيماني منظور في الحداثة ،النحوي رضا . عدنان 3

 .16-15 ص ،السعودية العربية المملكة



  

221 
 

 الحداثيون ولذلك بشريا وضعا الدين وجعلت الدين أنسنت التي الثقافة هي فالحداثة إذا. فيه
 تابعة العربية الحداثة أن الباحثين بعض يزعم (1)إنساني وضع وأنه آنالقر  أن على يتحدثون
 من مستورد فهي متطابق، ومفهومها واحد وتفصيلا، فمعناها جملة الغربية للحداثة

 وثنية ملل من عليه تنطوي ما فإن لذا الغربية الحضارة هو ال#ول مصدرها الغربية المستوردات
 والنشأة غربية ال#صل، الحقيقة في فهي ،وضعية، ناهجوم فكرية واتجاهات فلسفية ومذاهب
 أجنبية الحرف عربية بأحرف إليها ومنقولة العربية إلى مترجمة ولكنها وال#هداف، والتوجه
 .(1)الولاء

 نمط من التحول على تشتمل انتقالية عملية هي جوهرها في شرابي: "الحداثة هشام يقول
 لفهم التقليدية الطرق عن انقطاع وهي ذريا،ج عنه يختلف آخر معرفي نمط إلى معرفي
 ليست الحداثة "أن محفوظ محمد . ويرى(3)جديدة" وفكرية معرفية أنماط واحلال الواقع،
 وبصورة جديد من نفسه الإنسان فيه يبني تاريخي تراكم نتاج هي بل تاريخيا، أو ثقافيا كيانا

 . مما(4)الواعي"  وجوده بعث ادةإع سبيل في العقل وتسخير أخطائه، بتصحيح وذلك دائمة،
 متعددة أبعادا وأخذ العربية، ثقافتنا دائرة حقل في دخيل الحداثة مصطلح أن لنا تبين سبق

 بيئتها صعيد على سواء واللبس، الغموض اكتنفها التي المفاهيم من ويعد مختلفة، وتعاريف
 .العالم العربي في أو الغربي، العالم ومنطلقها ال#ولى

                                                             

.  وجواب سؤال عمارة محمد الدكتور - الإسلامي الخطاب وتجديد الحداثة بين الخلط بعنوان الفيديو . رابط 1
1016/11/12 ,https: //www. youtubecom/watch?v=40feTa_PKpo&ab_channel 

 - الخضراء ال#ندلس دار - م1003 سنة 1ط - وفكرها الحداثة أدب في العقدي الانحراف الغامدي ناصر بن سعيد. . د 1
 .76صة، السعودي العربية المملكة جدة

م 1000 سنة 4 ط السويد نلسن دار شريح ماهر ترجمة من العربي المجتمع تخلف واشكالية ال#بوي النظام شرابي . هشام 3
 .29ص
 .33ص، م1992سنة  بيروت العربي، الثقافي المركز ،1ط المستقبل، وحوار والغرب الإسلام فوظ،مح . محمد 4



  

222 
 

 لثاني: في الرد والنقد علي الإفتراءاتالفصل ا
 المبحث الأول: إشكاليات في قراءة النص الديني وتفسيره

 بالسياسات الإساءة عند يتوقفوا لم أنهم إلى الحداثي الفكر مدرسة بأصحاب بلغ تمهيد:
 العبودية ميدان إلى وردها المرأة عفة في والطعن والاجتماعي، الثقافي التراث ونقد العامة،

 شخص في وطعنوا المطهرة، النبوية السيرة حتى طعنهم في وبلغوا ذلك على تطاولوا بل قط،ف
 لشخصية تعرض أكثرهم أن سنجد كتبهم، قراءة في تطلعنا وإذا وسلم، عليه الله صلى النبي
 ومن عليه، المنزل تعالى الله كلام في حتى أو وسلم، عليه الله صلى محمد الكريم النبي

 ال#ول أما الله رحمه عمارة محمد للدكتور قيمين كتابين على سنعرج لبالمط هذا خلال
 دراسة بمثابة الكتاب هذا كان حيث ،" والدين والنبوة للوحي العبثي التأويل"بعنوان  فكان
 عليه يرد والذي ،(1)سروش الكريم عبد الإيراني للمؤلف" النبوية التجربة بسط: "لكتاب نقدية

 أما. المرسلين سيد شخص في ذكرها التي الشبهات أهم على ةعمار  محمد الدكتور فيه
 ،"الإسلامي والتأويل الغربي التأويل بين الديني النص قراءة: "بعنوان فكان الثاني الكتاب
 علم) المؤلف موت ترى التي الحداثية الفرق تلك وينقد أيضا، عمارة الدكتور فيه يرد والذي

 .النبوية والسنة الكريم القرآن في الإسلامية المذاهب بعض تأويل يشرح و ،(الهيرمينوطيقا

 نراها التي عمارة محمد للدكتور النقدية النماذج بعض على سنعرج المبحث هذا في نحن أما
 هذا في ونلخصها شبه من وضعوه ما الحداثيين، وننقد هؤلاء عثرات تتبع ونحاول جدا هامة

 التوفيق. وبالله المطلب

                                                             

ويكرس اهتماماه في الدين  رانإي هو الاسم المستعار لحسين حاجي فرج الدباغ، أحد أبرز المثقفين في عبد الكريم سروش.  1
وهي من المدارس التي كانت « رفاه»ة ب ود ر س في الثانوية المسما م1945 سنة طهران والديمقراطية والتنوير الديني؛ ولد في

في  ب جامعة لندن تحرص على الجمع في مناهجها بين الدروس الدينية وبين المواد العلمية المعاصرة؛ التحق
النقدية ودراسة تياراتها  فلسفة العلم واتجه إلى والصيدلة الكيمياء وحصل على الدكتوراه. لكنه ترك تخصصه في الكيمياء فرع

، وهما وجهان محوريان في فترة ما قبل ومرتضى مطهري علي شريعتي قريباً منكان سروش  .المدرسة الوضعية الحديثة وتراث
 .راسات الثقافية، وبعد الثورة عاد إلى بلده وشغل مناصب عليا في الدولة وأخرى بحثية أهمها ال#بحاث والدإيران الثورة في

 

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B7%D9%87%D8%B1%D8%A7%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B7%D9%87%D8%B1%D8%A7%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/1945
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AC%D8%A7%D9%85%D8%B9%D8%A9_%D9%84%D9%86%D8%AF%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AC%D8%A7%D9%85%D8%B9%D8%A9_%D9%84%D9%86%D8%AF%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D9%8A%D9%85%D9%8A%D8%A7%D8%A1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D9%8A%D9%85%D9%8A%D8%A7%D8%A1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D9%8A%D9%85%D9%8A%D8%A7%D8%A1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%83%D9%8A%D9%85%D9%8A%D8%A7%D8%A1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B5%D9%8A%D8%AF%D9%84%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B5%D9%8A%D8%AF%D9%84%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%84%D9%88%D9%85
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%84%D9%88%D9%85
https://ar.wikipedia.org/w/index.php?title=%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AF%D8%B1%D8%B3%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%B6%D8%B9%D9%8A%D8%A9&action=edit&redlink=1
https://ar.wikipedia.org/w/index.php?title=%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AF%D8%B1%D8%B3%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%B6%D8%B9%D9%8A%D8%A9&action=edit&redlink=1
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B9%D9%84%D9%8A_%D8%B4%D8%B1%D9%8A%D8%B9%D8%AA%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B9%D9%84%D9%8A_%D8%B4%D8%B1%D9%8A%D8%B9%D8%AA%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B1%D8%AA%D8%B6%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B7%D9%87%D8%B1%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%B1%D8%AA%D8%B6%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B7%D9%87%D8%B1%D9%8A
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86


  

223 
 

محضاً، نقد نظرية الكاتب الإيراني عبدالكريم  نبوياً  لا بشرياً  الوحي: المطلب الأول
 سروش
 صلى محمد النبي شخصية النبوية، التجربة بسط كتابه في سروش، الكريم عبد الدكتور يصور

 على به تميز الذي الكشف قدرة و العالية، المرتبة بلغ الذي" العارف" أنه وسلم عليه الله
 حيث الغيب، أسرار على الإطلاع من تمكنه التي الروحية اضاتللري نتيجة البشر، من كثير
 ما الغليان هذا له فيفرز الكاتب، سماه كما"  الشخصية غليان" بعد الإطلاع هذا يكون
 يكون كله والرسالة، والوحي القرآن ان سروش الدكتور ويؤكد.  والرسالة القرآني الوحي يمسى
 على.ال# من تنزيل كونه وينفي الغليان نتيجة

 واقع في الشيطان يوسوس "عندما: يقول حيث سروش لسان على عمارة محمد الدكتور يذكر
 ثم ،"الملك وسوسة" ل  يتعرضون بدورهم وال#نبياء إليه، يوحي فكأنه الداخلي وعمقه الإنسان،

 يحدث الإشراق، أنواع من نوع يعتبر الوحي أن سروش . ويرى(1)عليهم الكشوفات" تعرض
 أن إلا يقول كما للآخرين حتى يحصل وقد الغيب عالم أسرار و حقائق على رففيتع للنبي
 سروش وهذه ويسهب...يكون تام النبي كشف بينما تام، وغير ضبابي يكون الإشراق هذا
 التي الخزانة بمثابة النبي، شخصية كانت "لقد: يقول حيث"  النبوية التجربة بسط" كتابه في

كلماتها  مطاوي من الإلهي الوحي يطفح وتفور تغلي، عندما يةالشخص وعلوماً  أسراراً  تحوي
 المؤيد وجودُهُ  بركان غلبان عن عبارة للآخرين، الوحي معارف من النبي يقدمه ما أن بمعنى

 تابعا يكون الوحياني، الكلام وهذا الغليان هذا فإن ولذلك معارفنا بحر من وقطرة والمُسد د،
 تجلت ثم سنة، أربعين مدة رياضة يمارس النبي كان ولقد .الكلام لهذا تابعا هو وليس له،

 .(1)"... !كبوذا منورا وصار النبوة، حقيقة للنبي

                                                             

 .31 النبوية، ص التجربة بسط لكتاب نقدية دراسة والدين، والنبوة للوحي العبثي التأويل عمارة، محمد .د.  1
 ص العراق، الجديد، الفكر دار ،1006 الطبع سنة القبانجي، أحمد ترجمة النبوية التجربة بسط سروش، الكريم عبد.  2

 .199 ص ،197



  

224 
 

 وينتقد ويدحض جليا، ردا الشبهة هذه على يرد بدأ عمارة محمد الدكتور أن نرى سبق مما
 لهأ بأنه سروش، ال#خير هذا انتقد كلامه خلال من حيث والرصين، الذكي بأسلوبه كلامه
 .العارف الكاشف صبغة أعطاه بعدما والقرآن والرسالة، للوحي، مصدراً  وجعله النبي

 ال#رض، عن السماء عزل قد يكون هذا كلامه خلال من سروش أن أيضا عمارة الدكتوربين 
 وهذا له، مصدرا كان للوحي، متلقيا يكون أن من بدلاً  النبي ل#ن ال#رض إلى السماء وأنزل
 الوحي حق في كبير وافتراء وسلم، عليه الله صلى الكريم النبي صشخ في عظيم بهتان

 تعالى الله أن إلى بفكره يذهب أن يريد سروش أن يعرف لكلامه جيدًا المتتبع ل#ن الإلهي،
 عليه الله صلى النبي إلى السماء من ملائكته من اصطفاه الذي جبريل يرسل الذي هو ليس
 عليه جبريل ينزل من هو النبي، أن إلى سروش يذهبالبشر و  سائر على اصطفاه الذي وسلم

 يستقل حتى هذا، بكلامه النبي ألة أنه بذلك فيكون بالنزول يأمره من هو الله وليس السلام،
 هو الله وليس بالنزول جبريل يأمر الذي هو النبي أن إلى تبريره إلى بل تمامًا، السماء عن

 على وبرهن متلقيه لا ومنتجه هذا الوحي مصدر هو النبي أن على استدلاله جبريل ينزل الذي
 التي الكريمة، بالآية عمارة محمد الدكتور يقول كما الهرطقة هذه على واستدل هذا، كلامه
 سروش الدكتور يقول .(1)ئى ڀ ڀ ڀ ڀ پ پ پ ئي: فيها تعالى الله يقول
 الله قول أيضا قوله فيكون تعالى، الله رمي هو النبي رمي يكون "عندما: الآية هذه على معقبا
 الإدارك من نوع سوى شيئا ليس والوحي الله، فهم هو بدوره النبي فهم فإن هنا، ومن تعالى

 النبي من رمي أو قول كل ليس انه سروش تجاهل هذا كلامه حيث ومن (1)للنبي" الخاص
 فيها، داجته قد يكون وسلم عليه الله صلى للنبي أقول هناك أن بل تعالى، الله رمي و قول هو

 الآية "إن: فيقول عمارة الدكتور يعقب ثم خطاء، آدام ابن فكل فيها، أخطأ يكون وربما
 الرسول فرمي الرسول رمي يسدد الذي تعالى، الله أن تعنى" رمى الله ولكن رميت إذ ومارميت

 . فالدكتور(3)سروش" الدكتور قال كما العكس وليس...  الله لرمي رمي هو تابع ال#صل
                                                             

 .17 يةالآ ،ال#نفال . سورة 1

 .143 ص :السابق المصدر.  2

 .35 ص والنبوة، والدين للوحي العبثي التأويل ،عمارة محمد .د.  3



  

225 
 

 وبذلك أيضا السماء عن. مستقلاً  النبي ويجعل السماء عن الوحي يعزل أن أراد يضاأ سروش
 النبي أله أنه العظمى الكارثة و معين بتاريخ ربطه ومنه الوحي بشرية نتيجة إلى وصل قد يكون

 في والفاعل والناهي ال#مر فجعله الوجودات، جميع ومراتب وعوامل بطبقات محيطا جعله لما
 يؤُنسن أن أراد عندما ال#لوهية، أنسنا قد هذا الخطير بكلامه ويكون جوداتالو  هذه جميع
 .مبين وبهتان افتراء لعمري وهذا! والدين والوحي النبوة

 وذكرها وسلم، عليه الله صلى محمد النبي شخص على لفقها الذي سروش إفتراءات ومن
 بسط" كتابه في يتحدث،و  يقول أنه كان أيضا نحن نلخصها أن ونريد عمارة محمد الدكتور
 الوحي هذا أن على وأكد الدين، هو كما وتاريخي بشري الوحي أن على" النبوية التجربة
 خلال من بينه كما للبشرية النبوة مفارقة سروش انكر كما من النبي، مصدر أنهما والرسالة

 النبي ي إلىنظرت ويدع التي الإسلامية الثقافة تزعمه ما على ردًا بشرا، الرسول أن. كتابه
 .(1) فيه البشري الجانب وأهملت كملك،

 النبي، من القرآن إنتاج أن على تأكيده نلاحظ سروش، الدكتور لكتابات تتبعنا خلال ومن
 عاش لو الحالي حجمه من أكبر حجمه يكون أن الممكن من كان ومنه العارف، البشر هذا

"  هذا أقل وحول مدة النبي شعا كان لو والعكس صحيح عمره، إمتد و أطول، مدة النبي
 العمر من له وكان حياته في استمر النبي أن "فلو :سروش الدكتور يقول ،" الفكري العبث
 تزداد أن الطبيعي فمن وقع مما أكثر والتحديات الحوادث من واجه و كان، مما أكثر

 .(1)جود"المو  القرآن من حجمه في أكثر يكون أن يعني وهذا ومواجهاته للحوادث، ممارسته
 كلامه في سروش أن يرى الذي الله رحمه عمارة محمد الدكتور لكلام تأييدًا، و سبق فمما
 أن على تنص التي القرآنية الحقائق هذا بكلامه تجاهل وأنه جسيما، خطأ أخطأ قد هذا،

 على جبريل ينزل أن قبل المحفوظ اللوح في ومحفوظا موجودا، نصاً  هو كما الكريم القرآن
 الحوادث بسب لا ،(مفرقاً) منجمًا نزل الكريم القرآن وأن وسلم، عليه الله صلى للها رسول
 وسلم، عليه الله صلى الله رسول فؤاد به الله ليثَُّبت وإنما ومجتمعها، البعثة زمن جرت التي

                                                             

 .2ص النبوية، التجربة بسط ،سروش الكريم عبد .د. 1

 .163ص السابق، . المصدر 1



  

222 
 

 ئۇ ئو ئي: تعالى الله يقول حيث الإسلامية، الدعوة واجهت التي البشرية، التحديات أمام
 ئج ی ی یی ئى ئى ئى ئېئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇ

 .(1)ئى

 نقصان أو زيادة إمكانية وبشدة يبرر يجده سروش، الكريم عبد الدكتور كتاب في والمتتبع
 چ چ ئي: تقول التي الكريمة الآية أن زعم أنه حيث جدا، الممكن من الكريم القرآن

 فيو  للدين، ال#دنى الحد اكتمال منها القصد أن بل الدين، اكتمال تعني لا (2)ئى ڇ چ
 رب من تنزيل وانه آياته أحكمت الذي الكتاب هو الكريم القرآن أن في عظيم قدح هذا

 مسالة في" أنه سروش أكد السابق كلامه يبرر أن أراد ولم .تفصيلاً  فصلت آياته وأن العالمين
 شيء، لكل الشامل يعني الجامع أن حيث والجامع الكمال بين فرق هناك الدين كمال
 جيدا والمتمعن. (3) والمفاهيم ال#دوات من شيء ينقصه لا الدين هذا أن يعني الكامل ولكن

 اليوم قال لما تعالى الله ل#ن والشمول، الكمال بين جمع سيجده الكريم القرآن هذا في
 لحال والناظر (4)ئى ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ئي أيضا: قال والذي دينكم لكم أكملت

 التي ال#وثان، عبادة ومن الجاهلية نم خرجت عندما الدين بهذا تفتخر التي ال#مة هذه
 والقرآن، الدين بفضل كله هذا كان إنما الإسلام، عصور قبل حضرية سذاجة في أدخلتها

 الكتب في عنه تحدثت أو والشمول، هذا الاكتمال في بنقص شعرت أنها يوما نسمع ولم
 في حتى أو عميز  كما ال#دنى الحد في توقف القرآن هذا أن سروش، كلام فرضا وافقنا ولو

 الذي الواقع من قرناً، عشرة أربعة بعد ال#على الحد قمة إلى نصل لم فلماذا. ال#وسط حده
وتكنولوجيا وسياسة دول التي كان من المفترض أن حروب  من نعيشها التي وال#حداث عشناه

 الكتاب. يقول الدكتور محمد عمارة ناقداً ومفندًا لهذه الشبهة كلاما تزيد من حجم هذا

                                                             

 .(31) الآية الفرقان: . سورة 1
 .(3) الآية المائدة: . سورة 1
 .164 ص النبوية، التجربة بسط سروش، الكريم عبد .. د 3
 .(32) الآية ال#نعام: . سورة 4



  

221 
 

إذا كانت أحداث مجتمع بسيط هو مجتمع النبوة، قد أ نْ ت ج تْ في ثلاث وعشرين  "رائعا: 
آية " هي حجم الحد ال#دنى للقرآن كما يقول سروش، فكم كان هو حجم  6136عاما " 

القرآن، الذي كان مفترضا على رأي الدكتور سروش أن تنتجه أحداث خمسة عشر قرنا، في 
أم أن رب العباد حشاه وتنزه عن ؟ دا في التعقيدات والتحدياتمجتمعات بلغت شأناً بعي

للزمان وتحدياته، دونما هداية ولا حجة ولا  ذلك تعالى قد تخلى عن عباده فتركهم
. ومن خلال ما سبق، يمكن أن نختم هذا المطلب الذي لو أردنا أن نتوسع فيه (1)تسديد

وعة من النتائج التي تكون ردا لهذه ل#طلنا، حيث نستطيع أن نقول أننا توصلنا إلى مجم
أن ما  الشبهة التي أنسنت الوحي، وألهة النبي، وسار مع ذلك سروش بهرطقاته، فنقول:

والله على رسله  وعلمائها أجمعت عليه كل الشرائع السابقة أن الوحي هو تنزيل إلهي، ينزله
خلال ما ذكر الدكتور لتبليغ الناس كما ذكر ذلك أحبار الديانات السابقة. قديسيها من 

ع للأحكام الفقهية، وأن النبي ر إنني أعتقد أن النبي هو المُش"سروش في كتاباته كقوله مثلا: 
". (1)نفسه هو المقنن لهذه المسائل، وبالطبع فإن الله تعالى أمضى القوانين التي شرعها النبي

هذه التشريعات  تم علىفهو يقُر بأن التشريع نبوي، وأن الذات الإلهية، وضعها موضع من خ
ولا حول ولا قوة إلا بالله . فهو بكلامه هذا يكون مكذبا لمحكم التنزيل الذي لا يقبل 
التأويل والذي يؤكد أن الشريعة أمر إلهي لا جدال فيه، وأن النبي صلى الله عليه وسلم مأمور 

 ڳ ڳ ڳ ئي :بإتباعها لقوله تعالى في العديد من الآيات القرآنية حيث نذكر منها
وقوله:  (4)ئى ںں ڱ ڱ ڱ ڱ ئيوقوله:  (3)ئى ڱ ڱ ڱ ڱ
  .(5) ئى ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ ٹ ٿٹ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ئي

فالمشرع للأحكام هو الله تعالى، وأن الرسول صلى الله عليه وسلم، هو المبلغ والمبين والمنفذ 

                                                             

 .43محمد عمارة، التأويل العبثي للوحي والنبوة والدين، ص  .د.  1
 .101عبد الكريم سروش بسط التجربة النبوية، ص  .د.  1

 .12. سورة الجاثية: الآية  3

 .42سورة المائدة الآية .  4

 .109سورة يونس الآية .  5



  

221 
 

رد فيه وفي هذا السياق فنحن نؤيد كلام الدكتور الذي  لشرع الله تعالى، ومتبعا له كما أمره.
أيضا على الدكتور عبد الكريم سروش، الذي وجهه على شكل سؤال والذي ننتظر إجابته إلى 
يومنا هذا، حينما قال الدكتور عمارة: إذا كان أمر الله والحق الذي جاء به الدين قد انقطع 
بوفاة الرسول ال#مين، فماذا بقي من الدين الإسلامي وما اسم هذا الدين الذي تدين به 

وبأي حق،  دين به المسلمون منذ وفاة الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، حتى الآن؟ويت
 وبأي حجة ندين ونتدين يا دكتور سروش؟، أم أننا نعيش زمن "الفترة "منذ أربعة عشر قرنا؟.

 اللغة العربية لغة شعبية لا فصاحة قرآنية المطلب الثاني:
لما سمعه من النبي  (1)ة، كما قال الوليد بن المغيرةالمتتبع للغة القرآن الكريم يجد فيه حلاو 

ماهو من كلام الإنس ولا من  صلى الله عليه وسلم: والله لقد سمعت من محمد آنفًا كلاماً،
 ، كلام الجن والله إن له لحلاوة، وإن عليه الطلاوة وإن أعلاه لمُتَّمر به، وإن أسفله لمُعْدِق 

كلام الوليد هذا فإنه يدل على بلاغة القرآن وفصاحته، وأنه يعلو ولا يعلى عليه. فإن دل  
ونحن أمة الإسلام لنا كل الفخر، في أن لغتنا اللغة العربية هي لغة القرآن "نزل بلسان عربي 
مبين" ولكن من المؤسف أن الدكتور عبد الكريم سروش كان له موقف معادي، وغير 

حث والمتتبع للغة القرآن يجدها تعجز موضوعي من اللغة العربية لغة القرآن، مع أن البا
أصحاب البيان والمجاز والإشارة والكناية، وتجدر الإشارة إلى أن اللغة العربية، استوعبت 
تراث الحضارات القديمة )إغريقية ورومانية وفارسية وهندية ومصرية بكل فنونها وعلومها(،  

ثر من عشر قرون. وتواصلت كما أنها أصبحت لغة العلم وديوان الفلاسفة والمفكرين ل#ك
المواقف المعادية للغة العربية، حيث أنه يرى فيها لغة شعبوية كما يقول الدكتور محمد 

                                                             

الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو ابن مخزوم، أبو عبد  م( 611 - 530ه  =  1 -ق ه   95) د بن المُغِيرةالولي.  1
شمس: من قضاة العرب في الجاهلية، ومن زعماء قريش، ومن زنادقتها. يقال له " العدل " ل#نه كان عدل قريش كلها: كانت 

ده. وكان ممن حرم الخمر في الجاهلية، وضرب ابنه هشاما على شربها. قريش تكسو " البيت " جميعها، والوليد يكسوه وح
قال ابن ال#ثير: وهو ال ذي جمع قريشا وقال: " إن الناس يأتونكم أيام الحج  وأدرك الإسلام وهو شيخ هرم، فعاداه وقاوم دعوته.

قول هذا: مجنون، وليس يشبه واحدا فيسألونكم عن محمد، فتختلف أقوالكم فيه، فيقول هذا: كاهن، ويقول هذا: شاعر، وي
مما يقولون، ولكن أصلح ما قيل فيه " ساحر " ل#نه يفرق بين المرء وأخيه والزوج وزوجته! " وهلك بعد الهجرة بثلاثة أشهر، 

 .111ص/2ج. انظر: ال#علام للزركلي ودفن بالحجون. وهو والد سيف الله خالد ابن الوليد



  

221 
 

عمارة، معلقا على ذلك في قوله: بل لقد امتد هذا الموقف غير الودي للدكتور سروش من 
عات الشعوبية، اللغة العربية إلى الحد الذي ادعى فيه دعواه غير المسبوقة حتى في إطار النز 

أن عربية القرآن الكريم هي أمر عرضي، وليست من ذاتيات القرآن وأن بالإمكان أن يرد النص 
ولكن الحقيقة لو تقصينا القرآن، ولغته جيدا لوجدنا أن  (1)المقدس، بلغة أخرى غير العربية

جاء بها  الدكتور سروش خطأ جسيما من خلال كلامه هذا، ل#ن اللغة العربية والفصاحة التي
القرآن هي المخرج الوحيد الذي نستطيع أن نفك به لغز ما جاء به من إعجاز فالله تعالى 

فالآية دالة على العلاقة الخاصة بين عروبة النص،  .(1)ئى بح بج ئي ئى ئيقال: 
ولوجدنا أن ال#مة جمعاء على إختلاف ألسنة شعوبها، تجعل من فقه  وبين ما فيه من إعجاز

فة فقه إعجاز القرآن الكريم ومعرفته الجيدة. كما يقدح الدكتور سروش، في العربية شرطا لمعر 
عروبة القرآن حتى أنه أنكر أنَّ القرآن نزل باللسان العربي، حيث أن العروبة طرئت عليه، 

تمظهر وتجلى باللغة العربية، التي كانت لغة المحيط الثقافي  حيث يقول "إن القرآن
ه يجده متناقض، ل#ن الدكتور سروش قال في بدايات نقده، أن . فالمتتبع لكلام"(3)للرسول

القرآن هو نتاج نبوي، ثم أصبح يذكر أن اللغة العربية ليست لغة القرآن، فمن هنا نستطيع أن 
نقول للدكتور إذا لم تكن لغة القرآن العربية، فكيف كانت لغة النبي الذي جاء به ولكنها 

تمعن جيدا في أسلوب عبد الكريم سروش يجد أنه يميل  تناقضات للدكتور تستحق النقد والم
كثيرا إلى الهيرمينوطيقيا، التي اخترع أصحابها فكرة "موت المؤلف" حتى تكون لديهم قراءة 
النصوص ليست بحثا خالصا من أجل معرفة مقاصد المؤلف والمعاني التي يريدها لنصه، 

حرية المطلقة فيما يريد بالنص الذي الذي أبدع فيه. وإنما من أجل أن يكون القارئ له ال
قرأه. ومن هنا رأينا أن هؤلاء الحداثيين الذين اتخذوا من ذلك ذريعة، أنهم طبقوا "النظرية 
الهيرمينوطيقيا، موت المؤلف" فاستباحوا النصوص الدينية وأولوا حقائقها، على ما يحلو لهم، 

ساليب أساتذته الذين نهل من فكر وهذا ما رأيناه في أساليب الدكتور سروش، أو حتى في أ

                                                             

 . 76ص  ،بثي للوحي والنبوة والدينالتأويل الع ،محمد عمارة. د.  1
 .113الآية  ،سورة طه.  1
 .195ص  ،بسط التجربة النبوية ،عبد الكريم سروش .د.  3



  

232 
 

ولو قرأنا ما جاء في الجدلية  حداثتهم، كنصر أبو زيد، وحسن حنفي، ومحمد أركون
يوجدها، وأن  الماركسية التي تنص على أن كل مادة مستكفية بنفسها، مستغنية عن خالق،

 .(1)الفكر كله بما فيه الدين يعتبر انعكاسا للواقع الموضوعي

بو زيد كما يقول الدكتور محمد عمارة، يجد أنه إنطلق من الفلسفة المادية والقارئ لنصر أ
الماركسية والمادية الجدلية والمادية التاريخية، ليفسر الإسلام والوحي والنبوة فنصر أبو زيد 
أيضا هو الذي يتحدث على أن النبوة ما هي إلا تجربة خاصة، وأنها قوة مخيلة تكون في 

 الآخرين، فالنبي يأتي في قمة الترتيب ثم يليه الصوفي، ثم يليه ئر البشرال#نبياء أكثر من سا
الشاعر. كما أسند نصية القرآن الكريم للبشر، حيث كان تشكله من الواقع الذي عاشه ذلك 

كخطاب بشري هو خطاب تاريخي  إن القرآن: "النبي، فهو يراه منتجا ثقافي، وجاء في قوله
. كما سار أيضا على نهجه أيضا الدكتور حسن (1)"يا ثابتالا يتضمن معنى، مفارقا جوهر 

حنفي، حيث كان يرى هو الآخر أن النبوات، ماهي إلا حلقة اتصال بين الفكر والواقع وأنها 
ليست غيبية، بل حسية، ويرى الدكتور حسن حنفي أن الإنسان عالم وحي وقادر وسميع 

رى قدرة الإنسان في خلق جزء من وبصير ومريد ومتكلم، وهي صفات خالصة للإنسان وي
ذاته، فهو يستطيع أن يصبح إلِ ه ا ن ويخلق المُؤ لَّهُ على صورته ومن ثم يقوم بعبادته فهؤلاء 
الحداثيون الذين تأثروا بالهيرومنوطيقيا، أصبحوا يرون أن الذات الإلهية هي الذات الإنسانية 

 .في أكمل صورها، فلا حول ولا قوة إلا بالله

 سلامفتراءات حول الحاكمية والإا: نيالثا المبحث
لما كان الإنسان هو ابن عصره ومجتمعه وبيئته وحضارته التي نشأ فيها فإن عبقريته : تمهيد

وربما للحضارة الإنسانية كلها  ونبوغه تقاس بما يكتشفه ويضيفه إلى تراث أمته وحضارتها
في حل ما يواجه الفكر الإنساني  بحسن استخدامه للأدوات الفكرية التي ورثها عمن سبقوه

                                                             

 .112، صم1974سنة  ،طبعة بيروت ،ترجمة سمير كرم ،الموسوعة الفلسفية.  1

دار المركز الثقافي العربي بيروت لبنان، حزيران،  ،نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص )دراسة في علوم القرآن( طبعة ال#ول. د.  2
 .10ص 



  

231 
 

والإسهام في تجديده. وقد كان الدكتور محمد عمارة ثمرة لما ساد في مجتمعه الريفي أولا 
والقاهري ثانيا، وما كان منتشرا فيه من نشاط فكري وديني، وما عايشه من فكر ثوري 

إلى درجة كبيرة، اشتراكي في بيئته في ذلك الوقت، وقد ساهم ذلك في نضج فهمه واستيعابه 
مما أهله ليتبوأ  مما مكنه من الجمع بين الموروث الإسلامي وبين الوارد من الغرب ال#وربي،

مكانة علمية وفكرية تشهد بها مؤلفاته القيمة وأحاديثه المتنوعة، ويشهد بها معارضوه في 
مجرد كاتب ما ذكره المستشار طارق البشري من أن الدكتور عمارة ليس مالفكر قبل مريديه، 

أو مفكر، فهو وإن كان فردا فقد قام بعمل لا يقوم به إلا المؤسسات والمراكز البحثية ذات 
عد محمد عمارة أحد ال#علام الذين اجتهدوا وأفنوا حياتهم يو . (1)العديد من االباحثين والعلماء

رين في سبيل علمهم، وأخلصوا في مشروعاتهم العلمية والفكرية، فأصبح من أبرز المفك
المعاصرين في العصر الحديث. وقد ترك مكتبة علمية إسلامية غزيرة مكتوبة ومرئية، لا سيما 

ومن خلال ذلك . فيما يتعلق بتناوله للقرآن الكريم وموضوعاته ومقاصده العامة والخاصة
استطاع أن يبين منزلة النصوص القرآنية وأهميتها ودورها في الواقع الذي يحياه الإنسان بيانا 

ه وكانت تلك القراءة القرآنية فإلى دراسة القرآن الكريم اكتشا صعب على كثرين ممن توجهوا
متأنية ومستقصية لموضوعاته ومقاصده إلى جانب رعاية الواقع والمستجدات التي تمر بها 
الإنسانية خير عون محمد عمارة للخروج بمشروع فكري إسلامي ينطلق من الوحي الإلهي 

 م.في القرآن الكري

 الحاكمية ونشأتهاالمطلب اللأول: مفهوم 
اختلفت الآراء حول تحديد المصطلح وتأصيله وأوردت معاجم اللغة العربية معاني متقاربة 

جاء في  .الفساد فحكم الشيء وأحكمه أي منعه من ،لمكونات جذر الحاكمية "حكم"
ومن هذا لسان العرب والعرب تقول: حكمت واحكمت، وحكمت، بمعنى منعت ورددت، 

قيل للحاكم بين الناس حاكم؛ ل#نه يمنع الظلم قال ال#صمعي: أصل الحكومة رد الرجل عن 
: "الحاء والكاف (1). وقال ابن فارس(1)رد الداية تيت حكمة اللجام؛ ل#نها سمالظلم، ومنه 

                                                             

 .7-16ص ( 1012رضا جاد، المشروع الفكري للدكتور محمد عمارة )القاهرة: مفكرون الدولية، .  1

 .141ص/11ج( 1414 روت: دار صادر،بيسان العرب )لابن منظور،  یأبو الفضل جمال الدين محمد بن عل.  1



  

232 
 

. وحكمت الرجل (1)واليم أصل واحد وهو المنع، وأول ذلك الحكم، وهو المنع من الظلم 
لذا  (3)إذا منعته مما أراد، والحكم أيضا الحكمة من العلم والحكيم المتقن للأمور تحكيما

فقهمة أي حكومة مهما كان شكلها وميكلها الإداري هي منع الظلم وإقامة العدل، والحكم 
ما كانت غايته أو مقصده ال#ساس هو المنع من الفساد بغية الإصلاح، ولذلك فإنه لا بد أن 

يؤسس على الحكمة بمعنى إصابة الحق، وأدوات الحكم هي النبوة والكتب  يكون متقنا، وأن
السماوية والجمع بين العلم والعمل والقضاء بالعدل والحاكمية هي إفراد الله سبحانه وتعالى 

وهي من أخص خصائص ال#لوهية، ونعني أن لا ي بال#لومية وتقدير ربوبيته وحده سبحانه وتعال
ورد  .(4)الله سبحانه وتعالى  سلطان ل#حد على أحد، ل#ن السلطان كلهشريعة إلا من الله ولا 

عند من تناول مصطلح الحاكمية استخدامًا صحيحًا ووضعه في الموضع الذي أوردته نصوص 
الشرع وبينت ارتباطه بالعقيدة والإيمان، أنه من عصى الله مستكبرا كفر بالاتفاق ومن عصاه 

والجماعة ولا يكفره إلا الخوارج ؛ ل#ن العاصي المستكبر مشتهيا لم يكفر عند أهل السنة 
وهكذا تكون الحاكمية تصورا  (5)متمرد على حاكمية الله ومتعي حد العبودية التي خلق لها

 .دياً عن الله والكون والإنسان، تصورا ينبثق عنه شريعة وأخلاق تؤسس عليها نظمقع

ء حدود كتاب الله تعالى وسنة نبيه، ولا يمكن وأوضح رسول الله، أنه لا امتياز للحاكم من ورا
الحقيقة في  ولحاكمينه أن ترفعه قيد شعرة فوق مستوى المنهج والحكم الإسلامي، إذ ه 

ليس بحاكم ولا يتمتع بأي حاكمية حقيقية، ولكنه أمين من قبل المسلمين على تنفيذ حكم 
                                                                                                                                                                                              

أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي ، أبو الحسين: من أئمة اللغة  م( 1004 - 941 ه  = 395 - 319) ابن فارِس.  1
وال#دب. قرأ عليه البديع الهمذاني والصاحب ابن عباد وغيرهما من أعيان البيان. أصله من قزوين، وأقام مدة في همذان، ثم 

 .193ص/1ج. انظر: ال#علام للزركلي ستة أجزاءفي للغة انتقل إلى الري  فتوفي فيها، وإليها نسبته. من تصانيفه مقاييس ا
 .91ص/1ج(، 1979أبو الحسين أحمد بن فارس البرازي، معجم مقاييس اللغة )القاهرة: دار الفكرة .  2
-1901(، 1927)إسماعيل بن حماد الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية )بيروت: دار العلم للملايين .  3

1903. 

سياسية، كلية يا فة السياسية للحاكمية في الفكر السياسي الإسلامي المعاصر"، مجلة قضافلسال ،ول ماهيشنت مرتضى. 4
 .162ص(، 1010) 60عدد العلوم السياسية، جامعة النهرين 

 (،1416، فقه السيرة النبوية مع موجز التاريخ الخلافة الراشدة )دمشق: دار الفكر ،محمد سعيد رمضان، البوطى.  5
  .424ص



  

233 
 

مما يسمى بالحصانة أو الله تعال، ومن هذا لم تتعرف الشريعة الإسلامية على شيء 
 (،1)الامتيازات لطبقة ما بين المسلمين في شؤون الحكم أو القانون والقضاء

فالإنسان المخلوق لا خلود له مهما طال عمره أو تبوأ من المناصب في الدينا، وكل ما بين 
قة فهو سبحانه الذي تفرد بالبقاء، فالموت حقي ،يديه نسبي أمام ألوهية الله وحده وحاكميته

تعلن على مدى الزمان والمكان، وفي أذن كل سامع وعقل كل مفكر، أن الله وحده هو الذي 
لسلطانه، ولا مخرج عن حكمه، ولا غالب على أمره، أي حقيقة  لا مرد لقضائه، ولا حدود

قهر الله به  أعظم من حقيقة الموت الذي ،س فيه ولا غموضبتنطق بهذه الدلالة نطقا لا ل
. ذلك الإنسان الذي جعله الله (1)لها منذ فجر الوجود إلى أن تغيب خمسهسكان الدنيا ك

أه مكانته بين عبودية الله وسيادته على و خليفة له في ال#رض وكرمه على سائر المخلوقات، وب
سائر المخلوقات؛ إذ أعطاء الله الكرامة والسيادة والحكم بما أوحى إليه الله وبتوظيف ما 

 (.3)منحه من قدرات

ي الإسلام نبوة وخلافة على منهاج النبوة، أما الحاكمية فقد آلت إلى كتاب الله جل شأنه، فف
السابقة، وأحيط بضمانات إلهية لحفظ نصه؛  الذي وصف بصفات لم توصف بها الكتب

ليبقى محفوظا غير ال#جيال إلى يوم القيامة، إذ جاء القرآن الكريم مصدقا لما بين يديه 
ريعة التي يحملها شريعة تخفيف ورحمة ووضع الإصر وال#غلال، وغير ومهيمنا عليه، والش

ذلك من خصائص جعلت القرآن الكريم هو الحاكم، وعلى الإنسان الاجتهاد في قراء له 
وفهمه وتطبيقه، فقد بدأت حاكمية الرسالة الخاتمة بنبوة تربي وتعلم وتركي النفوس بتلاوة 

ما ورد في الحديث المشهور أن النبي صلى الله عليه آيات القرآن وتوظيفها واقعا عمليا، ك
وسلم كان الخلله القرآن، وأن الصحابة كانوا لا يتجاوزون ما يحفظونه حتى يطبقوه في 

                                                             

 .492صفقه السيرة النبوية،  ،البوطي.  1
، 1995( مدحت بن الحسن آل فراج، العذر بالجهل تحت المجهر الشرعي )الرياض مكتبة دار الحميضي ،أبو يوسف.  2

 .137ص

ي د عمارة فحمم ،117، صالسلام، دون تاريخ دار أبو ال#على المودودي والصحوة الإسلامية )القاهرة:  ،محمد عمارة.  3
 .57-55ص(، 1009، النظام السياسي الإسلامي )القاهرة: مكتبة الإمام البخاري



  

234 
 

العمران والدور الحضاري، ولكن من منطلقات  حياتهم، وكانت الممارسة شاملة لمتطلبات
بارك وتعالى، المصدر الوحيد المنشئ النبوة والخلافة، وألت الحاكمية فيها إلى كتاب الله ت

للأحكام، الذي هو تبيان لكل شيء، فليست تنزل في أحد من أهل دين الله نازلة إلا وفي  
 .(1)الهديكتاب الله الدليل على سبيل 

وقد ظهر مصطلح الحاكمية أول مرة في تاريخنا وتراثنا على يد الخوارج الذي تبلورت فرقتهم 
الذين حاربوا في صف علي بن أبي طالب قبل قبوله التحكيم، فلما  على يد كوكبة من القراء

قد حكم فيه  ،قيادته ورفضوا طاعته، واحتجوا بأن النزاع مع معاوية وأصحابه قبله انشقوا على
 ڱ ڱ ڱ ڳ ئي القرآن الكريم، وهم الفئة الباغية، وفيها حكم القرآن قال تعالى:

 ھے ھ ھ ھ ہ ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ںڻ ں ڱ

وما حكم ، (1)ئى ۈ ۆ ۆ ۇ ۇ ڭڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ے
القرآن فيه لا يجوز تحكيم الرجال فيه، فليس للإنسان حكم ولا سلطان فيما حكم فيه الله، 

لا )ولما كان الله المنفرد بالحكم والحاكمية، فلقد صاح الخوارج في معسكر علي قائلين: 
لقد سموا  ، حتيهذاوأخذوا يرددون هذه الصيحة، ويدافعون عن فهمهم  لله( لحكم إلا
وقد واجه علي بن أبي طالب هذا الفهم وهذا الشعار بكلمات هي أدق . (3)بالمحكمة

الكلمات الجامعة التي قبلت وتمكن أن تقال في مواجهة هذا المفهوم لهذا الشعار، وقال: 
لله وإنه إنها كلمة حق يراد بها باطل، نعم إنه لا حكم إلا لله ولكن هؤلاء يقولون: لا إمرة إلا ا

ر أو فاجر. وهكذا فإن حاكمية الله سبحانه وتعالى لا تعني تجريد بلا بد للناس من أمير 
ته عن الله، سياسة الدولة وتنظيم المجتمع يابالإنسان من السلطة والحكم في ميدان خلافته ون

بعد التفيذ م النهج الإلهي، إنما تز وتنمية العمران، بل إن حكم الإنسان في هذه الميادين إذا ال
 پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئيلحكم الله أن يكون في ال#رض خليفة عن الله: 

                                                             

 .11-11ص ،ه جابر العلواني، "حاكمية القرآن"ط.  1

 .9الحجرات: . سورة  1
 .131ص ،صحوة الإسلاميةلدي وادو أبو ال#على المو ، عمارة.  3



  

235 
 

 ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ پڀ پ

حاكمية الله حق لا نزاع فيها، وهي لا تنفي ف .(1)ئى ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹٹ
 .سلطان الإنسان السياسي وإمارته وحكمه أيا كان ذلك الحكم برا أو فجورا

يلة اختفى فيها من واقعهم ومناقشاتهم السياسية شعار ومرت على المسلمين قرون طو 
من مرقده، وسلط عليه كل ال#ضواء، وجعله محور   (1)بعثه ال#ستاذ المودودي حتيالحاكمية، 

كل الفكر الذي خرج به على الناس دون أن يكون هو خارجي المذهب ولا متعاطفا مع 
اقعنا الإسلامي الراهن، ما أثار في الواقع الخوارج القدماء، لكن الشعار أثار وما زال يثير في و 

ن الحاكمية عإنما المودودي، عندما تكلم  .س وشبهاتبالإسلامي القديم من غموض ول
الحكم لله، أي للإسلام، فجاء بعض الناس  .يقول للإنجليز في بلاده ليس لكم صلة بالحكم

 .(3)كاونقل هذا إلينا دون أن يعرف الملابسات التي أحاطت بالكلمة هن

 رحمه الله محمد عمارةالدكتور مصطلح الحاكمية لدى المطلب الثالث: 
تفاعل عمارة كغيره من المفكرين مع ال#حداث السياسية والاجتماعية المختلفة التي مرت بها 

لمختلف النوازل التي تحل بالبلاد، فكان له  ال#مة الإسلامية، محاولا تقديم إجابات إسلامية
المصطلح على ما أنزله الله عز وجل في كتابه الكريم، وملابسات  نصيب من دراسة هذا

والتوجيهات التي توجهها في الماضي والحاضر، وقد أجاب محمد عمارة  ظهور المصطلح،
، فقال: أنا أفهم شعار الحاكمية كما فهمه (4)حينما سئل: كيف يفهم مفهوم الحاكمية 

ما فهمه الخوارج الذين رفعوا هذا الشعار كرم الله وجهه، لا ك-الإمام على بن أبي طالب
زاعمين أن الحاكمية الإلهية هي البديل الذي ينفي وينقض حاكمية الإنسان؟ لقد قال الإمام 

                                                             

 .30البقرة: . سورة  1
صاحب فهم ومدرسة إسلامية كبيرة،  ، مفكر وداعية إسلامي كبير،باكستان والهند الإسلامية في الجماعةعيم ز  . المودودي 1

  م. 1972حضارتهم توفي سنة  المسلمين وإحياءتطالب بتحكيم كتاب الله وتوحيد 
عمارة، أبو ال#على المودودي و  (15. 02734-1011-05-19) ،11، عربي محمد عمارة، "نقد الغزالي لسيد قطب.  3

 .131صسلامية، والصحوة الإ
 .(11:19:36,15-06-1011) "محمد عمارة، "سوال وجواب معني مصطلح الحاكمية.  4



  

232 
 

 يسوسأو فاجرا، برا علي يومها: "نعم، إن الحكم الله، ولكن لابد للناس من أمير، بما كان 
لفت النظر إلى ضرورة التمييز بين المطلق أمور الناس". وهذا الفهم الدقيق والعميق للحاكمية ي

والنسبي في الإسلام بالخوارج قد وقفوا عند المفهوم المطلق للحاكمية وهو الله وحده لا 
شريك له، وقد بدأوا أولى حلقات الغلو المنظم في الفكر الإسلامي الذي استنزف قوى 

 .(1)المدارس الفكرية وكذلك قوى الدولة الإسلامية لمدة طويلة 

وعلى الطرف الآخر من الغلو الفكري يقف العلمانيون والمتغربون عند المفهوم النسبي 
للحاكمية حاكمية الإنسان، مستبعدين مفهومها المطلق الذي هو الحكم بما أنزل الله. أما 
المفهوم الوسطى الجامع الحاكمية الله وحاكمية البشر، فهو الذي يجمع بين مفهومه المطلق 

بي، فالحكم المطلق الله، في الخلق والقضاء والتشريع، وكذلك للإنسان ومفهومه النس
-حاكمية نسبة في إنزال حكم الله على الواقع وفي الاجتهاد للمستجدات، وفي إبداع الفقه 

وفي إبداع علم السياسة  علم الفروع في إطار فسفات وكليات ومقاصد الشريعة الإسلامية،
للمصالح الشرعية المعتبرة، وجملا اللتدابير السياسية أقرب  تحقيقا هالشرعية فيما لا نص في

والحاكمية في الثوابت هي الله سبحانه وتعالى، والحاكمية في  إلى الصلاح وأبعد عن الفساد.
الفروع والتطبيقات هي للإنسان، وهذا هو الذي يجعل الشريعة الإلهية واحدة. والعلاقة بين 

الإسلامي، تفتح الباب واسعا وتعبد الطريق عريضا لتوسيع الثوابت والمتغيرات في القانون 
دائرة الحاكمية الإنسانية التي منحها الله الخليفته الإنسان عندما حمله أمانة الخلافة ليكون 

 .(1)حاكم ال#رض نيابة عن الله

الذي تميز -رد التعدد في السياسات والاجتهادات الفقهية وشبة بهذا الفهم للحاكمية يبينما 
الفهم الذي يؤمن بأن العزة بمعناها المطلق في الله جميعا،  -بين ما هو مطلق وما هو نسبي

مع الإيمان بأن للإنسان عزة نسبية، إذ العزة الله ولرسوله وللمؤمنين، وبذات الفهم تميز دون 
بمعناها المطلق، فهي الإيمان بأن للإنسان قوة نسيبة تجعل للمؤمن  أن تفصيل بين القوة

                                                             

 .51-50ص(، 1009، ازاله الشبهات عن معاني المصطلحات )القاهرة: دار السلام )ةمحمد عمار .  1
 .144صأبو ال#على المودودي والصحوة الإسلامية، ، عمارة.  2



  

231 
 

وي أحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وبهذا الفهم الذي يميز، دون أن تفصل بين الق
الحاكمية بمعناها المطلق التي هي خاصة بالذات الإلهية والحاكمية بمعناها النسبي التي هي 
خصيصة إنسانية بهذا الفهم والتميز تخرج من الفهم المغلوط الذي وقع فيه الخوارج 

ذلك يقول الإمام ابن حزم قولة بليغة: "إن من حكم الله أن جعل  والعلمانيون جميعا، وفي
 .(1)الحكم لغير الله"

 عمارة لهالدكتور يد نالفهم الخاطئ لمصطلح الحاكمية وتفالمطلب الرابع: 
وكان لفهم بعض الفرق والجماعات وتفسيرهم آية السيف ومصطلحات الحاكمية والجاهلية 

ي المسلح الذي زاد الخلط والاضطراب في الاستيعاب نر الآوالتكفير أثر في التوجيه للتغيي
رد عمارة للرد على الخلط الذي تجالفرقاء وزيادة الاتهامات بينهم. وقد  وتوسيع الفجوة بين

وقع فيه من استخدم مصطلح الحاكمية له في عرض المسألة الحاكمية وتبسيطها وتفنيدها 
ية ل#صل المصطلح في القرآن الكريم وال#دبيات في من الناحية اللغوية ثم من الناحية التوظيف

الحديث في الفكر الإسلامي عن حق يعني  زمن نزول القرآن وعصر الصحابة والتابعين بأن
حق المجتمع، وأن القول بأن المال مال الله معناه أن المال مال ال#مة والمجتمع، ومن ثم 

اسة، حكم ال#مة وسلطانها من منطلق فإن الحديث عن حكم الله وسلطانه إنما يعني في السي
عمارة ال#رض، وما يلزم لذلك من إقامة الدولة التي يحكم فيها  خلافة الإنسان عن الله في

 الإنسان خليفة عن الله فلا تناقض هنا بين أن يكون الحكم الله، وبين أن تكون السلطة
 .(1)السياسية والحكم في المجتمع الإسلامي لجماهير المسلمين

كرهم فالقائمون على تأسيس فكرة الحاكمية في عدة مزالق حين استشهدوا في تأسيس  وقع
بتفسيرهم هذا على غير أساس فهم قد  ،بما لا يشهد له، ثم بنوا قاعدة نظريتهم الحاكمية لله

اشتقوا حاكمية الله سبحانه من مصطلح الحكم، ظائن أن القرآن وفكر الإسلام السياسي، 
حكم للدلالة على النظام السياسي والسلطة السياسية العليا في يستخدمان مصطلح ال

                                                             

 (.02:15:00, 1011-06-15، الإسلاميون )"سؤال وجواب" ،رةمامحمد ع.  1
 .35-34ص( 1922الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية )القاهرة: دار الشروق،  ،محمد عمارة.  2



  

231 
 

المجتمع، على حين أن أغلب الاستخدامات القرآنية لهذا المصطلح واردة بمعنى القضاء 
والفصل في المنازعات، وبمعنى الحكمة، أي الفقه والعلم والنظر العقلي، ولا علاقة لها 

 .(1)حكم في أدبنا السياسي الحديثبالخلافة أو الإمامة أو ما نسميه نظام ال

والمراد بالحكم في الآيات هو القضاء ل#ن سبب نزول الآيات يقطع بأنها جاءت تتحدث 
ية، احتكم فيها نفر من اليهود إلى الرسول صلى الله عليه وسلم طالبين قضاءه ئضاقعن واقعة 

ال#مر في أن الحكم  . ويمكن إجمال(1)فيها، فحكم فيها ما أنزل الله في كتابهم التوراة
لا يعني الحكم بالمعنى الذي نستخدمه اليوم في الدراسات السياسية،  _مصطلحا قرآنيا_

ومن ثم فإن اشتقاق حاكمية الله، بمعنى الحاكمية في النظم السياسية من هذا المصطلح إنما 
 .(3)هو تأسيس على غير أساس

في المصطلح الذي استخدمه القرآن  ويزيد ال#مر تأكيدا تلك الحقيقة التي يظهرها البحث
الكريم، وال#دب السياسي في صدر الإسلام، للتعبير عن السياسة ونظام الحكم والسلطة العليا 
في المجتمع الإسلامي؛ ل#ن هذا البحث سيكشف لنا أن مصطلح ال#مر وليس مصطلح 

ن ال#مر الحكم، هو الذي استخدمه القرآن للدلالة على مبحث السياسة ونظام الحكم إ
مصطلح ذو صلة بالتشاور والشورى، التي هي: فلسفة الحكم في الإسلام ومنه سمي الحاكم 

 ئې ئې ئې ئۈ ئيبال#مير، والقادة بأولي ال#مر، ومن هنا جاء قوله سبحانه وتعالى: 

وقال لنبيه  .(5)ڻئى ں ں ئيوقال تعالى:  ،(4)ئى یی ی ی ئى ئى ئى
ل#مر لا الحكم هو المصطلح لمصطلح ا (6)ئى ڦڦ ڦ ڤ ئيصلى الله عليه وسلم: 

الذي استخدمه القرآن الكريم واستخدمت السنة، واستعمل في ال#دب السياسي في مصر 

                                                             

 .35ص الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية، ،ارةمع 1

 .44ص ،المصدر السابق. 2
 .45ص ،المصدر السابق . 3

 .59 نساء:سورة ال.  4

 . 32شورى: سورة ال.  5

 .159آل عمران: سورة ,  2



  

231 
 

صدر الإسلام، تعبيرا عما تسميه اليوم نظام الحكم في المجتمع، ومن ثم فلا أساس لاشتقاق 
والوحيدة  االحاكمية الإلهية من مصطلح الحكم والقول بأنفات العلي السلطة السياسية العلي

 في مجتمع الإسلام.

تأسيس نظريتهم على أن القرآن  _نظرية الحاكمية لله_وإذا حاول أصحاب هذه النظرية 
الكريم قد رسم للمسلمين نظام حكمهم، فالحكم والسياسة في الإسلام الهبة من عند الله، 

 ڄ ئيتعالى:  فهي حكمه، وهو الحاكم فيها، والحاكمية فيها له سبحانه، استنادا إلى قوله

 ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ

فرطنا في الكتاب من  ام}وفهما منهم لقول الله سبحانه:  .(1)ئى ژ ژ ڈ ڈ ڎ
فإن معنى الكتاب ليس هو القرآن، بل هو اللوح المحفوظ الذي أحصى الله فيه ما  ،{شيء

اد، فهو السجل الذي يجري في العالم من الجليل والدقيق لم يهمل فيه أمر حيوان ولا جم
ا هو القرآن، نمعنى الكتاب ه نأثبت فيه ما يقع من الحوادث. ومن تكلم من المفسرين عن أ

حدد أن ما اشتمل عليه ولم يفرط في شيء منه هو ال#مور الدين لا أمور السياسة والدنيا 
 .(1)وتنظيم المجتمعات

بأركانه الخمسة وكتابه المعجز  كما أن الإسلام بشموليته وضع إلي بما فيه من دين وشريعة
وبسته التشريعية المفصلة ما أجمله الوحي، وهو بشموليته تلك لم يضع نمطا معينا للحكم 
فهو الدين الخاتم مما يقتضي مسايرة التجدد والتطور الفكري للإنسانية، قدما إلى الشورى 

ذه المثل العليا، فدين م من تحقيق هقربهوالعدل ودعا المسلمين أن يهيئوا لمجتمعاتهم ما ي
الرسل جميعا واحد في كل مراحل التطور البشري، بينما تعددت الشرائع تبعا لتطور 
المجتمعات واختلاف البيئات وتعدد الرسالات، والقرآن الكريم مصدق لما بين يديه. وقد 

نص بين ال ا. ربط(3)أجمل نظم الحكم والسياسة للمسلمين وعهد به إلى عقل الإنسان وتطوره

                                                             

 .32ال#نعام: سورة .  1

 .50-42ص الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية، ،ارةمع.  2

 .54_53ص ،المصدر السابق.  3



  

242 
 

نسان مراعاة للمصاح المتجددة والمتطورة بتجدد الحياة وتطورها لإالمروي والعقل هبة الله ل
تحكم تطور الحياة والمجتمعات تي في دعوة دائمة للنظر في سنن الله وقوانينه الكونية ال

للاستفادة في أمور دنيانا بكل ثمار العقل الإنساني، سواء في الاقتصاد أو الاجتماع أو 
 .(1)اسة أو الإدارة، بصرف النظر عن العصر الذي ظهرت فيه هذه النظريات والعلومالسي

 ةارة يدعو للعلمانيمعالدكتور محمد دعوى أن الرد المطلب الخامس: 
وبعد كل ذلك التفصيل الدقيق الذي قدمه عمارة ودل عليه من أقوال المفسرين على مر 

سلام الحق في تنظيم أمور المسلمين الدنيوية، هم بأنه ينكر أن يكون للإأتالتاريخ، فإنه قد 
فهو يقرر أن اليهود والنصارى والمسلمين   ،ويحاول أن يقصر الإسلام على الاعتقاد بوجود الله

كلهم مؤمنون، ويركز على فصل الدين عن الدولة، وأن فكرته لا تخرج عن أنه لا وجود 
في اليهود والنصارى فقط، وأن أمور ل#حكام شرعية في أمور الدنيا، وأن آيات الحكم نزلت 

، ولا يقال ذلك بعد مطالعة دقيقة لما قدمه (1)الخلافة والسلطة ترجع للعقل والرأي لا للشرع
 عمارة في هذا الصدد.

وقد ادعى عبد الحميد عمر معارضة الدكتور محمد عمارة جوانب متعددة من فكرة الحاكمية 
حيث عبد المناداة بها كالمناداة بالحكومة  حكم،ها باستغلالها للوصول إلى التمنهما دعا

الدينية، أو ما يسمى بالمصطلح الغربي الثيوقراطية، تلك الحكومة التي ظهرت في أوروبا في 
القرون الوسطى، واستغلت الدين لحكم الناس واستعبادهم تحت شعار التفويض ال#لفي 

 .(3)الحاكمية الكهنة

بعض الباحثين وهم بالفعل يتساءلون: ألا يستلزم اشتراط ونقل عن عمارة قوله: "وقد يتساءل 
أو جماعة دون غيرها من الناس وألا يقودنا  إسلامية الدولة اشتراط أن يحتكرها حزب بعينه

                                                             

 .60ص ،المصدر السابق.  1

 .131ص (،ون تاريخد ،دار فرنس لنشر والتوزيعمحمد عمارة والرواد )القاهرة:  س،مصطفى تمو  ،مودمحمحمد بن .  2

كلية الدراسات   -الحاكمية في ظلال القرآن )فلسطين: جامعة النجاح الوطنية ، عبد الحميد عمر عبد الحميد عبد الواحد.  3
 .143ص(، 1004العلياء 



  

241 
 

هذا إلى الكهانة والكهنة وال#كليروس الذي هو نظام كهنوتي خاص بالكنائس المسيحية ولم 
لادي، في الواقع والتطبيق رغم غربة ذلك وغرابته في يظهر هذا النظام إلا في القرن الثالث المي

لكن عبد الحميد عمر لم يكمل النقل عن عمارة وأقفل ما قدمه  (1)جهتصور الإسلام ومنه
عمارة من الحقائق التي تنفي التلازم بين إسلامية الدولة وبين احتكار الحكم فيها الحزب 

لدين ولا عقائده وأركانه، لكنها من الفروع بعينه أو فئة بذاتها، فالدونة ليست من أ أصول ا
التي يرد فيها الاجتهاد، بل أكثر مسائلها ثمرة الاجتهاد، فالدولة بما في ذلك دولة النبي 
صلى الله عليه وسلم، التي أقامها بالمدينة، هي اجتهاد بشري، لا يحتكر التفكير لها ولا 

ا، فهي حق لكل قادر على الوفاء بحقوقها، التنفيذ لدستورها وقانونها فيه من الناس دون غيره
 دون كهانة أو احتكار.

والحاكم ال#على في الدولة الإسلامية مجتهد، وتلك أرقى مراتبه، أي أنه غير معصوم،  -
وكذلك كانت سياسة النبي صلى الله عليه وسلم للدولة اجتهادا غير معصوم وشورى 

اره ال#مة بالشورى الإسلامية، تحكمها مقاصد الشريعة وحدودها، وهذا الحاكم تخت
وتبايعه وتفوض إليه سلطات لتنفيذ القانون الإسلامي لسياسة الدنيا وحراسة الدين 
بواسطة أجهزة الدولة ومؤسساتها وسائر أولي الرأي وال#مر فيها، ولا عصمة ل#ي أو 
ل#حد من هذه ال#جهزة والقيادات، فلا خطر من الكهانة أو احتكار السلطة 

ار بالسلطان، بل إن العصمة في الإسلام بعد الرسول صلى الله عليه وسلم، والاستثث
 لال.ضهي للأمة التي لا تجتمع على 

فروض الكفاية التي هي جماع مهام الدولة  ،الفرائص الاجتماعية الإسلامية -
الإسلامية، التكليف فيها وبها موجه إلى ال#مة كافة، لا إلى فئة أو طبقة أو شريحة 

فكل مسلم مكلف تكليفا اجتماعيا بالاشتراك في أداء هذه الفروض  من الناس،

                                                             

مي المعاصر الإسلامية المعرفة مجلة الفكر الإسلا)معالم المنهج الإسلامي للمؤلف محمد عمارة،  ،عماد الدين شاهين.  1
 .171-174ص(، 1995سابقا( )



  

242 
 

ويسعى بذمتهم أدناهم، وهكذا فالإسلام أشد أعداء الكهانة في السلطة ولاحتكار 
 لها.

جتهاد بشري وثيق الصلة بأصول الدين إالدولة الإسلامية من الفروع وسياستها  -
سياستهم هذه الدولة هي  زعم بأنوأحكام الله، لكنه إبداع بشري، لا يحق لمبدعيه ال

حكم الله، وقد حرص المنهج الإسلامي من أول لخطة في الدولة، على التمييز بين 
 .(1)حكم البشر

ال#مة الإسلامية هي مصدر الدولة، تختار رأسها وأجهزتها الحاكمة بواسطة أهل  -
ال#مة الاختيار الذين يتحددون ويتعنون وفق المصلحة وأعراف الزمان والمكان، و 

مصدر تقنين النصوص والتشريع لما لا نص له بواسطة أهل الحل والعقد، كما أن 
ال#مة رقيبة وحسيبة على الدولة وسياساتها ومؤسساتها، فال#مة مصدر السلطات 
المحكومة بمقاصد الشريعة وحدودها، فالحكم في الدولة الإسلامية هو الله بواسطة 

ق ذلك المنهج ضمان لعصمة الدولة الإسلامية ال#مة المستخلفة عن الله، وفي تطبي
من الكهانة والكهنوت. وعلى امتداد التاريخ الإسلامي الذي سادت فيه حاكمية 
الشريعة، لم يشهد هذا التاريخ حكومة الفقهاء بالمعنى الذي عرفه الغرب أي حكومة 

 .(1)رجال الدين
ه، هو دليل انتفاء الكهانة واحتكار كما أن إمامة المفصول دينيا إذا كان أفضل في مهام ولايت

الكهنوت من منهج الحكم والسياسة في دولة الإسلام. وقد عمل المنهج الإسلامي على سد 
الذرائع وإغلاق المنافذ التي تلوح منها طلال الكهانة والكهنوت، أو تروح منها رائحة احتكار 

لب بعد انتقال الرسول إلى السلطة في الدولة الإسلام، فالخلافة لم تعط لعلي بن أبي طا

                                                             

 .171صمعالم المنهج الإسلامي،  ،شاهين.  1

 .171صمعالم المنهج الإسلامي،  ،شاهين.  2



  

243 
 

السلطة في  بارئه، ولم يطل الحكم السياسي في بيت النبوة، ولم يظهر أي شبهة احتكار
 .(1)منهج الإسلام وتطبيقاته

وقد جاء التصور النظري التجريدي للباطنية الإمامية في مسألة الإمامة حلما مثاليا بالمخلص 
قع والممارسة والتطبيق، وسبقهم الغلو الخارجي في المثالي، على نحو لا علاقة بينه وبين الوا

الحاكمية والتكفير بالمعصية، الذي كان تجريدا ذهنيا صنعه الصلاح والتقوى والنسك في 
أذهان القراء الذين كانوا طلائع الخوارج قبل أن يعود معظمهم عن هذا الفكر بعد جلوسهم 

ذلك الغلو الذي عز على التطبيق وكان ومناظرتهم مع علي بن أبي طالب وعبد الله بن عباس 
وبالا على أصحابه وعلى ال#مة جمعاء، عند محاولة تطبيقه بالسيف، وجاءت الدولة 
الإسلامية نموذجا فريدا، فالدولة إسلامية؛ ل#ن الحاكمية في سياستها موكول للشريعة 

د إسلامي في الإسلامية التي هي وضع إلهي كما أنها مدنية في الوقت نفسه؛ ل#نها اجتها
الفروع محكوم بمقاصد الشريعة الإسلامية وحدودها، فجمعت بين ما يمكن ويجب جمعه 
من سمات ال#قطاب التي هي متقابلات لا سبيل إلى الجمع بينها في نظر منهج الحضارة 

 .(1)الغربية، فصلا عن المؤاخاة والتساند بينها"

يعارض الحاكمية، ومع هذا الاختلاف في ام الدكتور عمارة بأنه هوبعد كل هذا التفنيد لات
خلص إلى إن نمصطلح الحاكمية الذي أراه اختلاف تنوع أكثر منه اختلاف تضاد  فهم

القول بحاكمية الله هو في مبدئه ومنتهاء تطبيق للقول بحاكمية البشر النسبية؛ فإن القائلين 
فهمهم بوا إلى هذا المعنى بمعنى حاكمية الله أنه لا حاكمية للبشر، هم في ال#صل بشر توصل

واصطحبوا في ذلك نصوصا أخرى صموها إلى  (،3)ئى ےۓ ے ھ ھ ئي: للنص الكريم
بعضها، وطبقوا فهمهم وخرجوا بهذه الفكرة، وفي ذلك إقامة لحاكمية البشر في اجتهادهم 

 لفهم مراد الله وتطبيقه.

                                                             

 .171ص،  ،المصدر السابق.  1

 .174-173ص ،المصدر السابق.  2

 .57ال#نعام: سورة .  3



  

244 
 

 الاسلام و حقوق المرأةحول  : إفتراءاتثالثالمبحث ال
 يتضح حيث المسلمة، بالمرأة بالغا اهتماما أولى أنه الإسلامي، الدين سماحة من إن تمهيد:

 في والمساواة، الرحمة، قواعد وأرست وضعت، التي العزيز الكتاب آيات خلال من جليا لنا
 الله كتاب في المتأمل و الجاهلية، في عليها واقعا كان الذي الظلم بعد المرأة مع التعامل
 على حافظ فقد لها، إكراما النساء بأحكام خاصة كاملة سورة أفرد قد قرآنال أن يجد تعالى،

 في ترد لم حقوقا، لها أقر أنه الإسلام عزة من و اللحد، إلى المهد من وصانها، حقوقها
 به جاء بما منهم أي يأت فلم غربية، أو شرقية كانت سواءاً  القوانين أو ال#خرى الشرائع

 تحرير مدعية المسلم المجتمع داخل غربية، دعوات نرى أن يبوالعج الغريب فمن الإسلام،
 لم التي الإسلامي الدين تعاليم من الموروثة و زعمهم بحسب البالية الرجعية التقاليد من المرأة
 رفع و والتحرر، ودعوات، الحداثة المدنية، عليه طغت الذي هذا عصرنا في صالحة تعد

 المرأة إلى ينظر يظل الغربي المنهج أن الحالي، عصرنا يف نلاحظه ما وهذا .عن المرأة القيود
 ما وفق قضاياها من الكثير على يحكم تجعله التي التشوهات من الكثير تحمل نظرة المسلمة

 إلى ساعيًا المزعوم، الحرية لباس ترتدي التي الماسونية وحركاته وإعلامه ،صحافته، رسمته
 لهدم الإسلامي عالمنا في توجد لا قضايا مفتعلاً  ان،الإنس حقوق باسم والإباحية الرذيلة نشر

 ظل في تر بوُا جلدتنا بني من أنُاسٍ  من يفرزه ما على ومعتمداً  الإسلامي، والمجتمع ال#سرة
 درسوه ما يطبقوا و يسقطوا أن وأرادوا بلادهم، في الحداثية النزعة ورضعوا الغربية، حضارتهم

 الشرعي، المنهج عن بذلك فخرجوا. كاذبة بدعاوى المسلمة المرأة على باطلة مناهج من
 التي القضايا أكبر من تعد المرأة قضية إن. المهالك إلى بها أدت مسالك في المرأة وأقحموا

 كما تأخرها، أو الدول تقدم لمدى معيارا النصراني، الغرب جعلها حتى العالم، تشغل
 تقييد أو الظلم أو لتخلفبا وصفهم و حكامها وإحراج الدول على للضغط استخدمها
 هذه استجابة بمدى المسلمة للدول يقدمها التي المساعدات الغرب ربط بل الحريات،

 .المرأة تغريب لمسألة الدول



  

245 
 

 الجنسين بين ساوى الكريم المطلب اأول: القرآن
 المساواة علاقة عن تتحدث صريحة أغلبها نجد فإننا الكريم القرآن آيات تصفحنا إذا

 ولا الاحترام ويسود السعادة تعم حتى المتماثلين" "الندين مساواة لا لمتكاملين"،ا "الشقين
 يقول .الغربي الفكر في نظيره عكس على الحنيف شرعنا إليه سعى ما وهذا التنافر، يحدث

 ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئي: تعالى الله

 .(1)ئى ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٺٿ ٺ ٺ

 ڀ ڀ ڀ پ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئي :تعالى ويقول
 ڤ ڤ ڤڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ٺٺ ڀ

 من أكثر إلى الشرع وذهب بل .(1)ئى ڃ ڃ ڃ ڄڃ ڄ ڄ ڄ ڦڦ ڦ ڦ
 و للرجل سكنا ال#نثى أصبحت حيث والرحمة المودة، الجنسين بين جعل حينما ذلك،

 ذلك الله جعل وقد والرحمة المودة بهذه الحياة في وسعادتها سعادته فتحققت له، استقراراً 
 ک ک ک ڑ ڑ ژ ژ ڈ ئي: تعالى يقول حيث آياته من آية

 ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳڳ گ گ گ گ ک

 لكل وإعطاء والذكورية ال#نوثة بين والتمايز بالمساواة إلا التحقيق هذا نجد لا ونحن .(3)ئى
 وخاصة ال#هلية في المساواة على أكد الكريم القرآن أن نجد. أيضا ال#سرة في دوره دور ذي
 ڻ ڻ ئي :شأنه جل البارئ يقول حيث الشرعي، التكليف أمانات حمل في

 ومن .(4)ئى... ھ ہ ہ ہ ہ ۀ ۀ
 عند في الإسلام المساواة أمر يقف ولم والجزاء الحساب في المساواة كمال يكون ثم

 فيها توجه التي الكفايات فروض من هناك أنَّ  إذا .الفروع حتى واصل بل فقط الفروض
                                                             

 .1. سورة النساء: الآية  1

 .6 يةالآ الزمر . سورة 1
 . 11: الآية . سورة الروم3
 .35الآية:  ال#حزاب . سورة 4



  

242 
 

 لبناته، وشد المجتمع بناء في أيضا، المرأة أهلية على يؤكد حتى ءجمعا ال#مة إلى الخطاب
 دون الرجال على الشرع يقتصرها لم المنكر عن والنهي بالمعروف ال#مر فريضة ذلك ومثال

 ذلك، على يوكد القرآن فنجد الجنسين بين التكليف هذا في المساواة كانت بل النساء،
 ڳ ڳ گڳ گ گ گ ک ئي :تعالى يقول حيث

 ۀ ڻڻ ڻ ڻ ں ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ

 .(1)ئى ھ ھ ھ ہ ہ ہہ ۀ

 شبهة، القرآني بالمنهاج الملتزم المسلم العقل في تنشأ لا وحتى عمارة محمد الدكتور يقول
 بين الكريم القرآن قرن فقد ،(1)بالرجال النساء علاقات في والتمييز المساواة بين تناقض
 ڱڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ئي: ىوتعال سبحانه فقال آياته، من واحدة آية في ال#مرين

 .(3) ئى ۀ ۀ ڻ ڻ ڻڻ ں ں

 منذ مكانتها، للمرأة أعطت فقد القرآني المنهج لتجسد جاءت أيضا، النبوية السنة في أما
 رأيناه ما ذلك ومثال الجاهلية، وبراثين العبودية قيود من المسلمة المرأة وحررت الإسلام صدر

 سمية وكانت عنها، الله رضي خويلد بنت خديجة السيدة من للرسالة الخاتمة الاستجابة في
 الثلاثة ثالثة بكر أبي بنت أسماء وكانت الإسلام، شهداء أول ياسر بن عمار أم خياط بنت

 صلى الرسول هجرة الإسلامية الدعوة مجرى غيرت التي أخطر التحولات على ائتمنوا الذين
 .(4)لها ذوالتنفي التدبير في أسهمت بل المدينة إلى مكة من وسلم عليه الله

 الناس شؤون في ومشاركا فعالا حيا وعضوا الإسلامية، ال#مة في أساسية ركيزة صارت فالمرأة
" الناس أيها" الناس في نادى المنبر على وسلم عليه الله صلى الرسول صعد عند ومثاله،
 أن منها فطلبت شعرها، لها تمشط جاريتها كانت التي عنها الله رضي سلمة أمة فتسمعه

                                                             

 .17: الآية التوبة . سورة1
 .12 ص ،الإسلام في المرأة مكانة حول وشبهات حقائق ، عمارة محمد .. د1
 . 112الآية:  البقرة .  سورة3
 .11 ص :السابق . المصدر4



  

241 
 

 فقالت وسلم، عليه الله صلى النبي نداء ملبية المسجد إلى لتسرع شعرها أطراف لها تجمع
 يروي وما .(1)"الناس من إني" سلمة أمة تقول النساء، يدعُ  ولم الرجال دعا إنما الجارية، لها

 على فتح الذي الباب الحديبية، يوم عنها، الله رضي سلمى أمة شورى كانت كيف البخاري
 عاهدوا بما ورضوا إحرامهم من فتحللوا وسلم عليه الله صلى الله رسول طاعة به المسلمين

 سلمى أم بشورة الله فمنع يستحقون، ما على جارت قد المعاهدة أن ظنوا أن بعد نبيهم عليه
 .(1)العام السياسي الشأن في المسلمين على الفتنة

 عظيمة، مكانة للمرأة أعطى قد الإسلام، أن منه نستخلص أن نستطيع كله هذا 
 يكيدون لهذا الذين الغربيين بعض أن إلا والخاص، العام في الرجل مع وشاركها
 لديننا التحتية البني تخريب إلى دائما يسعون ممن الحداثيين من وغلمانهم الدين،

 أراد: للمرأة تحريرا بزعمهم والحداثيون الغربيون يريدها التي الصورة برمي الحنيف،
 بزعمهم المرأة يحرروا أن والإسلامي، العربي العالم في الحداثيون رهمإث وعلى الغربيون

 في تُحررها صوراً لها فجعلوا يغمرها، كان الذي والتخلف تكيلها، التي القيود من
 :المثال سبيل على نذكر عدة جوانب

 إن بدنها يصف ما تلبس أن لها أباحوا أنهم حيث وسترتها لباسها في المرأة تحرر 
 وبعض العنق كشف لإجازة مخرجا يجدوا بأن الفقهاء وطالبوا بل تنة،ف يكن لم

 بدنها، كل تستر أن عليها وشق بيتها خارج عملت حال في الساق من وجزء الذراع
 خارج حتى الظاهرة الزينة من بقدر المرأة، التزام بوجوب ذلك من أبعد إلى ذهبوا بل

 .(3)بيتها

                                                             

 . 419ص ه، 1410تاريخ  الكويت، طبعة 1 ج ،الرسالة عصر يف المرأة تحرير ،أبوشقة محمود الحليم عبد . ال#ستاذ1
 .13 ص، الإسلام في المرأة مكانة حول وشبهات حقائق ،عمارة محمد .. د 1
 

 مؤسسة ،1 ط ،العصرانيين عند المرأة تحرير كتاب مختصر والعصرانية، الإسلام بين المرأة الحمد حسن بن عادل .د.  3
 .10 ص  ،ه1433 نةس الكويت ،للنشر السنية الدرر



  

241 
 

 شخصية معرفة أجل من بالرجال الاختلاط في تهابحري هتفوا: الزواج في المرأة تحرير 
 من تحريرها يرى حتى( الباحث سموه ذلك في جديدا مصطلحا ونظموا الرجل،

 .بيتها في المكوث
 في القرار أن قالوا المنزل، من الخروج على فحثوها بيتها في المكوث من تحريرها 

 .(1)بالخروج إلا ضجهاوعيها وتن يزداد لا المرأة وأن المرأة، عقل نقص سبب البيت
 الجانب، هذا في الغربيون أحاكه ما على وتكلمنا فصلنا، مهما أنه القول يمكن سبق ومما
 في المجتمعات من لكثير هدم معاول كانوا ل#نهم الجانب، ذلك في مقصرين لازلنا فإننا
 ، ثيراك والحداثيين بالحداثة، تأثرت التي تلك خاصة والإسلامية العربية الدول من كثير

 .سمومهم من مجتمعاتها وجرعت

 والتي أيضا، هؤلاء أثارها التي الشبهات، من مجموعة على نعرج أن أردنا بحثنا خلال ومن
 بالتحليل بعضها نختصر أن وحاولنا عليها، الرد له وكان عمارة، محمد الدكتور فيها فصل

 التوفيق. وبالله فنقول المستطاع قدر على والتفصيل

 الرجل ميراث نصف المرأة ميراث شبهة ني: نقدالمطلب الثا
 ڳ ڳڳ گ گ گ ئي: تعالى قوله من والصحيحة الصريحة الآية من انطلاقا

 في كشبهة الآية هذه يطرحون المشككين من الكثير أن لاحظنا ،(1)ئى ڱڱ ڱ ڳ
 أن يفقهون لا ولكنهم الإلهية، العدالة في ويقدحون المواريث، في الشرعية المساواة عدم

 لكل الإسلام توريث في مطردة قاعدة ولا عاما، موقفا الرجل من النصف على المرأة ريثتو 
 مثل للذكر والوارثين، المواريث في الله يوصيكم يقل لم الكريم فالقرآن الإناث وكل الذكور من

 ،(3)ئى ڱڱ ڱ ڳ ڳ ڳڳ گ گ گ ئي: قال وإنما ال#نثيين، حظ

                                                             

 .11ص السابق المصدر.  1

 .11 الآية النساء: . سورة1

 .11الآية النساء: . سورة3



  

241 
 

 . ففي(1)الميراث من حالات ومحدودة بل خاصة حالات في إلا يكون لا التمييز هذا أن أي
 هناك إنما وال#نوثة، الذكورة مقياس على مبنيا يكن لم الميراث، تقسيم أن نجد الحنيف ديننا

 الجاهلين الحداثيين هؤلاء على خفيت التي الربانية والمقاصد ال#خرى، الإلهية الحكم بعض
 على الموروث من للوارث النصيب في القسمة تقوم بعضها لعل والدين العقيدة بمسائل
 .نصيبا وأكثر أوفر الميراث كان الموروث من الوارث اقترب فكلما القرابة درجة حساب

 لها يكون المورث موت بعد ما في ال#عباء المسؤولية وتتحمل الحياة، تستقبل التي ال#جيال
 البنت أن مثلا جدفن المسؤولية، على وتبتعد الحياة، تستدبر التي ال#جيال من أكثر نصيب

 سبق ومما ت. لابنه الثروة مصدر هو ال#ب كان ولو رضيعة، كانت ولو ال#ب من أكثر ترث
 من كثير عنها يغفل التي المسألة هذه في والوارثات للوارثين ال#نصبة تفاوت نقول أن فيمكننا
 علم في ثالميرا لمسار المتتبع فإن المرأة بأهلية تضر شبهة أنها يحسبون الذين الغالين

 شبهة يثير الذي الموضوع على ركزنا فلو لهؤلاء، المغلوطة ال#فكار وبين ذلك وضح الفرائض،
 لديها لوجدنا:

 الرجل. نصف المرأة فيها ترث فقط حالات أربعة هناك .1
 .الرجل تماما مثل المرأة فيها ترث ال#ربع الحالات هذه أضعاف حالات هناك .1
 الرجل من أكثر المرأة فيها ترث حالات عشرة على يزيد ما هناك .3
 .(1)أصلاً  الرجال من نظيرها يرث ولا المرأة، فيها ترث حالات هناك .4

 أو الرجل مثل المرأة فيها تأخذ حالة ثلاثين من أكثر يوجد أنه القول نستطيع المجمل ففي
 حالات ال#ربع يقابل فيما هو، فتلك إلا يرث ولا هي ترث ال#حيان بعض وفي منه أكثر

 الميراث، لمسألة بجد نظرنا إذا التتبع ثمرات ، هي(3)الرجل نصف المرأة فيها ترث محدودة،
                                                             

 والنشر لطباعةل السلام دار م،1010 ه1431 سنة، 1 ط الإسلام، المرأة مكانة حول وشبهات حقائق عمارة، محمد .د. 1
 .112 والتوزيع، ص

 .119 ص السابق، . المصدر 1
 مصر، نهضة دار القاهرة طبعة عمارة، محمد الدكتور تقديم المساواة، وقضية المرأة ميراث سلطان، الدين صلاح .. د 3

 .46 ص م،1999 سنة الإسلامي التنوير في سلسلة



  

252 
 

 فيها وحددت بمعاييرها فيها وحكمت الإسلامية، الشريعة فيها قسمت التي الفرائض وعلم
لصورة  المُشْوهون والحداثيون الغربيون يدعيه كما تحكم لم أنها حيث الإسلام فلسفة

 الشريعة أقرتها مرفوعة كما باتت المرأة أهلية وأن سقطت الشبهات لىأو  أن نرى فهنا الإسلام
 .الكائدين كيد رغم الإسلامية

 المرأة وولاية القضاء شبهة على المطلب الثالث: الرد
 عدم على دليل الفقهاء بعض صورها كما"  المرأة ولاية أن اعتقدوا الحداثيين من البعض

 في شبهة ذلك من وجعلوا المسلم مجتمعنا و الحنيف ننادي في والنساء، الرجال بين المساواة
 المرأة تولي أن يظن الذي المجتمع، هذا من كبيرة شريحة يوجد بل فيها، وتشكيكا شريعتنا

 ولاية ألا يرون حيث الشائكة المسائل من الناس بين ما المنازعات في والفصل المهام لهذه
 ذلك في اجتهاد ولا الناس بين والحكم قضاء،لل توليها على بالرفض فيها الشرع وموقف لها
 هذا أن يؤكد إسلاميا، المسألة هذه واقع أن نجد المسألة، هذه إلى نظرنا إذا لذا .النص مع

 .(1)إسلاميا ومتينا ال#ساس هذا يكون أن عن فضلا أساس، على يقوم لا الظن

 الموقف جانب من عليها الضوء يسلط أن يجب المسألة هذه إلى ينظر أن عليه الذي إن
 أن شرفا الشريعة ويكفي لها محرر يزال ولا كان حيث المرأة، من الإسلام وقفه الذي العام،
 ڱ ڱ ڳ ڳ ئي :تقول التي الآية الكريمة ففي المساواة، بتلك صرح القرآن
 .(1) ئى ڱڱ

 عَلَيْهِنَّ  الِ وَالرِِّجَ  ئي: الآية بقية ففي النساء، على للرجال الإسلام قررها التي للقوامة وبالنسبة
 نظرة هذه فكانت حرية المرؤوس، من تنتقص لا التي الرياسة على دالة فإنها ،ئى دَرجََة

 .القضاء لمنصب المرأة قضية باب في الدخول قبل معرفته ينبغي ما وهذا للمرأة، الإسلام
 خلاف محل كانت التي والنقاط متباينة، كانت التي الاعتبارات نلخص أن يمكن سبق ومما

                                                             

 والنشر للطباعة مصر نهضة 1002 مارس 1، ط الإسلام، في المرأة مكانة حول واجابات شبهات عمارة، محمد .. د 1
 .79 ص والتوزيع،

 . 112الآية:  البقرة رة.  سو 1



  

251 
 

 ما إلى جزئيات في نلخصها أن وحاولنا عمارة، محمد الدكتور فيها فصل والتي الفقهاء، بين
 :يلي

 واجتهاد فقهية وآراء إسلامي فكر إلا ماهي القضاء، لمنصب المرأة تولي قضية إن .1
 أما وسلم، عليه الله صلى محمد سيدنا على منزلاً، وحيًا أو إلهيا دينا وليس فقهاء،
 مسألة ل#نها الشريف، النبوية السنة لها تعرض لم كما القضية، هذه يرفض فلم القرآن

 مسالة فهي ظنية، أو كانت قطعية فيها دينية نصوص فلا الإسلام ظهور عند تكن لم
 .للاجتهاد خاضعة

 هذا بقي حيث اجتهادهم، باختلاف خلاف محل الفقهاء عند القضية تعد .1
 الزام هناك يكون حتى فيها جماعإ لا فالقضية جيل، بعد جيلا بعدهم الاختلاف

 .السلف بإجماع للخلف
 لا هذا فإن للقضاء توليها عدم وجدنا سبقت التي الإسلامية، العصور إلى نظرنا إذا  .3

 أنها نجد المقابل وفي ولايتها إلى ذلك في الحاجة تكن لم بل" التحريم" يعني
 الجرحى، توداو  الجند، وعاونت الغزوات، أغلب في النبوة، عصر في شاركت
 مع أخرى وغزوات أحد غزوة في ذلك حدث كما الشهداء ودفنت بالسلاح وأمدتهم

 إلى والحاجة العادة حساب على ذلك فكان وصحابته، وسلم عليه الله صلى النبي
 .ذلك

 من منهم حيث الشرعية، النصوص غياب ظل في ذلك، في الاختلاف علة كانت .4
 منصب أسقط ولذلك الشافعي كالإمام  "الذكورية" شرط الحكم، تولي في اشترط
 قضايا في القضاء، فيما عدا ذلك لها أجازوا الذين أما للرجل به وتفرد للمرأة القضاء

 بين تحول قد العاطفة غلبة ل#ن مذهبه، وفقهاء حنيفة كأبي  "الحدود" و" القصاص" 
 ضاءهاق الطبري جرير بن محمد الإمام أجاز وقد الدماء قضايا في الموضوعية وبين
 المناصب وأدق أخطر وهو" الإفتاء" منصب توليها على وأجمعوا القضايا، كل في

 .الإسلامية



  

252 
 

 من والهدف القصد يحكمه إنما القاضي شرط في الثابت أن بتقريرهم ذلك عللوا قد وهم
 فإنه رشد بن الوليد أبي المتقاضين وبعبارة بين بالعدل الحكم وقوع ضمان وهو القضاء،

 منه ي أْتِي من كل أن هو ال#صل إن: قال شيء كل في نافذا المرأة حكم أىر  "من: يقول
 ورئاسة والخلافة الكبرى من الإمامة الإجماع خصصه ما إذا جائز، فحكمه الناس بين الفصل
 .(1)الإسلام" ل#مة الجامعة الدولة

 رسول ثحدي أورد حينما المرأة، قضاء يجوزون الذين مذاهب رفضه في مثلا الماوردي وذكر
 هذا من نبين وحتى .إمرأة" أمرهم أسندوا قوم أفلح "ما: يقول الذي وسلم، عليه الله صلى الله

 كثيرة حقوق من وحرموها القضاء، توليها المرأة به وحرموا ذريعة أغلبهم اتخذه الذي الحديث
 راوي نوكا سأل لم وسلم عليه الله صلى النبي أن هذا وحقيقة الشريفة، النبوية السنة بإسم

 أمر يلي من" وسلم عليه الله صلى النبي قال حيث عنه، الله رضي الصديق أبوبكر الحديث
 امرأة". أمرهم يلي قوم أفلح قال: "ما امرأة: قالوا ؟" فارس

 لها، الإسلام أقرها كما حقوقها كانت تأخذ المرأة، صورة أن نقول أن يمكن سبق ومما
 الحداثيين وسموم الغربيين بشبه نقُر يجب ولهذا الالرج من نظرائها مع بالمساواة وكانت
 كما شبههم نبطل وأن والمسلمين، الإسلام على الحاقد نفس الفكر من معهم، رضعوا الذين
 الرد والتنزيل الشريفة السنة ظل في دليل ولا لهم حجة فلا والبرهان العلماء، بالحجة نقدها
 في للقدح شبهه ويجعلون الغالين حداثيينال هؤلاء يزيفه ونقدها مما الشهادة شبهة على

 نصف شهادتها جعل ل#نه وذلك إنسان، نصف المرأة جعل ال#خير هذا أن الدين، صميم
 ذلك وكان البقرة سورة أواخر في المكاتبة آية في جاء بما ذلك على واستدلوا ، الرجل شهادة

 شهادتها بجعل شبهة ذلك من فجعلوا أتَاَنِ{وَإِمْرَ  فاَرَجُل   رجَُلَيْنِ  يَكُوناَ لَمْ  }فَإِنْ : قوله في
 تحدثت الذي" الإشهاد" و"  الشهادة" بين ذلك في فأخلطوا الرجل، شهادة نصف تعدل

                                                             

 .494 ص ،م1974 سنة ،القاهرة طبعة 1، ج المقتصد، ونهاية المجتهد بداية ،رشد بن الوليد . أبي 1



  

253 
 

 على المؤسس العدل اكتشاف في القضاء عليه يعتمد فيما تكون فالشهادة. الكريمة الآية عنه
 .(1) الخصوم دعاوى ثنايا من واستخلاصه البينة،

 الشهادة، في وشرطا جزء يكون لا عمارة، محمد الدكتور نظر في والذكورة ل#نوثةا فمعيار إذا
 أو كان ذكرا جنسه عن النظر بصرف الشاهد لصدق القاضي باطمئنان الشهادة تكون وإنما
 كان ولو ذلك على اعتمد الشهادة إلى القاضي اطمئن فإذا أيضا، الشهود عدد وعن أنثى،
 صاحب من يكون الذي الإشهاد عن تتحدث فهي الكريمة الآية أما .أو رجل واحدة، بامرأة

 بين الحكم في القاضي يعتمدها التي الشهادة وليس دينه على الحفاظ من الدين للإستيثاق
 تشريعا وليست الدين لصاحب وإرشاد نصيحة الآية هذه أن أيضا يبدو النزاع. كما أهل

 تيمية ابن الإسلام كشيخ ذلك، مجتهدونال والفقهاء العلماء فقه وقد القاضي، إلى موجها
 شلتوت محمود والشيخ عبده محمد الشيخ الإمام وال#ستاذ القدماء من القيم ابن وتلميذه
 شهادة في ل#حمد قلت منصور، ابن إسحاق . وقال(1)المعاصرين المحدثين من وغيرهم

 يطلع ما وكل ، والحمام والسقط والعدة، الحيض في واحدة امرأة شهادة "تجوز: الاستدلال
 النساء منفردات بشهادة القضاء ويجوز ثقة، كانت إذا امرأة شهادة تجوز: النساء فقال عليه
 كثيرا القيم ابن الإمام والسلف" وفصل الخلف من جماعة عند والقصاص الحدود، غير في
 ص ال#ول جزء العالمين" رب عن الموقعين "إعلام كتابه في الله، رحمه الموضوع هذا في
 أطنب الالتزام كما منا مطلوب ولكن يطول، البحث أن إلى بيروت، طبعة( 104) إلى (90)

 هؤلاء يتوقف . ولم(3)عبده أحمد كالإمام الفقهاء، من المتأخرين من جمع المسألة هذه في
 موقف ووضحوا والنساء الرجال بين الشهادات الحد وبينوا أنواع هذا عند المجتهدون العلماء
والرجال.  النساء بين العدل هو وهذا الشريعة، منطق هو ذلك ذلك، ل#ن قاله وما الشرع،
 :(4)اثنين ل#مرين الشبهة هذه إزالة في تعمد أنه عمارة محمد الدكتور ويذكر

                                                             

 .110ص، الإسلام في المرأة مكانة حول وإجابات شبهات عمارة، محمد .. د 1
 .111ص :السابق . المصدر 1
 .731 الصفحة الرابع، المجلد ،1993القاهرة  الطبعة والتحقيق، الكاملة، الدراسة ال#عمال عمارة، سلسلة محمد د..  3
 .131 ص :السابق المصدر.  4



  

254 
 

 تكون ولا الشبهة هذه غيوم تبدد التي للأئمة الاجتهاد نصوص نترك أن يجب :أولهما
 ا الموضوع.هذ في جديدة شبهات تكون كي لا نحن بنصوصنا

 نقطع حتى والسلفيين السلف إطار في المبرزين للأئمة النصوص هذه تكون أن :ثانيهما
 بحقيقة الوافدة الفكرية البدع استبدلوا الذين والعلمانيات، العلمانيين غلاة على الطريق

 به نزل إسلامي موقف ال#هلية، كامل وإعطائها المرأة مناصفة أن ال#خير في ويبقى .الإسلام
 عصور عبر الإسلامي للاجتهاد موقف وهو والآخرين، ال#ولين سيد قلب على ال#مين الروح

 الإسلامي. التاريخ

 المرأة؟ تحرير والحداثيون الغرب يريد المطلب الرابع: كيف
 إنصاف بها، يظنون رنانة وشعارات ألوية للمرأة والتحرر التحرير دعوات أصحاب يحمل
 التي المآسي من وإخراجها والاجتماعي، التاريخي، الميدان في عنها الغبن ورفع المرأة،
 وبين بينها المساواة ويجب بل المستقبل، في تعاني تزال ولا منها، عانت والتي بها، لحقت
 الدعاوى هذه بدأت حيث به وأنُسه واحتياجه للآخر، جنس كل شوق على حفاظا الرجال
 أن به التي رادت الغربية، الحداثة أثار من رأث وكان عشر، التاسع القرن منذ للتحرر الغربية
 النزعة أما. المرأة لشأن المحمر الغربي والقانوني والاجتماعي الفلسفي التراث قوانين تخرق

 من أثر فإنها العشرين القرن ستينيات في تبلورت والتي ،(feminism) المتطرفة ال#نثوية
 الفوضوية حد بها بلغ الذي تطرفها، معالم كل تحمل التي الغربية الحادثة مابعد آثار

 تحقيق حاولت التي الحداثية الفكرية ال#نساق لكل والتفكيك والعبثية واللاأدرية، والعدمية،
 الحداثة هدمتها التي الديني، الإيمان طمأنينة عن الإنسان يعوض الذي اليقين من قدر

 ولذا .(1)عشر الثامن القرن في ني،العلما الغربي التنوير عصر منذ والوضعية والمادية بالعلمانية
 نهج على خرجت فوضوية، ثورة لها وكانت متطرفة، نزعة ال#نثوية النزعة هذه باتت فقد

 في خاصة الرذيلة، أشواك على الفضيلة وحطت ثمرات من وطارت وال#خلاق، الإصلاح
 وعلى الدين لىع الثورة إلى الحداثية النزعات هذه دعت كما.  والإسلامية العربية مجتمعاتنا

                                                             

 .191 ص :السابق المصدر.  1



  

255 
 

 تطالب وباتت.  أيضا وال#عراف والتقاليد العادات على وحتى والتاريخ، والثقافة اللغة وعلى الله
 أكبر يزعمون كما التحرر هذا بلغ حتى الانحلالي، والتحرر الرجال عن بالاستقلال ال#نثى

 النماذج بعض على عرجنا ولو  الإنساني بأكمله المجتمع وعلى المرأة على الوبال قمة
 تريد لا المنظمات هذه لعرفنا أن ال#نثوية، الحركات لهذه متطرفة نزعات تمثل التي الشاهدة

 .والمجتمع استطاعت بالمرأة ما الفساد إلا

 على المرأة تحرير إلى دعا قد (1)"فورييه" الفرنسي شتراكيالإ الفرنسية ال#نثوية النزعة فأبو
 في سداً  تشكل تكاد العائلة "إن: وقال والجنسي المهنة، المدني، البيت: ال#صعدة جميع
 من جعل قد( م1979 م،1292" )هاربرت ماركيوز" النزعة هذه وفيلسوف التقدم"، وجه

 بلا الجنسية الحرية واطلاق الجنسية، الغرائز انعتاق على التأكيد" النقدية نظريته"أسس 
 ثورة بإعتباره و وتمجيده بل حرية الشذوذ، حتى أي الكيف، أو الكم ناحية من سواء حدود،
 عنصرا الجنسي التحرر معتبرا الجنسي، القمع مؤسسات وضد الجنس، قمع ضد وتمردا،
 .(1)والإنجاب بالتناسل الجنس ربط الاجتماعي رافضا التحرر العملية، ومتمم مكملا،

: الزواج اعتبرت فلقد (3)ديبوفورار" سيمون" الوجودية الكاتبة ال#نثوية النزعة فيلسوف أما
 ويجب المرأة لقهر مؤسسة الزواج واعتبرت وأحلامها آمالها ويقطع للمرأة، ال#بدي السجن

                                                             

م، كان رجل اقتصاد وفيلسوف فرنسي، صاحب نظرية 1771-1237 (Charles Fourierشارل فورييه )بالفرنسية: . 1
ال#فكار الاشتراكية التي سبقت أفكار وأدبيات كارل ماركس. ولكنه لم يكن اجتماعية واقتصادية عُرفِت باسمه، تأثر في حياته ب

اشتراكيًّا بالمعنى الدقيق فهو لم يطالب بإلغاء الملكية وإنما كان يدعو إلى الاتحاد في الإنتاج بطريق المشاركة الاختيارية وأن 
 .يتاح لكل شخص العمل حسب قابليته الشخصية وله الحق في تغيير نوع العمل

 .40 و 39 ص م،1009 سنة القاهرة، البخاري مكتبة دار ،1ط والإسلام، الغرب بين المرأة تحرير عمارة، محمد. . د 1

( كاتبة 1926أبريل  14 - 1902يناير  9إرنستين، لوسي ماري برتراند دي بوفوار، تدعى سيمون دي بوفوار )-سيمون.  3
ية، ونسوية إضافة إلى أنها منظرة اجتماعية. ورغم أنها لا تعتبر نفسها فيلسوفة ومفكرة فرنسية، وفيلسوفة وجودية، وناشطة سياس

إلا أن لها تأثير ملحوظ في النسوية والوجودية النسوية. كتبت دي بوفوار العديد من الروايات والمقالات والسير الذاتية ودراسات 
« المدعوة»والتي من ضمنها -ون دي بوفوار برواياتها حول الفلسفة والسياسة وأيضاً عن القضايا الاجتماعية. اشتهرت سيم

والذي كان عبارة عن تحليل مفصل حول اضطهاد المرأة وبمثابة « الجنس الآخر»كما اشتهرت كذلك بكتابها « المثقفون»و
 نص تأسيسي للنسوية المعاصرة.

 



  

252 
 

 منها الغربية خاصة ،ذميمة، نزعات تحمل التي الحركات هذه باتت ولقد بل وإلغاؤها هدمها
سنة  صدر أنه حيث أمتها، رسالة خانت حتى الغربية الدينية المؤسسات على تضغط

 هذه في تم وقد ،"المصححة الطبعة" وسميت والجديد القديم للعهد نطبعتي م(1994)
 عبودية" الإنجاب" في ورأوا مغايرة أخرى ضمائر إلى وحولت المذكرة الضمائر تغيير الطبعات

 الحداثة أصحاب من بهم تأثروا ومن الغربيين، أن قرأناه مما يعقل هل كله، هذا فبعد. للمرأة
 بل كلا، وألف كلا الرجل مع المساواة وأعطوها المرأة، حرروا فعلا هل العربي العالم في

 شأنها من تقلل التي الرذيلة أوحال في إهانتها ورميها على الحرص كل حريصين كانوا
 من للمرأة الاحتقارية الآثار، لتلك والمتقصي بل المجتمع في مكانتها من وتحط وإنسانيتها

 الموقف هذا كان حيث الغربية، للحضارة الديني ملتراثه ال#ولى البدايات منذ يجدها هؤلاء
 على نظرهم في تحدثت التي المقولات لهذه النماذج بعض على نعرج فلو ثابتا، المرأة من

 فلا المرأة رأيتم "إذا: يقول(  م1174 م،1111" )بونافنتيرا" القديس كان: فنقول المرأة،
 نفسه، الشيطان هو ترونه ما ل#ن ا،موحش موجودا ولا بشريا، موجودا شاهدتم أنكم تحسبوا

" الإكويني توما" القديس . ويرى(1) ال#فعى" فحيح هو ماتسمعونه فإن تكلمت وإذا
 الخطيئة" ويسميها أصلا، للمرأة وجود ولا ذكر ناقص المرأة أن( م1173 م،1115)

 العقل يخضع كما للوصاية، إخضاعها إلى (430م 354) أوغسطين دعا كما". ال#ولى
 .(1)ال#قوى للعقل يفالضع

 الحرية تلك عليها تقوم التي الحداثة أسس أن هذا كل على والتعريج القول يمكن سبق ومما
 خاصة العرب الحداثيون منه جعل التي السلوك، وحرية المعتقد وحرية التفكير، كحرية

 تمعنا فلو .مزيفة ادعاءات هي الحقيقة في ولكن الشعارات، هذه ومجدوا رنانة شعارات
 في إكراه "لا مبدأ على قامت لوجدناها الإسلامية، وقواعد وأسس قواعد أعظم في جيدا

 كالذمة وحدها يهمها ما كل في المطلقة الحرية الإسلام منحها قد المرأة أن وعلى الدين"
 وإلا بالذات هذا الحرية مبدأ في الصور بأبشع التناقض، ضربه الحداثي فالمشروع.  المالية

                                                             

 .59 ص :نفسه المصدر.  1
 .61 ص :نفسه المصدر.  2



  

251 
 

 لدى الحجاب فرنسا، لارتداء رأسها وعلى ال#وروبية الدول من الكثير فضر  نفسر فيما
 أن يجب بل ؟ شخصية حرية اللباس حرية أليست العامة، وال#ماكن المدارس، في المسلمات

 .(1) الشخصية الحريات أولى تكون

 ة،شخصي حرية لجسدها المرأة بيع في ترى الحداثة أن نجد التناقضات لهذه جيدا تمعنا فإذا
 ذلك ل#ن أبدا عنها يدافع أن مثقف ل#ي يمكن ولا كرامة ولا لها حرية لا الواقع في أنه حيث

 القيم تُخفي التي المحجبة والمرأة بها، يتغنون التي الحرية لا العبودية، صور من صورة يعد
: الولي مصطفى الدكتور يقول وكما المفيد، فبالمختصر.  نظرهم أثمة في تعتبر العتيقة

 أنوثتهن، عن ابتعدن كالرجال يكُنَّ  أن أردنا وكلما الاسترجال، إلى النساء دفعت حداثة"ال
 خائبون رجال إنهن مزيتين، تكونا أن يمكن ،والمرأة، ال#نوثة أن تصور عن عاجزات فإنهن
 بالدونية، الشعور متاهات في هدف ودون يائسات الخطر، إلى ويتعرضن فاشلات ونساء

 طريق على تسير أنها توهمها وهي المرأة أتعست التي وتناقضاتها، ةالحداث ببساطة إنها
 .(1)السعادة"

 سلام والإرهابفتراءات حول الإا: رابعالمبحث ال
ستغلت بعض الدوائر المعادية للإسلام والمسلمين في ديار الغرب، ظاهرة العنف إ تمهيد:

ولم تسلم منها بعض ال#قطار  التي تضررت منها أقطار العالم العربي والإسلامي، والإرهاب،
الغربية، وأخذت تحيي روح العداء للإسلام، وتخوف من انسياب دعوته في أوروبا وغيرها من 

أي: الخوف والهلع من  "الإسلاموفوبيا"دول الحضارة الغربية، وقد عرف هذا النزوع بظاهرة 
 "رج  ال ال دي ن"ولعل ما يثير اللوعة ويبعث على ال#سى في هذه المسألة، أن . الإسلام

المسيحي انخرطوا بقوة وعنفوان في تأجيج أوار هذه النار المستعرة وراحوا يثيرون اللغط حول 
.. وقب ل ح وال ي أربع سنوات، أطلق القسيس "الفداء"الجزاء بدل عقيدة "من اقتنع بعقيدة 

 "كت السادس عشربندي"الذي يعمل سكرتيراً خاصاً وقائماً بأعمال البابا  "جاينز فاين"جورج 
                                                             

 من الفرق بشؤون متخصصة شهرية إلكترونية سلسلة ، الراصد الحداثة، وتناقضات المرأة مصرية، كاتبة الرؤوف عبد فاطمة.  1
 م.1017 يونيو 11 الخميس ه 1433 شوال 169 العدد، السنة أهل منظور

 . 167ص  نفسه، المصدر. 2



  

251 
 

-وقد سارع  "أسلمة أوروبا" في الفاتيكان، تحذيراً شديد اللهج ة من موجة ما أطلق عليه:
مركز العلاقة مع الإسلام التابع إدارياً للكنيسة الكاثوليكية بفرنسا إلى  -عقب ذلك التحذير

سلام لماذا هذا الإقبال الكبير على الإ ،عق د مؤتمر حاشد ليجيب على سؤال جوهري هو
 دون غيره من ال#ديان والعقائد؟

ما كان ينبغي على قساوسة مسيحية بولس ورهبانها في أوروبا، أن يساهموا في حملة 
النصرانية قبل مؤتمر  التخويف من الإسلام.. ولو كانوا على شيء من الحق الذي كانت علي ه

حركة انتشار الإسلام في م( لظاهروا  315سنة )نيقية المنعقد في العشرين من شهر مايو أيار 
 ئۇ ئو ئو ئيبلدانهم، فإن  كتاب هذا الدين القرآن الكريم يقول عن السيد المسيح 

 ی ی ی ئى ئى ئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇ

 ٿ ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ ئيويقول أيضا:، (1) ئى ئم ئح ئج ی

. لكنهم للأسف يلوفون بصمتِ أهل (1) ئى ڤڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ
والعلاقات ال#ئمة، والجرائم المختلفة والحروب القبور أمام انتشار الإلحاد والشذوذ الجنسي 

الظالمة وترويع الآمنين ونهب خيرات الشعوب بالباطل تحت التخويف بالقوة العسكرية 
والحصار الاقتصادي، والتدخل في الشؤون الداخلية للدول والشعوب المغلوبة على أمرها.. 

وإقبال الفلاسفة والمفكرين  إلخ.. إنهم لا يتحركون إلا عندما يشاهدون انتشار الإسلام
والباحثين وال#دباء والفنانين والسياسيين والدبلوماسيين في كل بقاع المعمورة على دراسته، 

إن هذا النزوع يعني بوضوح  والاقتناع بصلاحيته ال#بدية للزمان والمكان والحاضر والمستقبل.
تسري في قلوب ، ل أسفأن روح بطرس الناسك الموروثة عن نصرانية بولس، ما تزال مع ك

وقد  أصحاب القرار من ساسة ورجال دين في قارة أوروبا، وفي ديار الغرب بصفة عامة.
أدركت منظمة المؤتمر الإسلامي )التعاون الإسلامي حاليا( مدى خطر هذه المسألة، 
وتداعياتها وأثرها على الدعوة الإسلامية، داخل البلدان الإسلامية وخارجها، فوجهت مؤتمر 

                                                             

 .45آل عمران: سورة .  1

 .171لنساء: سورة ا.  2



  

251 
 

إلى  (م1007) وزراء خارجيتها المنعقد بباكستان خلال ال#سبوع الثالث من شهر مايو سنة
الاهتمام بهذه المسألة ودراستها دراسة عميقة مستفيضة خاصة بعد أن سعت الكثير من 
دوائر الكيد المتربصة بالدعوة الإسلامية، إلى الربط بين الإرهاب وغيره من الشرور وبين 

 .(1)الإسلام ذاته

 السماحة الإسلاميةالمطلب الأول: 
محمد عمارة في كتابه "السماحة الإسلامية.. حقيقة الجهاد والقتال الاسلامي قدم المفكر 

والإرهاب" معركة فكرية تهدف لجلاء الغموض عن مصطلحات شائكة. فقد جمع في 
ة عما تناولها أسلوب مناقشته للأفكار بين الفلسفة العالية والتبسيط، ليقدمها بطريقة مختلف

سابقوه، خصوصاً أنه يبحث في مصطلحات شائكة بالنسبة للمسلمين خاصة والمجتمع 
الدولي عامة، فأي انزلاق في أي تعريف يؤدي إلى تشويه هذه المصطلحات في الفكر 
الإسلامي. إلا أنه استطاع أن يعطي كل مصطلح حقه من الفكر الإسلامي، مؤسساً لهذه 

 اقض لها تماماً، وهو السماحة الإسلامية.المصطلحات بمصطلح من

يقسم الباحث كتابه إلى جزأين، ال#ول تحت عنوان السماحة الإسلامية. والجزء الثاني حقيقة 
يصف محمد عمارة  ما بين مصادر ومراجع. 34الجهاد والقتال والإرهاب، مستنداً فيه إلى 

المعاملات والعطاء بلا حدود، السماحة في الإسلام بأنها ليست فقط المساهلة واللين في 
بل هي دين مقدس ووحي إلهي وبيان نبوي، أي منهاج الدين والشريعة. وقد بين الكاتب  

التي  -إن السماحة قال: " كيف أسس لها القرآن وفقاً لرؤية فلسفية إسلامية للكون والوجود.
مقابل، أو حاجة  تعنى: المساهلة واللين فى المعاملات، والعطاء بلا حدود ودونما انتظار

في النسق الإسلامي ليست مجرد كلمة تقال ولا شعار يرفع -إن هذه السماحة  .إلى جزاء
ولا حتى صياغة نظرية تأملية ومجردة، كما أنها ليست مجرد فضيلة إنسانية، يمنحها حاكم 

وإنما هي دين مقدس، ووحى إلهي وبيان نبوى لهذا الوحى الإلهى وتجسيد  ،ويمنعها آخر
بيق لهذا الدين في دولة النبوة وفى دولة الخلافة الراشدة وفى التاريخ الحضارى للشرق وتط

                                                             

 .141م، ص 1010 ،1المعاصر، دار الفكر الجامعي، الإسكندرية، ط قضايا الفكر الإسلامي، عبدالله ال#شعل. 1



  

222 
 

بل، ل#ن هذه السماحة هي .. هذه اللحظات الإسلامي منذ ما قبل أربعة عشر قرناً، وحتى
ثمرة للدين الخالد والشريعة الخاتمة، فإنها ستظل منهاجا للإسلام والمسلمين إلى أن يرث 

 .(1) "ن عليهاالله ال#رض وم

كون هذا الوجود يوجد فيه حق هو الله، والخلق أي جميع عوالم المخلوقات. وهناك واجب 
الوجود وهناك الوجود أي المخلوق لواجب الوجود. وفي هذا التصور الفلسفي الإسلامي 
تكون الوحدانية وال#حدية فقط للحق واجب الوجود، بينما تقوم كل عوالم الخلق على التعدد 

ختلاف والتمايز باعتبار هذا قانوناً إلهياً تكوينياً، ال#مر الذي يستلزم لبقاء هذه السنة والا
تعايش كل الفرقاء المختلفين، أي سيادة خلق السماحة في العلاقة بين الشعوب. فبدون 

الكاتب. لتكون هذه هي نطرية السماحة يحل الصراع الذي ينهي ويلغي التعددية، حسب 
الإسلامية للكون والوجود، وأما عن التأسيس القرآني لها فقد استشهد ببعض  الرؤية الفلسفية

نطلاقاً من هذه إ (.119–112، هود: 11، الروم: 13الآيات في كل من )سورة الحجرات: 
النظرة يرى الكاتب أن العدل هو معيار النظرة القرآنية وأساس السماحة حتى في رد العدوان 

، سورة المائدة: 151، سورة ال#نعام: 135لآيات )سورة النساء: وإنزال العقاب، ويستشهد با
(. وتأسيساً على هذا العدل الإلهي أسس 112 -115، سورة النحل: 194، سورة البقرة: 1

القرآن سماحة الإسلام في النظر للمواريث والنبوات والرسالات، كون القرآن لم يأت منافياً 
 كان العقيدة فيها ومصححاً لما طرأ عليها.لما سبقه، بل مصدقاً له مستوعباً ل#ر 

ل ق د ب دأ الق رآن الك ري م ف أسس للسماحة الإسلامية على قاعدة "لقد صرح الدكتور عمارة: 
سبحانه -هو الله « حق»ففي هذا الوجود هناك:  والوجود. الإسلامية للكون الرؤية الفلسفية

، وهناك «واجب الوجود»ناك : ه .المخلوقات ع وال م ، يشمل جميع«خلق»و  -وتعالى
الواحدية »الوج ود.. وفي هذا التصور الفلسفي الإسلامي تكون  المخلوق الواجب« الوج ود»

-بينما تقوم كل عوالم الخلق .للحق.. الله سبحانه وتعالى.. واجب الوجود فقط« وال#حدية
ومن عدا  -الإلهية لذاتأي كل م ا ع دا ا-والنباتية والحيوانية والإنسانية والفكرية  المادية

                                                             

 .9ص  "السماحة الإسلامية.. حقيقة الجهاد والقتال والإرهاب" . محمد عمارة، 1



  

221 
 

هذا التنوع والتعدد والتمايز  والاختلاف. باعتبار الذات الإلهية على التعدد، والتنوع، والتمايز،
تبديل لها ولا تحويل، ال#مر الذي  والاختلاف قانونا إلهيا تكوينيا، وسنة من سنن الله التي لا

كل الفرقاء المختلفين، وتعارف تعايش  -يستلزم   لبقاء هذه السنة الكونية قائمة ومطردة 
في العلاقات بين ال#مم والشعوب، والثقافات،  جميع عوالم الخلق.. أي سيادة خلق السماحة

والشرائع، والملل، والديانات، وال#جناس، وال#لوان،  والحضارات، والمذاهب، والفلسفات،
ويفني التعددية محل فبدون السماحة يحل الصراع الذي ينهي ويلغى  واللغات، والق ومي ات..

 في الاختلاف والتنوع بكل -سبحانه وتعالى-ال#مر الذي يصادم سنة الله  ،والتعارف التعايش
 .(1)"عوالم المخلوقات

السماحة،  على هذه الرؤية الفلس ف ي ة الإسلامية للكون وال وج ود أق ام الإسلام مذهبه في
هذا النحو الذي أراده  ع عوالم الخلق علىباعتبارها فريضة دينية، وضرورة حياتية، لتكون جمي

آيات  وفي التأسيس القرآني لهذه الرؤية الفلسفية الإسلامية للكون والوجود ، نقرأ في الله.
 ڇ ڇڇ ڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ئي الذكر الحكيم:

وقبائل..  فالإنسانية تتنوع إلى ش ع وب .(1)ئى ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڌڎ ڌ ڍ ڍ
وهذه ال#مم والشعوب . ها وتعارفها في الإطار الإنساني العاموالسماحة هي السبيل إلى تعايش

 ئيكآية من آيات الله   -قومياتها ومن ثم-والقبائل تتنوع أجناسها وألوانها وألسنتها ولغاتها 

 ھ ھ ہ ہ ہہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ں

والقوميات في إطار الحضارات  . والسماحة هي السبيل لتعايش ال#جناس(3)ئى ھ ھ
وهذه ال#مم والشعوب تتنوع دياناتها وتختلف ملله ا  ه القومياتالجامعة لشعوب هذ

وثقافاتها وحضاراتها، باعتبار ذلك سنة من سنن الابتلاء  وشرائعها، وتتعدد مناهجها
وحتى يكون هناك تدافع وتسابق بينه ا جميعا على  .والش ع وب والاختبار الإلهي لهذه ال#م

                                                             

 .13-11. المصدر السابق: ص1

 .13الحجرات: . سورة 1
 .11الروم: . سورة 3



  

222 
 

 ڻ ڻ ڻ ںں ڱ ڱ ڱ ڱ ئيميادين الخيرات  طريق الحق وفي

 ۓ ۓ ے ھے ھ ھھ ہ ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ

 پپ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئي ،(1)ئى ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ
والمفسرون لهذه . (1) ئى ڦ ٿٿ ٿ ٺٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ

الاختلاف وذلك التنوع وتلك التعددية في الشرائع والمناهج  الآيات يقولون عن هذا
 .(3)«ف خلقهموللاختلا»إنها علة الخلق وأن المعنى:  والثقافات والحضارات ،

في عمران  وبدون السماحة يستحيل تعايش هذه التعددية، التي هي علة الوجود، وسر التسابق
وانطلاقا من هذا الموقف القرآني، الذي جعل هذا التنوع سنة إلهية وقانونا   هذا الوجود.

 سهو أسا، كونيا،كان العدل   الذي هو معيار النظرة القرآنية وروح الحضارة الإسلامية
السماحة  ففي التأسيس ل ه ذه .السماحة الإسلامية في التعامل مع كل الفرقاء المختلفين

 ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ئي: العادلة يطلب القرآن الكريم منا العدل مع النفس والذات

 ڳ گ گ گ گ ک ک کک ڑ ڑ ژ ژ ڈڈ ڎ ڎ ڌ

 ئيې: ويطلب منا العدل مع الآخر. (4)ئى ں ں ڱ ڱڱ ڱ ڳ ڳڳ

 پ ٻ ٻ ٻ ٻ ئيو  ،(5)ئى ئوئو ئە ئە ئائا ى ى ېې

 ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ پ پ

 ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹٹ

 ڄ ڄڄ ڦ ڦ ڦڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ ئي ،(6)ئى چ ڃ
                                                             

 .42المائدة: . سورة 1
 .۸۸۱،  ۸۸۱هود: . سورة 1
 .115-114، ص9رطبی، الجامع ل#حکام القرآن، ج. الامام الق3

 .97النساء : سورة  .4
 .15الشورى: سورة  .5
 .135النساء: . سورة 6



  

223 
 

بل ويوجب الله سبحانه وتعالى علينا العدل . (1) ئى ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ
 ۓ ےۓ ے ھ ھ ھ ھ ہ ہ ئيحتى مع من نكره 

 ۉ ۉ ۅۅ ۋ ۇٴۋ ۈ ۈ ۆ ۇۆ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ

 ى ې ې ې ې ۉ ۉ ۅ ئييضا: وأ، (1)ئى ې ې ې ې

 ئىئى ئې ئېئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇئۇ ئو ئو ئە ئائە ئا ى

التأسيس القرآني للسماحة الإسلامية على "ذلك هو  .(3)ئى ی ی ی ی ئى
والوجود، المحكومة بسنة التعدد والتنوع والتمايز والاختلاف، كقانون  الرؤية الفلسفية للكون

 ة وفريضة واجبة لبقاء قانون التنوعال#مر الذي يجعل السماحة ضرورة لازم ،أبدي تكويني أزلى
والثقافات  والاختلاف عاملًا ومرعيا في عوالم المخلوقات والفلسفات والشرائع والديانات

 .(4)والقوميات والحضارات"

 حقيقة الجهاد والقتال والإرهابالمطلب الثاني: 
وخاصة الكاتب، نظرية تعاني هذه المصطلحات الثلاثة من خلط كبير في المضمون، حسب 

مصطلح الجهاد الإسلامي، ورجح الكاتب السبب في النظر للآخر من خلال الذات، كون 
هذه النظرة تؤدي إلى صب الآخر في قوالب الذات، أي إلغاء وتجاهل الفروق بين الديانات 
والثقافات والحضارات، وذلك بدلًا من التمييز بين ال#شباه والنظائر التي تجمع النماذج 

يرى الكاتب أن المصطلحات هي بمثابة أوعية يستخدمها  فروق التي تمايز بينها.الثقافية وال
ويتداولها الجميع، لكن محتويات هذه ال#وعية )مضامين المصطلحات( تختلف وتتمايز لدى 

بعض العلماء الغربيين الذين أن يعتبر الكاتب  أصحاب ال#نسق الفكرية رغم وحدة المصطلح.
سلامية، وقع معظمهم في خطأ النظر إلى الذات الإسلامية، من قاموا بدراسة الحضارة الإ

                                                             

 .151ال#نعام: . سورة 1
 .2المائدة: . سورة 1
 .1 ة:المائدسورة  .3

 .16. 13  11، ص  "السماحة الإسلامية.. حقيقة الجهاد والقتال والإرهاب"محمد عمارة،  . 4



  

224 
 

خلال منظار المعايير التي حكمت مسيرة الحضارة الغربية )الكنيسة( والتاريخ الحضاري 
الغربي وما شهده من صراعات.  ثم يسرد فحوى الحرب الدينية المقدسة التي شنها 

عاوى الدينية، ذلك أنها اعتبرتها حرباً الصليبيون على المسلمين، حيث غلفتها الكنيسة بالد
ضد الكفار لتخليص قبر الله )المسيح( من أيدي هؤلاء الكفار. معلنة أنها حرب إلهية لذات 
الله، وفرسانها يحملون مفاتيح الجنة، وأن دم المسلمين أعظم قربان لله الخالصة. لتحجب 

س عليها الغربيون مصطلح الجهاد مقاصدها الإمبريالية، وكانت فكرة هذه الحروب هي التي قا
 الإسلامي.

 حقيقة الجهاد الإسلاميالمطلب الثالث: الحرب الديني المقدس و 
إدعي المدعون المغرضون والجاهلون المتجاهلون أن الجهاد في الاسلام عبارة عن حرب 

، فالإيمان تصديق الاسلامي ينفي الكاتب صفة الحرب الدينية على الجهادديني مقدس و 
ي يبلغ مرتبة اليقين، وهو سر بين المؤمن وخالقه، لا يتأتى إلا من خلال الفهم والإقناع، قلب

، وسورة 6سورة الكافرون:        )ولا يمكن أن يكون ثمرة ل#ي لون من الإكراه، مستشهداً ب 
(. بالإضافة إلى أنه لا يمكن حصر الجهاد في القتال فقط، بل هو في كل 19الكهف: 

ة كمجاهدة العدو والشيطان والنفس. ويستفيض الكاتب هنا من خلال تبيان ميادين الحيا
حقيقة الجهاد، مبيناً مفهومه اصطلاحياً في اللغة العربية والقرآن، مستشهداً بذلك من القرآن 

 والسنة وتعاريف العلماء والفقهاء وحتى مفكري الغرب الذين أنصفوا هذا المصطلح.

 أي حرب ويستنكر ينكر الإسلام ل#ن م ق دس ة؛ ديني ة حربا سلي الإسلامي الجهاد قال: "إن
 لا خالقه، وبين بين المؤمن سر وهو. اليقين مرتبة يبلغ قلبي تصديق الإسلامي فالإيمان دينية،
 الإكراء ألوان من لون ل#ي يكون ثمرة أن يمكن ولا والاقتناع، والإقناع والعلم بالفهم إلا يتأتى

 ال م ح ك م ة ال ق اع دة الكريم ال ق رآن ولذلك، ق ر -قتاليا عنفا الإكراه هذا يكون أن عن فضلاً -
 وإنما الدين، في الإكراه عن النهي» فقط تعني لا والتي (1)ئى ئمئى ئح ئج ی ئي :والح اك م ة

يش م ل  الإكراه إذ!  الإكراه طريق عن تدين أو دين هناك يكون أن «نفى» -أيضا- تعنى
                                                             

 .156: ة البقرة. سور 1



  

225 
 

 بحال «إيمانا»يثمر  أن يمكن ولا البواح، واالكفر الصراح «شركال» من أخطر وهو «نفاقا»
 ڤ ئي: تق ول للمخالفين التي الآيات الكريم القرآن في شاعت ال#حوال. ولذلك، من

 تحدد والتي ،(1)ئى چچ چ چ ڃ ڃ ڃ ئي .(1)ئى ڦ ڦ ڦ ڤ
 ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گگ گ گ ک ک ئي الاعتقاد في الرسالة مهمة

 ۀہ ۀ ڻ ڻ ئي.(4)ئى ۈۇٴ ۈ ۆ ۆ ۇۇ ڭ ڭ ڭ ئي .3ئى ڱ

 .(5)ئى ھ ھ ہ ہ ہ

 آثار سوء من أثرا هو المقدسة الدينية الحرب وبين الإسلامي الجهاد بين الخلط كان وإذا
 يختزلون فيه الذين يقع آخر خطأ هناك الإسلام، فإن تصوير في النية سوء أو للإسلام، الفهم

 عصر في رسه المسلمونوما الكريم، القرآن عنه تحدث الذي القتال في الإسلامي الجهاد
 الإسلام. تاريخ امتداد وعلى النبوة،

 -الإسلام الذي شرعه القتال من أعم- إسلامية فريضة هو الذي الإسلامي الجهاد أن وذلك
 وليس الجهاد، من الجانب العنيف هو القتال ق ت الا، إذ ج ه اد ك ل وليس ج ه اد قت ال فكل
 و بيان أنواعه و مصاديقه.ثم تکلم عن معنی الجهاد  (6)الجهاد كل

 حقيقة القتال في الإسلامالمطلب الرابع: 
يميز الكاتب بين الجهاد والقتال، كون ال#خير شعبة من شعب ال#ول، فالجهاد أعم من 
القتال، ثم يبن الكاتب من خلال الشرح المطول والمسند للمنطق أن في الإسلام تشريعاً 

الحالات. ذلك أن الإسلام دين ودولة ووطن،  مضبوطاً يجوز القتال أو يوجبه في بعض

                                                             

 .6: . سورة الكافرون1
 .19: . سورة الكهف1
 .99: سورة المائدة .3
 .45: ق سورة .4
 .107: . سورة ال#نعام5
 .51_51، ص  "السماحة الإسلامية.. حقيقة الجهاد والقتال والإرهاب"محمد عمارة،  .6



  

222 
 

 – 143، 24 -25)سورة البقرة:    والإخراج من هذا الوطن يعتبر موتاً للإنسان مستشهداً ب 
(. لذا يتطلب الدفاع عنه، فالإسلام لا بد له من وطن حر، وهو شرط لإقامة الدين 144

خلاف الله لجنس، لهذا وقف والقيام بأمانة العمران، وهي المهمة العظمى من وراء است
الحفاظ على الدين وحرية الدعوة إليه وتحرير ضمائر و هي  الإسلام القتال عند هذه المواضع

 في المرتبة ثانيا. الحفاظ على الوطن من العدوانأولا و  المؤمنين به من الفتن

على المنطق  محمد عمارة بأن الإسلام لا يريد الصراع، فهذا ال#خير مبنيالدكتور يقر المفكر 
الذي ينهي الآخر، بل مبني على التدافع الذي هو حراك يحل التوازن محل الخلل الذي 

لا يمكن أن يتحدث الكاتب عن القتال في الإسلام دون  يصيب علاقة الفرقاء المتمايزين.
(، كون هذه الآيات تستعمل كدليل 16 – 1أن يذكر الآيات التي جاءت في )سورة التوبة 

للحض على قتال المشركين وإرهابهم أينما وجدوا، ولكن ببراعة يبين الكاتب فقه  من القرآن
 :(1)في ثلاثة توجهاتوصنفهم حيث بين أن الآيات تميز المشركين . هذه الآيات

 .4. مشركون يعاهدون المسلمين يحترمون الوعود، الآية 1

 .6ية . مشركون محايدون لا يعرفون الحقيقة ليتخذوا لهم موقفاً، الآ1

وهذه الفئة هي من يتوجب 10 -11. مشركون ينقضون العهد ويقاتلون المسلمين، الآية 3
 فيها القتل.

الجهاد  هو الذي القتال فإن القتال، من أعم الإسلام في الجهاد كان يقول الدكتور: "وإذا
– متميزة ثمرته للجهاد تحصى لا التي السلمية الشعب من واحدة شعبة هو والذي العني ف،

 الروح إزالة القتل: هو بينما الحياة، قوت هو: فالموت الطبيعي، الموت عن -القتل وهي
 ولا بل– شك هناك الإزهاق وليس هذا يتولى الخارج من فاعل بفعل الحياة وقوت وإزهاقها،

 الحالات، بعض في يوجبه أو يجوز القتال مضبوطا تشريعا الإسلام في تجد أن في –غرابة

                                                             

 . 64_63، صالمصدر السابق.  1



  

221 
 

 بد لا الإسلام في فالدين .(1)ونظام" واجتماع ووطن وأمة. ودولة دين الإسلام أن ذلك
 أن بها المكلف يستطيع فردية، تکاليف مجرد ليس هذا الدين ل#ن فيه؛ يقام وطن من لإقامته
 -الفردية التكاليف جانب إلى– فيه وإنما للناس، الظهر أو بإدارة الناس، عن بمعزل يقيمها

 بد لا أي واجتماع، وسلطة ومؤسسات ونظام وجماعة أمة في لاإ لاتؤدي اجتماعية تكاليف
 التكاليف الفردية؛ من وأهم أك د هي والكفائية، الاجتماعية التكاليف وهذه وطن ودولة من له

 عن إثم التخلف بينما فقط، الفرد على يقع الفردي التكليف عن التخلف في الإثم ل#ن
 التكاليف أغلب إن بل .جمعاء ال#مة على قعي -الكفائي- والاجتماعي الجماعي التكليف

 إقامتها أضعاف أضعاف الجماعة وثوابها في جماعة، في وتقام تؤدى الإسلام في الفردية
إقامتها   ذروة تتمثل التي النصرانية عن الإسلام بها تميز الحقيقة التي الجماعة. ولهذه خارج
 بدونه الوعاء الذي هو الوطن كأن والناس، والدنيا للعالم الظهر تدير التي الرهبانية في كاملة

 قيمة الإسلام رفع –أيضا– الحقيقة وتكاليفه ولهذه وفرائضه الإسلام شعائر جملة تقُام لا
 في حرا يعيش أن في واجبه بل– المواطن وحق واستقلاله وسيادته، الوطن حرية على الحفاظ

 الإخراج أن عن حديث الكريم نالقرآ في فجاء الحياة. مقام إلى هذه القيمة حر. رفع وطن
 ٻ ٻ ٱ ئي :ال#حياء عداد من الإنسان يخرج الذي للقتل ومساو الديار معادل من

 ٿ ٿ ٿ ٿ ٺٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ پ پ پ ٻ ٻ

 -كذلك- القرآن الكريم في وجاء. (1)ئى ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ
 أن نتعلم ومنها ،ال#مم على بعض -وتعالى سبحانه- الله أخذها التي المواثيق بنود إلى الإشارة
 ئي: الحياة من والإخراج الدماء م ع ادل لسفك هو الوطن، من والحرمان الديار، من الإخراج
 ڀ ڀ ڀ ڀ پ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ

 ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ

 ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ

                                                             

 .62. المصدر السابق: ص 1
 .66: ء. سورة النسا1



  

221 
 

 ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چچ چ چ ڃ ڃ ڃڃ

 گ گ گ ک کک ک ڑ ڑ ژ ژ ڈڈ ڎ ڎ ڌ ڌ

 .(1)ئى ڳ گ

 في ويسالتهم لوطنية أهله ثمرة هو الذي وحريته الوطن استقلال الكريم آنالقر  جعل ولذلك
 استقلال في فرطوا عن الذين عبر بينما الوطن. هذا ل#هل حياة ذلك وجعل عنه، الدفاع
 ع ودة فيها، التفريط لهم سبق الذين الوطنية إلى الروح عودة من وجعل «أموات» بأنهم وطنهم

 ڱ ڱ ڱ ڱ ئيالموت والموات. قال تعالي:  وأصابهم سبق الذين إلى الحياة لروح

 ھ ھ ھھ ہ ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ں ں

 ۈ ۈ ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ے ے

 لضعف أخرجوا الذين وليس ديارهم من خرجوا فالذين .(1)ئى ۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ
ويشربون.  يأكلون ألوف أنهم مع أموات، هم وطنهم، أع داء م ق ائ ل ة وجبن عن وطنيتهم، في

 مقام هو هذا الممات. ول#ن بعد لهم إحياء هو لوطنهم، واستخلاصهم إليهم، دة الوطنيةوع و 
 للحفاظ واجبا وأحيانا واردا الجهاد القتالي كان وشريعته الإسلام دين لإقامة وضرورته الوطن
 كامل الإسلام. يقام لا بدونه الذي الوعاء الوطن على

 الاعتقاد حرية عن العدوان قاصده أي ردم هي وتلك الإسلام في القتال حقيقة هي تلك
 الوطن، حرية عن العدوان لله. رد كله الدين والتدين ويكون فتنة تكون لا حتى والضمير،

 أن يمكن لا حريته بدون والذي مواطن حر، هناك يكون أن يمكن لا حريته بدون الذي
 لا الاستثناء الجهاد، وهو شعب من شعبة مجرد إنه الإسلام فرائض إقامة حرية تتحقق
التقدم    إلى تقود التي الجبلة وليس المكروهة الفريضة وهو بقدرها تقدر والضرورة التي القاعدة

 الإسلام. نطاق خارج وثقافات فلسفات زعمت كما

                                                             

 .25-24: . سورة البقرة1
 .144-143: سورة البقرة .1



  

221 
 

 حقيقة الإرهابالمطلب الخامس: 
 يبين الكاتب من خلال هذا الجزء، كيف أن الإسلام بر أ سائر الديانات من أن يكون العنف
 والإرهاب والإكراه وترويع الآمنين سبيل أي منها إلى الدعوة اليهودية أو النصرانية أو الإسلام.

يعود الكاتب إلى آيات سورة ال#نفال، مبيناً أن القرآن دعا المسلمين لإعداد العدة لردع 
 وتخويف المخادعين والغادرين، وهو تخويف يثمر إعداد القوة الرادعة، أي أنه العنف الذي

ينفي العنف والإكراه والقتال. فهو كالعقوبة الرادعة إعلانها يمنع ويردع عن الجريمة، ومن ثم 
يمنع تطبيقها، ولا علاقة لهذا الإرهاب بترويع الآمنين وإكراههم بالعنف والقتال. والإكراه 

 .(1)( في الفكر الغربيTerror -الذي هو معنى مصطلح )الإرهاب

هو الضمان لتحقيق ال#من والسلام و التخويف الرادع للأعداء، وهنا يكون الإرهاب بمعنى 
ثم يستعرض الكاتب الاتهامات التي وجهت للإسلام ودعوته للعنف والإرهاب، من  للجميع.

طرف كل من القس بات روبرتسون مؤسس جماعة "التحالف السياسي المسيحي" والكاتب 
ب بضرب أمثلة في معاناة الشعوب التي برنارد لويس ومارغريت تاتشر، والتي رد عليها الكات

مورس عليها الاستعمار في كل من العراق والشيشان وفلسطين وبورما. والحروب الصليبية 
ومئات الشركات العابرة للقارات، التي تنهب ثروات الشعوب المسلمة، كذلك الاضطهاد 

 11ات والتمييز العنصري الذي يعاني منه المسلمون في الدول الغربية بعد هجم
 .1001سبتمبر/أيلول 

اليهود  إليهثم ينتقل المفكر محمد عمارة إلى ما سماه التراث اليهودي )فهو يرى أن ما يدعو 
اليوم ليس شريعة موسى عليه السلام. ما جاء فيه من دعوة لقتل الشعوب دون رحمة، وبعض 

على أرض فلسطين  الفتاوى الحاخامية التي تضع هذا التراث الدموي في الممارسة والتطبيق
المسلمين لو  أن دكتورفي ال#خير، يقول ال .(1)وغيرها من ال#مثلة التي استفاض فيها الكاتب

                                                             

 .69، ص"السماحة الإسلامية.. حقيقة الجهاد والقتال والإرهاب"محمد عمارة، د. . أنظر: 1 

 .77-73، ص  "السماحة الإسلامية.. حقيقة الجهاد والقتال والإرهاب". محمد عمارة، 1



  

212 
 

أعدوا العدة التي أمرهم الله بها واتخذوا أسباب القوة والعزة فأخافوا الطامعين في ال#وطان 
 .(1)والثروات لما حدث هذا الإرهاب الذي أصبحوا أول ضحاياه وأول المتهمين به

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 النتايج:أهم 

فيه جميع ت قد بذلو  الموضوع من هذ البحث المتواضع الذي تتضح فيه أهميةي بعد انتهائ
منهجية لموضوع ي من خلال تطرق، بذلها لإتمامه لهذا المستوى نيالتي يمكن يجهود

من ستخلص جملة أأن  تحاولرحمه الله في تناول مشاكل الدعوة، محمد عمارة الدكتور 
 :النتائج تمثلت في

                                                             

 .72المصدر السابق: ص  . 1



  

211 
 

عضوا مجمع البحوث . محمد عمارة هو مفكر إسلامي ومؤلف ومحقق وداع .1
ليسانس مرحلة الحفظ القرآن الكريم وهو صغير ودرس  .الإسلامية بال#زهر الشريف

الدكتوراه في مرحلتي الماجستير و سلامية وكذلك درس الإ في اللغة العربية والعلوم
تميز فكره و  ى العديد من الجوائز والشهادات التقديريةتحصل عل. سلاميةالإالعلوم 

بينا لقد و  .لى المدارس الوسطيةإينتمي  .مة وتدعيم شريعتهابدفاع عن وحدة ال#
 ميزاته الفكرية ومنهجيته في تناول القضايا العلمية المعاصرة.

قام و  والدعويةالفكرية  في كل المجالاتوكبيرة بجهود كثيرة الدكتور محمد عمارة قام  .1
صدى لبعض الشبهات و  بالرد على المناصرين والمحرفين من خلال مؤلفاته

 والمعاندين. والحرف والبدع والمقولات الباطلة للمخالفينوالإفتراءات 
لى إ تلفاظ والمصطلحات التي تطرقمحمد عمارة في مؤلفاته بعض ال#الدكتور ذكر  .3

: منها نذكروالعقدية الفكرية  صطلاحية من الناحيةالإاللغوية و الدلالة  شرحها ذات
والحداثية والتنوير والعقلانية والتغريب ، والماركسية، علمانيةالالتنصير والتبشير و 

والتعددية والتجديد وغيرها من المواضيع والموضوعات المهمة في ساحة الدعوة 
محمد عمارة عدة فوارق جوهرية التي تخص الفقيد ذكر وت والثقافة الإسلامية

صولية بين الغرب : ال#مثل لذكر أهمها ين الإسلامية والغربية التي تطرقناالحضارت
أن هوية و  والإسلام والإسلام، التأويل بين الغرب والإسلام، المرأة بين الغرب

 .في المستقبلبالغة الحضارات سوف تكون ذات أهمية 
كحل  لامتكاممحمد عمارة أن يقدم للأمة مشروعاً حضارياً نهضوياً الدكتور حاول  .4

ضد هجمات والمسلمين للخروج من مرحلة التخلف والتبعية والدفاع عن الإسلام 
 .والمستعمرين الغرب

جمع وحقق ودرس ال#عمال الكاملة ل#برز أعلام اليقظة الإسلامية الحديثة أمثال  .5
، وأحيا تراث علماء ال#مة وغيرهما جمال الدين ال#فغاني ومحمد عبدهالسيد 

 .الإسلامية
مد عمارة إلى إحياء تراث المعتزلة، وقد وجد في الفكر الإعتزالي ما يدعو إتجه مح .6

أحيا ضمن ما  وذلك إلى تأسيس فلسفة إسلامية وفكر عقلاني مؤمن جدير بالتدبر



  

212 
 

في العصر الحديث، سلامية تراث أبرز تيارات التجديد والإصلاح في حركة اليقظة الإ
 .مدرسة ال#فغاني ومحمد عبده العصرانيةمثل 

محمد عمارة حول الدفاع عن الإسلام ورد الدكتور تمحورت معظم كتب ودراسات  .7
الشبهات المثارة حوله، حيث شن ثورة على ال#فكار العلمانية والتغريبية، وعلى أفكار 

علمانية في لالغلو والجمود. وقد فرق عمارة بين العلمانية الغربية والعالمية الإسلامية، فل
ي يعتمد على العقل ويرفض السماء والتشريع الإلهي نظره نموذج مركزي حدود

ويقصي ال#خر، أما العالمية الإسلامية فهي ترفض الإنفراد بالعالم وتهتم بالتدافع 
والتسابق من أجل الرقي والتقدم الذي يحقق التعددية الحضارية رافضا للفردية 

 والمركزية والإنغلاق على الذات أو إلغاء الآخر حضارياً.
محمد عمارة إلى تيار التجديد في موقفه من الوافد، هذا التيار الذي يدعو إلى ينتمي  .2

المحافظة على التراث وال#خذ بما هو نافع ومفيد من الوافد، وبما يحفظ للأمة 
 .الحضاري هويتها وإستقلالها

ميز محمد عمارة برؤية نقدية بين التنوير الغربي الذي يحل العقل والعلم والفلسفة  .9
 والوحي والدين، والتنوير الإسلامي الذي ينطلق بإتجاه المطلق يؤمن بالدين محل الله

والوحي، ويعتبر الوحي مصدراً من مصادر المعرفة، وهذا ال#خير هو الذي يدعو إليه 
محمد عمارة ويتبناه، ويؤكد على أن التنوير الحقيقي بما يحافظ على الموروث 

 الإسلامي ويحافظ على هوية ال#مة.
مشروعه النهضوي على تبني مشاكل الدعوة وال#مة و محمد عمارة اول الدكتور تن.10

ثلاث مرتكزات أساسية، أولها الوسطية الإسلامية التي ينتمي ويدعو إليها، فهي 
يمكن من خلاله رؤية الإسلام الحقيقي، ويسميها الوسطية  ذيبمثابة المنظار ال

بين المتقابلين، وتكون موقفا ثالثا الجامعة التي تجمع عناصر الحق والعدل من القط
متميز عن ال#ول ومتميز عن الثاني، ولكنه ليس مغايراً تماماً لكلا القطبين. وثاني هذه 
ال#صول هي العقلانية المؤمنة التي تألقت في المشروع النهضوي لليقظة الإسلامية، 

يمان الإسلامي وهو يرى أن العقلانية المؤمنة نابعة من الدين ومهمتها الدفاع عن الإ
بالمنطق العقلاني الداعم للوحي والنقل الإسلامي. أما ثالث هذه المرتكزات هو 



  

213 
 

الإيمان بالتعددية، حيث تناول محمد عمارة هذه القضية وفرق بينها وبين الواحدية 
التي لا أجزاء لها، وأن التعدد تنوع بخصائص معينة ينبع من وحدة جامعة وبدون 

تصور تنوع وخصوصية وتميز ومن ثم تعددية، فلإسلام ينظر إلى الوحدة الجامعة لا ي
الإسلامية. إذن  قضية التعددية فيراها قانون التنوع الإسلامي في إطار الوحدة

فالتعددية ال#صل والقاعدة والقانون، والعالم يجب أن يكون منتدى حضارات لا 
 وتصرع غيرها. هي حضارة واحدة تصارع

 أمام شخصية عظيمة تقد قصر  يعلم بأنأ يية البحث رغم أننبنهات كون قد جئأوبهذا 
 إيصال المعلومات صغيرة أو كبيرة على هذه تكانت ولا زالت صداء مستمرا وقد حاول

وأشكر ولاسيما في تناوله مشاكل الدعوة الشخصية وعلى جوانبها العلمية والدعوية الخاصة 
ه الداعية الصورة الواضحة على هذ في إعطاء ولو بالقليل يقد وفقنوأرجوه و العلي القدير الله 

 والمشاركة في حل أزمة ال#مة وإبراز جوانب هذه المهمة. الكبير وفكره المنير
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 :التوصياتأهم 



  

214 
 

، رحمه الله محمد عمارة وبعد هذه الجولة العلمية السريعة حول واحد من أعلام أمتنا الدكتور
حسب تفكيري وترجيحي قسمين  وقد قسمتها إلي صياتنوه إلى ضرورة ال#خذ بهذه التو أ

رحمه الله عمارة محمد حول شخصية الفقيد الدكتور وتتمحور ل تتركز ئوهي أن ال#ربعة ال#وا
 :وفيما بعده توصيات عامة للمنشغلين في ساحة الدعوة والمهتمين بها

تدريسا كاديمي ال#العلمي و ضرورة الاهتمام بكتابات الدكتور محمد عمارة على المستوى  .1
 .وتحقيقا

محمد عمارة نموذجا معاصرا يمكن الاستعانة بدراساته في مواجهة الدكتور يعتبر  .1
الحملات العلمانية والحداثية خصوصا كونه عارف بالعمق الفكري للحضارة ومتبني له 

 في حلقات سابقة من حياته، ثم ناقد له.
محمد عمارة للحضارة الغربية ور الدكتعقد مؤتمرات وندوات علمية متخصصة تهتم بنقد  .3

 . في قضايا الخلاف الحضاري المهمة
دون تفعيل  يجب أن لا يبق فكر محمد عمارة حبيس المكتبات والدراسات ال#كاديمية .4

 هذه الاسهامات في الحركية الحضارية للمجتمعات الإسلامية.
ؤثر وفق ضرورة تحديد الوسائل المشروعة والمجدية، واختيار الموقع الفاعل الم .5

الإمكانات المتاحة والظروف المحيطة، مع عدم الإخلال بالتوازن، وضبط النسب، 
 .حتفاظ بالرؤية الشمولية للإسلاموالا

الانتقال بالعمل الدعوي من مرحلة المبادئ المبنية على المواعظ، والخطب، والدروس،  .6
الدقيقة للواقع  إلى مرحلة البرامج الواضحة، والخطط المرحلية المدروسة، والحسابات

 .المعاصر، والظروف المحيطة، والإمكانات المتاحة
تجديد وسائل العمل  ، ضمننتماء لهذا الدينتصويب المسار، وتجديد عملية الإ .7

الإسلامي وطرائقه وأساليبه وهياكله وميادينه، التي تحولت عند البعض إلى دين يحرم 
 .ر معركة، وانتصار بغير عدوتجاوزه، ذلك أن الاستمرار عليها إنما هو حرب بغي

ضرورة المراجعة وإعادة النظر وفق المستجدات على الساحة المحلية والإسلامية والدولية،  .2
 .ومتابعة مجريات ال#حداث العالمية، وتحليلها وفهم أبعادها؛ لتحسين التعامل معها



  

215 
 

مل العمل على جمع الشمل ووحدة الصف بين الجهات المختلفة العاملة في مجال الع .9
الدعوي، وفتح باب الحوار والمفاهمة بينها، وتبادل الخبرات والاستفادة من الطاقات في 

 .عمل جماعي مشترك
نبذ كل أشكال التحزب والتقوقع والانعزال، والاعتقاد بأن العمل الإسلامي حكر .10

 .على جماعة بعينها
والجدال بالتي  الالتزام بال#دب الإسلامي في الحوار والخلاف في وجهات النظر،.11

 .هي أحسن، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة
العمل الجاد على تكوين جيل من الدعاة والإعلاميين الإسلاميين، المؤهلين شرعيًا .11

وتقنيًا وتخصصيًا، القادرين على التعامل مع أبعاد هذا الواقع الخطير، الذي يلعب فيه 
 .ي التوجيه والتغيير وتحديد المساراتالإعلام الدور ال#كبر وال#خطر ف

التحرك البصير بين جميع شرائح المجتمع، مع التركيز على الشرائح والنخب المثقفة 13
المتميزة واستقطابها، ومحاولة تحطيم الحواجز القائمة والمفتعلة بين العمل الإسلامي 

 .وعامة أفراد المجتمع
لدعوي، والحلول الممكنة من خلال هذه رصد كل الفرص المتاحة والمتوقعة للعمل ا.14

 .الفرص
 تحديد كل التحديات والصعوبات الحاضرة والمتوقعة مستقبلًا، والحلول المقترحة لها.15

إعداد كوادر في جميع المجالات والتخصصات يمتلكون كفاءة عالية في تخصصهم، و 
 .وهذا مهم جدًا إذا أردنا الإعداد الجيد لمستقبل أكثر فاعلية

 

 

 

 



  

212 
 

 فهرس الآيات القرآنية
 

 الصفحة الآية طرف الآية الرقم

 سورة البقرة

 33 111 ٿئى ٿ ٿ ٿ ٺ ئيٺ 1

 67 141 ڤئى ڤ ڤ ئيڤ 1

 ی ی ی ئى ئىئى ئې ئې ئې ئۈ ئيئۈ 3

 ئمئى ئح ئج ی

176 100 

 ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ئيڇ 4

 ک ک ڑ ڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ

 ککئى

113 101-

106-

114- 

115 

 ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦ ڦ ڤ ڤ ئيڤ 5

 ڇڇئى ڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ

153 101 

 151 156 ئىالدين في إكراه لائي 6

 109 126 ئائى ئا ى ى ې ې ئيې 7



  

211 
 

 ڦ ڦ ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ئيڤ 2

 ڄڃئى ڄ ڄ ڄ

143 111 

 176 157 پڀئى پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ئيٱ 9

 ی ی ی ئى ئىئى ئې ئې ئې ئۈ ئيئۈ 10

 ئمئى ئح ئج ی

176 125 

 

 

 

11 

 

 

 پڀ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئي

 ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ

 ڦئى ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹٹ

 

 

30 

 

113 

 

11 

 ڻ ڻڻ ں ں ڱڱ ڱ ڱ ڳ ئيڳ

 ۀئى ڻ

112 134 - 

132 

 پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ئيٱ 13

 ٿ ٺ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ

 ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ

24-25 155 



  

211 
 

 ئىچ ڦ ڤ ڤ ڤ

 ڻ ڻ ڻ ڻ ں ں ڱ ڱ ڱ ئيڱ 14

 ے ے ھ ھ ھھ ہ ہ ہ ہ ۀ ۀ

 ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ

 ۅئى ۅ ۋ ۋ ۇٴ ۈ ۈ ۆ

 

143_

144 

 

155 

 سورة آل عمران

 ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ئيٿ 1

 ڦڦئى ڦ

 و 12

 ےۓ ے ھ ھ ھ ھ ہ ہ ہ ئيہ 1

 ڭئى ڭ ڭ ۓ

105 100- 

105- 

107- 

110- 

111 

 ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ئيڳ 3

 ۀئى ڻ ڻ ڻڻ ں

104 104 



  

211 
 

 106 103 ڃڃئى ڄ ڄ ڄ ڄ ئيڦ 5

-165 159 ڦڦئى ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ئي 6

117 

 ئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇ ئۇ ئو ئيئو 7

 ئج ی ی ی ی ئى ئى ئى ئې

 ئحئى

45 145 

 سورة النساء

 ژ ژ ڈڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇئي 1

 ڳڳ ڳ گ گ گ گ ک ک کک ڑ ڑ

 ںئى ڱ ڱڱ ڱ ڳ

97 31- 61 

 ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ چڇ چ ئيچ 1

 ک ک ک ڑ ڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ

 ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گگ ک

 ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ںڻ ں ڱ

 ہئى ہ ہ ہ

21_2

3 

117 



  

212 
 

 ې ې ۉ ۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ئيۇٴ 3

 ئو ئە ئە ئا ئا ى ى ې ې

 ئوئى

65 140 

 -165 59 ییئى ی ی ئى ئى ئى ئې ئې ئې ئيئۈ 4

194-

117  

 ڳ گ گ گگ ک ک ک ک ڑ ڑ ژ ئيژ 5

 ںڻ ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ

 ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ

 ہئى

23 165 

 تج بي بى بم بخ بح بج ئي ئى ئم ئح ئيئج 6

 ئى ثم ثج تي تى تختم تح

59 194 

 

 

7 

 ڀ ڀ پ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ئيٱ

 ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٺٿ ٺ ٺ ٺ ڀ ڀ

 ڦئى ڤ ڤ ڤ ڤ ٹٹ

1 133 



  

211 
 

 

 

2 

  ڱڱئى ڱ ڳ ڳ ڳڳ گ گ ئيگ

11 

136- 

137 

 ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ٺ ئيٺ 9

 ڤڤئى ٹ ٹ ٹ

171 146 

 ژ ژ ڈڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ئيڇ 10

 ڳڳ ڳ گ گ گ گ ک ک کک ڑ ڑ

 ںئى ڱ ڱڱ ڱ ڳ

 

 

97 

150 

 ڀ ڀ پ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ئيٻ 11

 ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺٺ ٺ ڀ ڀ

 ڄ ڄ ڄ ڦ ڦ ڦڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹٹ

 ڃئى ڃ ڃ ڃ ڄ

 

135 

150 

 ڀ پ پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ئيٱ 11

 ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺٺ ٺ ٺ ڀ ڀ ڀ

 ڤئى ڤ ڤ ٹ ٹ

 

 

66 

155 



  

212 
 

 سورة المائدة

 -12 42 ئى...ںں ڱ ڱ ڱ ڱ...ئي 1

151-

116-

149 

 15 67 ئى ڇڍ ڇ ڇ ڇ چ چ چ چ ئي 1

 ئا ى ى ې ې ې ې ۉ ۉ ئيۅ 3

 ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇئۇ ئو ئو ئە ئائە

 یئى ی ی ئى ئىئى ئې ئېئې

1 150 

 

4 

 157 67   ﴾...﴿ي ا أ ي ُّه ا الرَّسُولُ ب  لِ غْ م ا أنُْزلِ  إلِ يْك  مِنْ ر بِ ك  

 

5 

 

 ۅ ۋ ۋ ۇٴ ۈ ۈ ۆ ۆ ئيۇ

 ئا ئا ى ى ې ې ې ې ۉ ۉ ۅ

 ئەئى

 

69 

79 

 20  ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ئيڳ 



  

213 
 

 ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ںں ڱ 6

 ھ ھ ھ ھ ہہ ہ ہ ۀ

 ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ے ے

 ۋ ۋ ۇٴ ۈ ۈ ۆ ۆ ۇ ۇ

 ىئى ى ې ې ې ې ۉۉ ۅ ۅ

 

21_

23 

 

7 

 ڻ ڻ ں ں ڱ ڱ ڱ ڱ ئيڳ

 ھ ہ ہ ہہ ۀ ۀ ڻ ڻ

 ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ےے ھ ھ ھ

 ۈئى ۆ ۆ ۇۇ

 

136 

 

161 

 

2 

 

 ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ چ ئيچ

 ڌڎئى ڌ

 

3 

 

 

141- 

115 

 176 15 ئى ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ ئيچ 9

 بخ بح بج ئي ئى ئم ئجئح ی ئيی 10

 بمئى

50 193 



  

214 
 

 ۓ ےۓ ے ھ ھ ھ ھ ہ ئيہ 11

 ۈ ۈ ۆ ۇۆ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ

 ېئى ې ې ۉ ۉ ۅۅ ۋ ۇٴۋ

2 115-

150 

 151 99 ڱئى ڱ ڳ ڳ ڳ ڳ گگ گ گ ک ئيک 11

 سورة الأنعام

 ڇ ڇ ڇ چڇ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ئي 1

 ئى ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ

142 33 

 ڻ ڻ ں ں ڱ ڱ ڱ ڱ ئيڳ 1

 ھ ہ ہ ہہ ۀ ۀ ڻ ڻ

 ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ےے ھ ھ ھ

 ۈئى ۆ ۆ ۇۇ

136 164 

 ۇٴ ۈ ۈ ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ئي 3

 ېئى ې ۉ ۉ ۅ ۋۅ ۋ

161-

163 

16

5  

    

 



  

215 
 

16

6 

 تي تى تم تخ تح تج بي بى بم ئي 4

 سج خم خح خج حم حج جحجم ثي ثى ثم ثج

 ئى سح

165 122 

 115 32 ڌڎئى ڌ ڍ ڍ ڇ ئيڇ 5

 

6 

 ڇڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ئيڄ

 ژئى ڈ ڈ ڎ ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ

 

32 

112 

 

7 

 ڄڄ ڦ ڦ ڦڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ ئيٹ

 ڃئى ڃ ڃ ڄ ڄ

 

151 

150 

 151 107 ھئى ہ ہ ہ ۀہ ۀ ڻ ئيڻ 2

 سورة الأعراف

 11 55 ۓئى ۓ ے ے ھھ ھ ھ ئيہ 1

 ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ ئيڦ 1

 ڃئى

45 104 



  

212 
 

بِيل  الْمُفْسِدِ  3  119 141 ﴾...ين  ﴿أخْلُفْنِي فِي ق  وْمِي و أ صْلِحْ و لا ت  تَّبِعْ س 

 165 54 ہئى ہ ۀ ۀ ڻڻ ڻ ڻ ں ئي 4

 سورة الأنفال

 113 17 ڀئى ڀ ڀ ڀ پ پ ئيپ 1

 سورة التوبة

 ڳ گڳ گ گ گ ئيک 1

 ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ

 ہ ہہ ۀ ۀ ڻڻ ڻ ڻ ں

 ھئى ھ ہ

17 134 

 سورة يونس

 ڇ ڇڇ ڇ چ چ چ چ ئيڃ 1

 ئى ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ

10 11 

 بى بم بخ بح بج ئي ئى ئم ئح ئيئج 1

 ئى بي

15 114 



  

211 
 

 ڇ چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ئيڄ 3

 ڑڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌڌ ڍ ڇڍ ڇ ڇ

 گئى گ کگ ک ک ک

53 165 

 120 112 ڀئى ڀ پ پپ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ئيٱ 1

 42 61 ﴿هُو  أ نش أ كُم مِ ن  ال# رْضِ و اسْت  عْم ر كُمْ فِيه ا﴾ 1

 النحلسورة 

 ڄ ڦ ڦ ڦ ئي 1

 ئى ڄ ڄ

29 143 

 سورة يوسف

 ژ ڈ ڈ ڎ ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ئيڇ 1

 ژڑئى

 و 102

رااس

 ة

   سورة الإسراء

 ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇ ئۇ ئو ئيئو 1

 ئېئى

16 66 



  

211 
 

 ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ٺ ئيٺ 1

 ڤئى ٹ ٹ

19 66 

 

3 

 125 107 ڀئى پ پ پ پ ٻٻ ٻ ٻ ئيٱ

 سورة طه

 ثى ثم ثج تي تى تم تخ تح تج بي ئيبى 1

 جمئى جح ثي

49-

50 

165 

 112 113 بحئى بج ئي ئيئى 1

 سورة الأنبياء

 ں ں ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ئيڳ 1

 ۀئى ڻ ڻ ڻ ڻ

72-

79 

102 

 المومنون سورة

 100 53 ۅئى ۅ ۋ ۋ ۇٴ ۈۈ ۆ ۆ ئيۇ 1

 سورة النور



  

211 
 

 ڌ ڍڌ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ ئيچ 1

 ک ڑ ژڑ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ

 ڳئى ڳ ڳ گ گ گ گ ک ک ک

63 111 

 سورة الفرقان

 ئى ئېئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئۆ ئۇ ئۇ ئيئو 1

 یئى ی یی ئى ئى

31 115 

 15 51 ۇئى ۇ ڭ ڭ ئي 1

 

3 

 ئج ی ی ی ی ئى ئى ئى ئې ئيئې

 ئحئى

 

67 

66 

 سورة الروم

 ک ک ک ک ڑ ڑ ژ ژ ئيڈ 1

 ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳڳ گ گ گ گ

 ئى ڱ

11 133 

-111 11 ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ڻ ئيں 1

72- 149 



  

212 
 

 ئى ھ ھ ھ ہ ہ ہہ

 حزابسورة الأ

 ہ ہ ۀ ۀ ڻ ئيڻ 1

 ھئى ہ ہ

35 134 

 157 61 ڭئى ڭ ڭ ڭ ۓ ےۓ ے ھ ھ ھ ھ ئيہ 1

 سورة الزمر

 پ پ پ ٻ ٻ ٻ ٻ ٱ ئي 1

 ٺ ٺ ٺٺ ڀ ڀ ڀ ڀ پ

 ڤڤ ٹ ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ

 ڃ ڄڃ ڄ ڄ ڄ ڦڦ ڦ ڦ ڤ ڤ

 ئى ڃ ڃ

6 133 

 ئىئى ئې ئې ئې ئۈ ئۈ ئۆ ئي 1

 ئى ی ی ی ی ئى

 و 9

  ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ئي 3

 

164 



  

211 
 

 ڭ ۓ ۓ ے ے ھ ھ ھھ ہ

 ۈ ۆ ۆ ۇ ۇ ڭ ڭ ڭ

 ې ۉۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ ۈ

 ئى ئا ئا ى ى ېې ې

 

32 

 

 سورة الشوري

 ڇ ڇ ڇ ڇ چ چ چ چ ڃ ئي 1

 ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ

 ئى کک ک ک ڑ ڑ ژ ڈژ

13 20 

 165 32 ڻئى ں ئيں 1

 سورة الجاثية

 116 12 ئى ڱ ڱ ڱ ڱ ڳ ڳ ڳ ئي 1

 فاطرسورة 

 و 12 ۉېئى ۉ ۅ ۅ ۋ ئيۋ 1



  

212 
 

 157 43 ئىئى ئى ئې ئې ئې ئۈئۈ ئۆ ئۆ ئۇ ئيئۇ 1

 

 

 

 سورة ص

 

 

1 

 ئح ئج ی ی ی ی ئى ئى ئى ئې ئيئې

 تخ تح تج بي بى بخبم بح بج ئي ئى ئم

 جحئى ثي ثى ثم ثج تي تى تم

 

16 

 

109 

 سورة فصلت

 ۇ ڭ ڭ ڭ ڭ ۓ ۓ ے ئيے 1

 ۆئى ۇ

16 33 

 ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇ ڇ ڇ چ ئيچ 1

 ڈئى ڎ ڎ

33 103 

 

 سورة الاحقاف



  

213 
 

 ڇ ڇ ڇ چ چ چ چ ئيڃ 1

 ڎئى ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ

31 15 

 

 

 سورة محمد

1 
 ڦ ڦ ڦ ڤ ڤ ڤ ڤ ئيٹ

 چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ ڄ ڦ

 چئى چ چ

33 124 

 سورة ق

 ٹ ٹ ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ئي 1

 ئى ڤ ڤ ڤ ڤ ٹ

37 71 

 سورة الحجرات

1 
 ں ڱ ڱ ڱ ڱ ئيڳ

 ہ ہ ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ںڻ

1 223 



  

214 
 

 ڭ ۓ ۓ ے ھے ھ ھ ھ ہ

 ۆئى ۆ ۇ ۇ ڭڭ ڭ

2 
 چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ئيڄ

 ڈ ڎ ڌڎ ڌ ڍ ڍ ڇ ڇڇ ڇ

 ژئى ڈ

13 11-241 

 

 

 

1 

 لةمجادسورة ال                       

 تى تم تخ تح تج بي بى ئي 1

  ثجثمئى تي

113 

 وووو

 

 سورة الحشر

 

 

 

 

 

11 

 

 )و(

 

1 
 ٹ ٿ ٿ ٿ ٿ ٺ ٺ ئيٺ

 ڤئى ڤ ٹ ٹ ٹ

5 121 

2 
 ہ ۀ ۀ ڻ ڻ ڻ ئيڻ

 ےئى ے ھ ھ ھھ ہ ہہ

1 141 

 المدثرسورة 



  

215 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 النبوية فهرس الأحاديث
 

 رقمال الحديث أو الأثر طرف الصفحة
 
 

11 

إن الله لا يقَبض العلم انتزاعًا ينَتزعه من العباد، ولكن »

يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبُقِ عالماً، اتخذ 

ا جهالًا فسُئلوا فأفتوا بغير علم فضلُّوا الناس رؤوسً 

 «وأضلُّوا

1  

  1 في أمرين بين وسلم عليه الله صلى الله رسول خير ما» 33

1 
 25 2 ےئى ئيھ

 سورة الكافرون

   151 6 ئى ڦ ڦ ڦ ڤ ڤ ئي 1



  

212 
 

 أبعد كان إثماً  يكن مالم اختار أيسرهما إلا الإسلام

 «منه الناس

  3 «أكثروا من قول لا إله إلا الله» 54

دد يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يج» 55
 «لها أمر دينها

4  

فترقوا على ثنتين إألا إن من قبلكم من أهل الكتاب » 61

وسبعين وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين 

 «ثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة، وهي الجماعة

5  

 من أجور مثل الأجر من له كان هدى إلى دعا من» 67

 «شيئا أجورهم من ذلك لاينقص تبعه
6  

 شجرة بأصل تعض أن ولو كلها الفرق تلك فاعتزل» 25

 «ذلك على وأنت الموت يدركك حتى
7  

ألا إن من قبلكم من أهل الكتاب افترقوا على اثنتين » 91

 ثوسبعين ملة، وإن هذه الملة ستفترق على ثلا

وسبعين، ثنتان وسبعون في النار، وواحدة في الجنة، 

 «وهي الجماعة

2  

  9 صلى الله عليه وسلم وخير الهدي هدي مدمد خير الكلام كلام الله» 101



  

211 
 

 «وشر الأمور مددثاتها وكل بدعة ضلالة

تعرض الفتن على القلوب كالحصير عودا عودا فأي » 104

قلب أشربها نكت فيه نكتة سوداء، وأي قلب أنكرها 

نكتت فيه نكتة بيضاء حتى تصير على قلبين، على 

أبيض مثل الصفا، فلا تضره فتنة مادامت السموات 

كالكوز مجخيا لايعرف  الآخر أسود مربادوالأرض، و 

 «معروفة ولاينكر منكرا، إلا ما أشربه من هواه

10  

كلاكما مدسن، ولا تختلفوا فإن من كان قبلكم » 173

 «ختلفوا فهلكواإ
11  

جعل رزقي تحت ظل رمدي وجعل الذلة والصغار على » 191

 «من خالف أمري
11  

  13 «شواربخالفوا المشركين وفروا اللحى وأحفوا  ال» 100

من اجتهد برأيه فأصاب فله أجران، ومن أخطأ فله » 105

 «أجر واحد
14  

  15 « قاَرْنِ، ثَُّ الَّذِينَ ياَلُونََمُْ، ثَُّ الَّذِينَ ياَلُونََمُْ خَيْركُُمْ  » 113

  16 «رب مُبلِّغ أوعى من سامع » 141



  

211 
 

من أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصى أميري فقد » 156

 «عصانِ
17  

رأى من أميره شيئًا يكرهه، فليصبر، فإنه من فارق  من» 171

 «الجماعة شبرا، فماته، فميتته جاهلية
12  

  19 «ن آدم خطاء وخير الخطائين التوابونبكل ا» 125

لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمتي بأخذ القرون قبلها » 193

 رسول الله كفارس ياشبرا بشبر وذراعا بذراع فقيل: 

 «إلا أولئك؟ والروم؟ فقال: ومن الناس

10  

 العلم الصفحة
 

 الرقم



  

211 
 

 أحمد بن فارس 111
1  

43 
 الجوزية قيم إبن

 
2  

15 
 ال#على المودوديابو 

 3  

121 
 ابن الهمام الحنفي

 4  

ني 221  ابن ح ج ر الع سْق لا 
5  

114 
 العيسي اليمان بن حذيفة

 
2  

 ابن ب طَّالعلي أبو الحسن  13
1  

 ابن ت  يْمِيَّةأحمد عبدالحليم  112
1  

يَّان 221  جابِر بن ح 
1  

11 
 الشيخ ح س ن الب ناَّ 

12 

 محمد الطاهر بن عاشور 21
11 

 الوليد بن المُغِيرة 111
12 

 13 عبدالحميد ابن باديس 152

 نصر حامد أبو زيد 122
14 

 عبد الكريم سروش 21
15 

54 
 ال#فغاني جمال الدين

12 



  

322 
 

 

 فهرس المصادر والمراجع: .1

114 
 محمد بن محمد الغزالي الطوسي

11 

111 
 محمد بن أحمد بن رشد ال#ندلسي

11 

21 
 نبي الجزائري نمالك ب

11 

142 
 محمد عبده بن حسن خير الله،

22 

114 
 كارل ماركس

21 

13 
 الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي

22 

11 
 تومسا هوبز

23 

224 
 يوحنا لوك

24 

211 
 ج  وت ف ري  د وليام لايبنتس

25 

51 
 جان جاك روسو

22 

13 
 نتأوجست كو 

21 

123 
 سيد قطب بن إبراهيم

21 

112 
 إبراهيمبن محمد قطب 

21 

45 
 محمد سعيد العشماوي

32 

111 
 شارل فورييه

31 

13 
 إرنستين-سيمون

32 



  

321 
 

، الطبعة بيروت: ، دار صادر1، ط345/ 11لسان العرب، ، حمد بن مكرم ال#فريقي المصريابن منظور إ .1
 .ه 1395ال#ولي 

 م.1999، دار ال#ندلس الخضراء 91ص ،معالم في منهج الدعوةإبن حميد صالح بن عبدالله،  .3
 م. 1002، دارالحديث بالقاهرة، 179، ص1ج ،مقاييس اللغة الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، معجم بوأ .4
، دارالكتب العلمية، 176، ص1، جالمحيط الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاموس .5

 م.1410
ط ، ، دار الفكر1/129أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي الزمخشري، أساس البلاغة،  .6

 م.1979ه  /1399
أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد الحنبلي، ال#حاديث المختارة، تحقيق: عبد الملك بن عبد الله  .7

 . ه ، 1410، 1ط، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة ،2/91بن دهيش، 
 . 1926سنة النشر:  ،مكتبة لبنان ،1/26، مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر لرازيا .2
، بيروت: ، دار صادر1، ط159-152/ 14لسان العرب، ، حمد بن مكرم ال#فريقي المصريابن منظور ا .9

 .ه 1395الطبعة ال#ولي 
 ،، الدار القومية للطباعة والنشر11-11المية، ص: حمد عبدالرحمن، الدعوة الاسلامية دعوة عمالراوي  .10

 م.1965
التوفيق النموذجية  ، دار19أبو السعود عبد رب النبي علي، التخطيط للدعوة الإسلامية وأهميته، ص:   .11

 م.1991ه  / 1411، 1ط ،للطباعة، القاهرة
لرحمن بن محمد بن قاسم، أبو العباس أحمد عبد الحليم بن تيمية الحراني، مجموع فتاوى، تحقيق: عبد ا  .11

 .ه1402 ،4ط، ، مكتبة ابن تيمية157-152/ 15
 .م1010، مؤسسة الرسالة العالمية، 17المدخل إلى علم الدعوة، ص ،محمدأبوالفتح  البيانوني  .13
ه  / 1401، 1ط، ، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت14الخطيب محمد نمر، مرشد الدعاة، ص:   .14

 م.1921
، 1ط ، مكتبة الفلاح، الكويت19الهدف "، ص:  -الوسيلة  -الدعوة الى الله " الرسالة  الواعي توفيق،  .15

 م.1926ه  / 1406
، 1ط ،، دار الوفاء، جدة17الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم الخليل، ص:  حمد بن سيدي،ب مالحبيب  .16

 .ه 1406
، 1، دمنهور، مصر طالبينةبة ، مكت11المرشد علي صالح، مستلزمات الدعوة في العصر الحاضر، ص:   .17

 م.1929ه  / 1409
 .ه1417 ،1، المكتبة القومية الحديثة، طنطا ط39عبد الله يوسف، الدعوة والإنسان، ص:  لشاذليا  .12
 .ه 1346، 1ط، ، المطبعة السلفية، القاهرة17الخضر حسين محمد، الدعوة إلى الإصلاح، ص:   .19
،  1دار الحضارة ، الرياض ، ط ، 49لدعوة الاسلامية، ص: المغذوي عبدالرحيم، ال#سس العلمية لمنهج ا  .10

 . ه  1431



  

322 
 

، 1ط ،، دار إشبيليا، الرياض12العمار حمد ناصر عبد الرحمن، نصوص الدعوة في القرآن الكريم، ص:   .11
 م.1001ه / 1411

، 10ة، عدد النويري، إبراهيم، أهم التحديات المعاصرة في طريق الدعوة الإسلامية، مجلة الجامعة ال#سمري  .11
 .11سنة 

/  www awihdah.comزكريا داود، ال#مة الإسلامية والتحديات المعاصرة، مقال منشور على موقع .  .13
 .1010أبريل  16تاريخ 

 عابد ومحمد عمارة محمد فكر في دراسة والعلمانية، الإسلام بين النهضة مشروع محمد علی أبو هندي،  .14
 .51-50ص( 1431 والترجمة والتوزيع والنشر مطباعةال دار السلام: مصر القاهرة،) الجابري

 والتوزيع، للنشر الدولية مفكرون: مصر القاهرة،) عمارة محمد للدكتور الفكري المشروع جاد، رضا يجى  .15
 .472 -476، ص(1012

 .119ص( 1997 مصر، - الجيزة( والإسلام العلمانية بين الحديثة عمارة، نهضتنا محمد  .16
 والتوزيع، للنشر الدولية مفكرون:  مصر القاهرة،) عمارة محمد للدكتور الفكرى وعالمشر  جاد رضا يحيى،  .17

(1012)، 474، 4937494. 
 عابد ومحمد عمارة محمد فكر في دراسة والعلمانية، الإسلام بين النهضة مشروع هندي أبو علي محمد  .12

 .53-51( 1431 والترجمة والتوزيع والنشر للطباعة السلام دار: مصر القاهرة،) الجابري
 .15 ،(ت.د القلم، دار: دمشق) والتجديد الإحياء داعية عمارة عيسى، محمد الرازق عبد  .19
 الهادي دار: لبنان بيروت،) الجديد الكلام في متنوعة ورؤى مناهج الكلامي الاجتهاد الرفاعي، الجبار عبد  .30

 160، 1001والتوزيع، والنشر للطباعة
 ؛161-156( 1997) الشروق دار: مصر القاهرة،) الحضاري والتحدي الإسلامية الصحوة عمارة، محمد  .31

 .17-16 ،1016 والتوزيع، والنشر للطباعة المقاصد دار: مصر القاهرة،) قلم مسيرة عمارة، محمد
 قاموس عمارة، ومحمد ،5ص ت.د الشروق دار: مصر القاهرة، والإسلام الغرب بين ال#صولية عمارة، محمد  .31

 .6ص( 1993) الشروق دار: مصر القاهرة،) الإسلامية الحضارة في يةالاقتصاد المصطلحات
 والتوزيع والنشر للطباعة السلام دار: مصر القاهرة،) المصطلحات معاني عن الشبهات إزالة عمارة، محمد  .33

 نهضة: مصر القاهرة، والإسلام الغرب بين المصطلحات معركة عمارة، ومحمد ،49ص ،(1009 والترجمة،
 .111ص والتجديد، الإحياء داعية عمارة محمد وعيسی، ،11ص ،1004 والنشر، ةللطباع مصر

 .157-156 والتجديد، الإحياء داعية عمارة محمد عيسی عبدالرزاق،  .34
 .31-30 (،1016 والتوزيع والنشر للطباعة المقاصد دار: مصر القاهرة،) قلم مسيرة عمارة، محمد  .35
-16( 1009 الدولية، الشروق مكتبة: مصر القاهرة،) سلاميينالإ مذاهب في الحرية مفهوم عمارة، محمد  .36

12. 
 والتوزيع، والنشر للطباعة مصر نهضة دار: مصر القاهرة، والإسلام اليهودية بين القدس عمارة، محمد  .37

1999)، 3، 14. 
 .33-39 ،(1997) الرشاد دار: مصر القاهرة،) التاريخ وصناعة بالتاريخ الوعي عمارة، محمد  .32



  

323 
 

 161: ص والإسلام، الغرب بين المصطلحات معركة 166 التحديات، مواجهة في مارة، الإسلاممحمد ع  .39
– 166. 

 لكتب سلفية إسلامية دراسة والجماعة، السنة أهل ميزان في عمارة محمد الخراشي، صالح بن سليمان  .40
 .413( 1413) الجواب، عمارة، دار محمد الدكتور ومقالات

 .24-23 ،(1922 الشروق، دار: مصر القاهرة،) بةوالعرو  عمارة، الإسلام محمد .41
 كلية- الوطنية النجاح جامعة" )القرآن ظلال في الحاكمية" الواحد، عبد الحميد عبد عمر الحميد عبد .41

 عمارة، محمد للمؤلف لمنهج الإسلامي المعالم شاهين، الدين عماد(.1004)فلسطين،  -العليا الدراسات
 .(1995) 174-1/17171( سابقا المعرفة ميةإسلا) المعاصر الإسلامي الفكر

 .131 ،(ت.د والتوزيع، للنشر فراس( دار) والرواد عمارة محمد تموس، مصطفى محمد بن محمود .43
 .طبعة مؤسسة الرسالة ،3/9زاد المعاد: إبن القيم،  .44
 حلقة برنامج وحي القلم: محمد عمارة .. الاعتكاف في محراب الفكر. قناة الجزيرة. تاريخ البث .45

 .م13/7/1015
 1010، موقع التبيان، سبتمبر الجزء الثاني ،راهب الفكر وفارس الميدانة، محمد عمار أبوزيد وصفي عاشور،  .46
 .65، صالحركات الإسلامية رؤية نقديةالدكتور محمد عمارة،  .47
 .143، صالدكتور محمد عمارة الحارس اليقظ المرابط على ثغور الإسلامكتابه:  يوسف عبدالله، القرضاوي .42
 .2 ص ،1002 القاهرة، مصر، نهضة ،1ط الإسلام، في العقل مقام عمارة محمد .49
 .3ص ،199 القاهرة، مصر، نهضة ،(ط. )د الغربية والتحديات الإسلامية الرؤية التعددية عمارة محمد .50
 وقالشر  مكتبة ،1ط الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف والتعددية، الإسلام الإسلام، هو هذا: عمارة محمد .51

 القاهرة الدولية،
 2-7 ص ،1002 .51
 ص سابق، مصدر الوحدة، إطار في والتنوع الإختلاف والتعددية، الإسلام الإسلام، هو هذا: عمارة محمد .53

19-10. 
المصباح المنير في غريب شرح الكبير، )لبنان: مكتبة لبنان، ، احمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ .54

 .44، ص (1927
 .100(، ص1010، )بيروت: دار النفائس، ۳م لغة الفقهاء، ط معج ،محمد رواس قلعة .55
 .15(، ص1924، )الكويت: دار الدعوة، 1مفهوم تجديد الدين، ط ، محمد بسطامي سعيد .56
( ، ۰۲۲۲، الروضة ، بيروت دار1علي المؤمن: الاسلام والتجديد رؤى في الفكر الاسلامي المعاصر، ط  .57

 .۸۱ص
لمؤسسة الجامعية للدراسات والنشر  ، )مصر4ا من التراث والقديم، ط التراث والتجديد موقفن حسن حنفي: .52

 .56ص  (،۸۱۱۰والتوزيع، 
 .311، صم1921، بيروت، اللبناني ، دار الكتب1ج فلسفي، الم جميل صليبا، المعج .59
محمد عمارة، الخطاب الديني بين التجديد الاسلامي و التبديد ال#مريكي، الطبعة الثانية، سنة  .60

 .7ص ،1412،1007



  

324 
 

 .5(، ص ۰۲۲۳الابداع الحضاري و الخصوصية الحضارية ، )القاهرة: شركة نهضة مصر، ، محمد عمارة .61
 .124، ص(1000، )القاهرة: دار الشروق، ۰الاسلام بين التنوير و التزوير، ط  ،محمد عمارة .61
 .7،ص1003ولية،)القاهرة: مكتبة الشروق الد، 1مستقبلنا بين التجديد والحداثة الغربية، ط ،حمد عمارةم .63
 .۸۸ص (،۸۱۱۱، )القاهرة: دار الشروق، ۰هل الاسلام هو الحل لماذا وكيف، ط ، محمد عمارة .64
الشروق الدولية،  )القاهرة: مكتبة ،الخطاب الديني بين التجديد الديني و التبديد ال#مريكاني، محمد عمارة .65

 .۲(، ص۰۲۲۲
 .۳۱ ص (،1006ة: مكتبة الشروق الدولية، ، )القاهر 1من اعلام الاحياء الاسلامي، ط ،محمد عمارة .66
 .ه  1404( إصدار وزارة ال#وقاف والشئون الإسلامية، الكويت، الطبعة الثانية 1/191) الموسوعة الفقهية .67
 . ه 1407مؤسسة الرسالة الطبعة الثانية ، مادة )خلف( ،القاموس المحيطلفيروز أبادي، ا .62
 .م۸۱۲۱ن كتبة لبنام، (56ص) ،التعريفات ،علي بن محمد الجرجاني .69
 ه. 1407( ۳المعهد العالمي للفكر الإسلامي ط ) ،(۰۸أدب الاختلاف، ص)، طه جابر فياض العلواني .70
حقيق د. علي بن محمد (، ت۸۰۱/۸اء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم )، إقتضبن قيم الجوزيةإ .71

 ه. 4۱۰ ،(۰ط )، مةصدار العا ،الدخي
(، دارالسلام، 1/470)ان نير كلام المفسي تف نمحتيسير الكريم الر ، السعدي عبد الرحمن بن ناصر .71

 م.1001-ه1411
 م.1999 – ه1410: النشر طيبة سنة دار: ، الناشر(3/111) لابن كثير رحمه الله تفسير القرآن العظيم .73
 م.1011، طبع داراكتب العلمية، (1/150)، تفسير القرآن العظيمإبن كثير إسماعيل بن عمر،  .74
-ه 1411، دار إبن عفان السعودية، (395ص )، الاعتصام إبراهيم بن موسي بن محمد، بيلشاطا .75

 م.1991
(، تحقيق: عبدالرحمن بن 119-19/112، ص)مجموع فتاوى ابوالعباس أحمد عبدالحليم ابن تيمية الحراني .76

 ه.1402محمد بن قاسم، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الرابعة 
، الطبعة ال#ولي، مكتبة الشروق 12ية الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة، ص عمارة، محمد، الاسلام والتعدد .77

 م.1002 -ه 1419الدولية، 
 ،/ (۳۳۸( وحاشية ابن عابدين )۱/ ۳۱۷) ،محمد بن عبد الواحد المعروف بابن الهماملشرح فتح القدير  .72

 .( دار الكتب العلمية، بيروت۸الطبعة )
 ه.1410 (1ط ) ،مكتبة دار التراث، (16لاف ال#ئمة، ص )موقف ال#مة من اخت ،عطية محمد سالم .79
 .ه1411مكتبة الضياء  ،(۱أدب الخلاف، ص )، بن حميد صالح بن عبد اللها .20
مركز  جمال سلطان، الطبعة ال#وليللأستاذ ( 15-14ص) فقه الخلاف مدخل الي وحدة العمل الاسلامي .21

 .ه  1413 الدراسات الاسلامية، بريطانيا
 ه  .1411 دارالكتب العلمية، (، الطبعة الثانية393) ص ،الاعتصام، سحاق ابراهيم بن موسيإبو أالشاطبي  .21
ر للطباعة شعبد الوهاب الديلمي، الناللشيخ  (،16-15ص ) ،ص فيهنقالعمل الجماعي محاسنه و جوانب ال .23

 ه     . 413والنشر الطبعة الثانية 



  

325 
 

، الطبعة ال#ولي، مكتبة الشروق 14في إطار الوحدة، ص  عمارة، محمد، الاسلام والتعددية الاختلاف والتنوع .24
 م.1002 -ه 1419الدولية، 

سنة ، ، دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة. طبعة القاهرة151ص  4الإمام محمد عبده )ال#عمال الكاملة( ج  .25
 م.1993

 م.1971ه  / سنة 1393طبعة بيروت سنة  60ص  11)الميزان في تفسير القرآن( ج  .26
 -ه 1419، الطبعة ال#ولي، مكتبة الشروق الدولية، 31مد، الاسلام التعددية الاختلاف، ص عمارة، مح .27

 م.1002
ضمن مجموعة القصور العوالي من رسائل الإمام الغزالي"، طبعة القاهرة، ، 61)القسطاس المستقيم( ص  .22

 .مكتبة الجندي بدون تاريخ
قيق: أحمد أمين أحمد الزين طبعة القاهرة سنة ، تح 99ص  3أبو حيان التوحيدى )الإمتاع والمؤانسة( ج  .29

 م.1944
طبعة  ،116-97 ص ،الرد على من أخلد إلى ال#رض وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرضالسيوظي،  .90

 م.1923ه  / سنة 1403سنة  ،بيروت
لشروق ، الطبعة ال#ولي، مكتبة ا35عمارة، محمد، الاسلام والتعددية الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة، ص  .91

 م.1002 -ه 1419الدولية، 
طبعة القاهرة سنة  - 141 - 136ص  ،د. جمال الدين عطية ) التنظير الفقهي( ،في فن الاختلاف .91

 م.1927ه  / سنة 1407
عمارة، محمد، ... وآخرون، )مظاهر الخلل في الحركات الإسلامية المعاصر(، الحركة الإسلامية رؤية  .93

 .310م، ص 1011، الكويت، مكتبة آفاق، مستقبلية أوراق في النقد الذاتي
 .7م، ص 1992عمارة، محمد. الحركات الإسلامية رؤية نقدية، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر،  .94
جزء، الطبعة ال#ولى،  50 الشيباني، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، .95

 م.1001خرون، بيروت، مؤسسة الرسالة، تحقيق: شعيب أرناؤوط، عادل مرشد وآ
 .11م، ص 1997عمارة، محمد. في التنوير الإسلامي، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر،  .96
عمارة، محمد، ... وآخرون، )مظاهر الخلل في الحركات الإسلامية المعاصر(، الحركة الإسلامية رؤية  .97

 مستقبلية أوراق في النقد الذاتي،
 .74م، ص 1992الحركات الإسلامية رؤية نقدية، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر، عمارة، محمد.  .92
أجزاء، الطبعة ال#ولى، بيروت،  4ابن القيم، محمد بن أبي بكر الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين،  .99

 .123، ص 4م، ج 1991دار الكتب العلمية، 
ن عبد الله الرومي. معجم ال#دباء = إرشاد ال#ريب إلى معرفة الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت ب (1

، 1م، ج 1993أجزاء، الطبعة ال#ولى، المحقق: إحسان عباس، بيروت، دار الغرب الإسلامي،  7ال#ديب، 
 .337ص 

 .11م، ىارالشروق، ص  1992ه  __1412، 1عمارة، محمد، ال#صولية بين الغرب والاسلام، ط (1
 . ه 1410( 3(، مكتبة دارالسلام، ط )341-341قطب، ص ) المعاصر، لمحمد واقعنا (3



  

322 
 

محمد عمارة، قاموس  5محمد عمارة، ال#صولية بين الغرب والإسلام القاهرة، مصر : دار الشروق د.ت  (4
 .(1993المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية )القاهرة، مصر : دار الشروق )

 .13، صر الإسلامي المعاصر: دلالاتها وتطورهامصطلحات الفك معجم، فاتح محمد، كاويسه ن (5
، (1009محمد عمارة، مفهوم الحرية في مذاهب الإسلاميين )القاهرة، مصر : مكتبة الشروق الدولية،  (6

 .12-16ص
 .111ص ، دارالقلم دمشق،محمد عمارة داعية الإحياء والتجديد ، الدكتور عبدالرزاق،عيسى (7
 .92-96ص (، 1009)القاهرة، مصر: دار الشروق، محمد عمارة، معالم المنهج الإسلامي  (2
 ،1999 ضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع،نهمحمد عمارة القدس بين اليهودية والإسلام القاهرة، مصر : دار  (9

 .14، 3ص
 .39-33، ص1997،محمد عمارة، الوعي بالتاريخ وصناعة التاريخ )القاهرة، مصر: دار الرشاد  (10
-161معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، ص: و  ،166ص التحديات، الإسلام في مواجهة ،ةعمار  (11

166. 
م. 1004عمارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر،  (11

 .3ص 
 .7م، دار الشروق، ص 1993عمارة، محمد. قاموس المصطلحات في الحضارة الإسلامية. الطبعة ال#ولى،  (13
 .16مارة، محمد، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، المرجع السابق. ص ع (14
 .105م، ص 1000أبوزيد، نصر حامد. الخطاب والتأويل، الطبعة ال#ولى، القاهرة، المركز الثقافي العربي،  (15
ب أجزاء، الطبعة ال#ولى، المحقق: شعي 7أبو داود، سليمان بن ال#شعث السِ جِسْتاني، سنن أبي داود،  (16

 .م1009ال#رناؤوط ومحمد كامل قره بللي، بيروت، دار الرسالة العالمية، 
 16ه، ص 1440البهي، محمد. العلمانية والإسلام بين الفكر والتطبيق، القاهرة، هدية مجلة ال#زهر،  (17
عمارة، محمد. علمانية المدفع والإنجيل التحالف غير المقدس بين المدفع العلماني وإنجيل المنصرين،  (12

 .50م، ص 1007سماعيلية، مكتبة الإمام البخاري، الإ
 .12م، ص 1996عمارة، محمد. العلمانية بين الغرب والإسلام، الكويت، دار الدعوة للنشر والتوزيع،  (19
عمارة، محمد. علمانية المدفع والإنجيل التحالف غير المقدس بين المدفع العلماني وإنجيل المنصرين،  (10

 .67م، ص 1007لبخاري، الإسماعيلية، مكتبة الإمام ا
علي، عبد الرازق، الإسلام وأصول الحكم بحث في الخلافة والحكومة في الإسلام، الطبعة الثالثة، القاهرة،  (11

 .69م، ص1916مطبعة مصر، 
طه، حسين. من الشاطئ الآخر، كتابات طه حسين الفرنسية التي جمعت وترجمت بعد وفاته، جمعها  (11

 .152م، ص 1997بعة ال#ولى، القاهرة، دار الهلال، وترجمها: عبد الرشيد صادق، الط
. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة، طبعة القاهرة، 197، 196ص ، ال#عمال الكاملة لجمال الدين ال#فغاني (13

 م.1962سنة 
م،  1004، 1محمد منير حجاب الدعوة الإسلامية التحديات والمواجهة دار الفجر للنشر والتوزيع القاهرة ط (14

74. 



  

321 
 

 (.61، ص )التبشير والاستعمار في البلاد العربية، المكتبة العصرية، صيدا ،خالدي وعمر فروخ مصطفى (15
 م، ص1927، 1دار عالم الكتب القاهرة، ط ،محمد علي العويني، الإعلام الإسلامي بين النظرية والتلبيق (16

47. 
.  11،  10م ص  1993مارس سنة  -التي تصدر بالمغرب عدد : فبراير  -هشام صالح . مجلة )الوحدة(  (17

منشورات سيرف .  -. والنص ل#ميل بولا، فى كتابه )الحرية العلمنة : حرب شطرى فرنسا ومبدأ الحداثة( 
 م.1927باريس سنة 

 .110م ص 1006عمارة، محمد. إسلامية المعرفة ماذا تعني؟، الطبعة ال#ولى، القاهرة، دار نهضة مصر،  (12
 م. 1994. طبعة القاهرة والكويت سنة  70 - 15 د . مراد وهبه ) مدخل إلى التنوير( ص (19
 .34 مصر، ص القاهرة الشروق دار ، م1001 ه  14111طر للإسلام، الماركسي التفسير عمارة، محمد د (30
 كرم، سمير ترجمة يودين ب:  روزينتال م بإشراف السوفييت العلماء من مجموعة وضع الفلسفية، الموسوعة (31

 سنة. بيروت طبعة
أحد أعلام الإسلام البارزين في العصر الحاضر  م(1011-1916) الدكتور يوسف القرضاوي، ال#ستاذ الشيخ (31

 وقد كتب له القبول في العالم الإسلامي. في العلم والفكر والدعوة والجهاد، في العالم الإسلامي مشرقه ومغربه
 .103(، ص1000، )1القرضاوي، يوسف، أعداء الحل الإسلامي، مكتبة وهبة، ط  (33
 ص 105 مصر القاهرة وهبة مكتبة م1004 ء14151ط الإسلامي، الحل أعداء القرضاوي، يوسف دكتور (34

106. 
 115 ص بيروت الجيل دار دت، طه منها، الإسلام وموقف المعاصرة المذاهب عميرة، الرحمان عبد دكتور (35

 .116 ص
 للنشر والتوزيع ةالدعو  دار م1996 ه 1414 سنة 1ط - والإسلام الغرب بين العلمانية عمارة محمد د (36

 .39 ص الكويت
 سنة 110-101 ص 01 العدد ال#حرار مجلة المعجمي التأصيل وعلمانية، علمائي فرج، أحمد السيد. د (37

 .م1926
 - م1001 ه 1413 سنة طباعة إعادة -الإسلامي العالم وجهة -الحضارة مشكلات- نبي بن مالك المفكر (32

 سوريا. دمشق الفكر دار م19261ط
 147ص مصر، م1001 سنة الدولية الشروق مكتبة والآخر، الإسلام عمارة محمد الدكتور (39
 بيروت دار ه 1414 سنة 3ط العرب، لسان ال#نصاري، الدين جمال الفضل أبو علي بن مکرم بن حمد (40

 . لبنان بيروت ه 1414 حدث مادة 131 ص 1 ج لبنان بيروت والنشر لطباعة
 سنة 2 ط العرقسوسي، نعيم محمد تحقيق المحيط لقاموسا أبادي، الفيروز يعقوب بن محمد الدين مجد (41

 .167ص لبنان - بيروت الرسالة مؤسسة م،1005
 الدار دت، القاهرة 4 ج العرباوي، السلام عبد:  تح اللغة، تهذيب ال#زهري، أحمد بن محمد منصور أبو (41

 حدث. مادة والترجمة للتأليف المصرية
 ص 1ج ط د لبنان، بيروت القومي، الإنماء مركز الحداثة بعد وما الحداثة ، الغربي العقل نقد:  مطاع صفدي (43

1660 



  

321 
 

 - ه 1413 سنة 1 ط الشروق، مكتبة الغربية والحداثة الإسلامي التجديد بين مستقبلنا عمارة، محمد د (44
 .6 ص م1003

 محمد جامعة عقدية دراسة العربي، العالم في الحداثة بعنوان دكتوراه رسالة العلي العزيز عبد أحمد بن محمد (45
 سنة السعودية العربية المملكة الرياض المعاصرة والمذاهب العقيدة قسم الدين أصول كلية الإسلامية سعود بن

 . م1994 ه 1414
 1ط باريس، ، -بيروت- عويدات، منشورات خليل أحمد خليل تعريب الفلسفية لالاند موسوعة لالند، أندرية (46

 .211 ص ،1 مج, 1001 سنة
.  المعرفية ال#صول في حوارية مقاربة المعاصر النقدي الخطاب في الحداثة تأصيل إشكالية: رةبا الغني عبد (47

 م.1005 سنة طه د مصر، العامة، المصرية الهيئة
 ص م1990 سنة لبنان بيروت القومي الانتماء مركز الحداثة بعد وما للحداثة الغربي العقل صفدي، مطاع (42

103. 
 .11 ص الشرق افريقيا 1006 سنة المغرب، الحداثة وسؤال هايدغر ،الشيكر محمد د (49
 - والتوزيع للنشر النحوي دار ه 1410 - م1929 سنة 3 ط إيماني منظور في الحداثة النحوي رضا عدنان (50

 .16-15 ص.  السعودية العربية المملكة الرياض
 ال#ندلس دار - م1003 سنة 1ط - وفكرها الحداثة أدب في العقدي الانحراف الغامدي ناصر بن دسعيد (51

 .76السعودية.ص العربية المملكة جدة - الخضراء
 4 ط السويد دارنلسن شريح ماهر ترجمة من العربي المجتمع تخلف واشكالية ال#بوي النظام شرابي هشام (51

 .29م ص1000 سنة
 .33م ص1992سنة  ببيروت العربي، الثقافي المركز 1 ط المستقبل، وحوار والغرب الإسلام محفوظ، محمد (53
 الجديد، الفكر دار ،1006 الطبع سنة القبانجي، أحمد ترجمة النبوية التجربة بسط سروش، الكريم عبد (54

 .199 ص ،197 ص العراق،
 .11/141( 1414 روت: دار صادر،بينسان العرب )لابن منظور،  یأبو الفضل جمال الدين محمد بن عل (55
 .1/91(، 1979قاهرة: دار الفكرة أبو الحسين أحمد بن فارس البرازي، معجم مقاييس اللغة )ال (56
(، 1927)إسماعيل بن حماد الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية )بيروت: دار العلم للملايين  (57

1901-1903. 
يا فة السياسية للحاكمية في الفكر السياسي الإسلامي المعاصر"، مجلة قضافلسال ،ول ماهيشنت مرتضى (52

 .162(، 1010) 60معة النهرين سياسية، كلية العلوم السياسية، جا
، محمد سعيد رمضان البوطى فقه السيرة النبوية مع موجز التاريخ الخلافة الراشدة )دمشق: دار الفكر (59

1416 ،)424. 
مدحت بن الحسن آل فراج، العذر بالجهل تحت المجهر الشرعي )الرياض مكتبة دار  ،أبو يوسف (60

 .137، 1995( الحميضي
د عمارة حمم ،117السلام، دون تاريخ دار المودودي والصحوة الإسلامية )القاهرة:  أبو ال#على ،حمد عمارةم (61

 .57-55(، 1009، في النظام السياسي الإسلامي )القاهرة: مكتبة الإمام البخاري



  

321 
 

عمارة، أبو و  (15. 02734-1011-05-19) ،11، عربي محمد عمارة، "نقد الغزالي لسيد قطب (61
 .131لامية، ال#على المودودي والصحوة الإس

  -الحاكمية في ظلال القرآن )فلسطين: جامعة النجاح الوطنية ، عبد الحميد عمر عبد الحميد عبد الواحد (63
 .143(، 1004كلية الدراسات العلياء 

مجلة الفكر الإسلامي المعاصر )عماد الدين شاهين معالم المنهج الإسلامي للمؤلف محمد عمارة،  (64
 .171-174(، 1995الإسلامية المعرفة سابقا( )

 ه، 1410تاريخ  الكويت، طبعة 1 ج الرسالة عصر في المرأة تحرير أبوشقة محمود الحليم عبد ال#ستاذ (65
 .419ص

 1 ط العصرانيين عند المرأة تحرير كتاب مختصر والعصرانية، الإسلام بين المرأة الحمد حسن بن عادل د (66
 10 ص ه 1433 سنة الكويت للنشر السنية الدرر مؤسسة

 السلام دار م،1010 ه1431 سنة 1 ط الإسلام، المرأة مكانة حول وشبهات حقائق عمارة، مدمح د (67
 .112 والتوزيع، ص والنشر الطباعة

 نهضة دار القاهرة طبعة عمارة، محمد الدكتور تقديم المساواة، وقضية المرأة ميراث سلطان، الدين صلاح د (62
 .46 ص م،1999 سنة الإسلامي التنوير في سلسلة مصر،

 للطباعة مصر نهضة 1002 مارس 1 ط الإسلام، في المرأة مكانة حول واجابات شبهات عمارة، محمد د (69
 .79 ص والتوزيع، والنشر

 الرابع، المجلد ،1993القاهرة  الطبعة والتحقيق، الكاملة، الدراسة ال#عمال عمارة، سلسلة محمد الدكتور (70
 .731 الصفحة

 39 م، ص1009 سنة القاهرة، البخاري مكتبة دار ،1ط والإسلام، ربالغ بين المرأة تحرير عمارة، محمد د (71
 .40 و

 متخصصة شهرية إلكترونية سلسلة ، الراصد الحداثة، وتناقضات المرأة مصرية، كاتبة الرؤوف عبد فاطمة (71
 م.1017 يونيو 11 الخميس ه 1433 شوال 169 العدد، السنة أهل منظور من الفرق بشؤون

م، ص 1010 ،1ا الفكر الإسلامي المعاصر، دار الفكر الجامعي، الإسكندرية، طقضاي، عبدالله ال#شعل (73
141. 

 

 

 

 

 



  

312 
 

 

 

 

 

 الفهرس

 ه المقدمة

 11 التمهيد: وفيه التعريف بالموضوع

 11 منهجيةمفهوم المنهج والالأول: المبحث 

 11 مفهوم المنهجالأول: المطلب 

 11 المطلب الثاني: مفهوم المنهجية

 22 المبحث الثاني: مفهوم الدعوة ومشاكلها

 21 الدعوة لغة یالمطلب الأول: معن

 22 المطلب الثاني: الدعوة إصطلاحاً 

 22 المطلب الثالث: مفهوم المشاكل

 21 حياة الدكتور محمد عمارةالمبحث الثالث: ترجمة 

 21 المطلب الأول: الميلاد والنشأة

 21 المطلب الثاني: نشاطاته الجامعية

 22 المطلب الثالث: مشاريعه العلمية

 31 المطلب الرابع: أثر البيئة في نشاطه

 33 لفكري لدي الدكتور محمد عمارةالمطلب الخامس: ملامح المشروع ا

 33 المطلب السادس: ضبط المصطلحات في فكر الدكتور عمارة



  

311 
 

 Error! Bookmark notتالمطلب السابع: منهج الدكتور في دراسة المصطلحا
defined. 

 43 المطلب الثامن: بعض الإتهامات الموجهة للدكتور والرد عليها

 41 الباب الأول

 41 في سمات الدكتور محمد عمارة رحمه الله وقواعد منهجيته في الدعوة

 41 الفصل الأول: سمات في طبيعة شخصية وموهبة د. محمد عمارة

 42 المبحث الأول: الجمع بين العلم والعمل والعقل والنقل

 31 المبحث الثاني: الجمع بين الفكر والأدب والتصوف

 34 المبحث الثالث: الجمع بين التراث والتجديد

 33 وغيرالإسلامية ةيالمبحث الرابع: الجمع بين دراسة المذاهب الكلامية والتيارات الإسلام

 22 المبحث الخامس: الجمع بين الوطنية والعروبية والإسلامية والإنسانية

 21 الكتابة والخطابة والجهاد نيالمبحث السادس: الجمع ب

 21 لثاني: قواعد منهجيته في تناول مشاكل الدعوةالفصل ا

 21 المبحث الأول: الوسطية والإعتدال

 21 المطلب الأول: تعريف الوسطية

 12 المطلب الثاني: تطبيقات الوسطية الإسلامية

 12 الفرع الأول: الفكر والمادة

 11 ي: الجبر والإختيارالفرع الثان

 12 الفرع الثالث: الشورى البشرية والشريعة الإلهية

 13 المبحث الثاني: العقلانية الإيمانية

 13 المطلب الأول: مفهوم العقلانية الإيمانية

 12 المطلب الثاني: مكانة العقل في الفكر الإسلامي



  

312 
 

 12 المبحث الثالث: الإيمان بالتعددية

 12 المطلب الأول: مفهوم التعددية

 12 المطلب الثاني: ميادين التعددية ونماذجها

 11 المبحث الرابع: المواكبة والتجديد

 11 المطلب الأول: مفهوم التجديد لغة:

 12 ني: مفهوم التجديد إصطلاحا:المطلب الثا

 22 المطلب الثالث: مفاهيم مرتبطة بمقولة التجديد

 22 المطلب الرابع: ضرورة التجديد لمواكبة مستجدات الحياة

 23 المطلب الخامس: مفهوم التجديد في فكر الدكتور محمد عمارة

 23 المطلب السادس: أهمية التجديد الاسلامي

 21 المطلب السابع: مميزات المنهج التجديدي لدى الدكتور محمد عمارة

 21 المطلب الثامن: ملامح المشروع التجديد الحضاري في فكر محمد عمارة

 122 الباب الثاني: منهجية الدكتور محمد عمارة في تناول مشاكل الدعوة

 124 ختلافالمبحث الأول: حقيقة الخلاف الإ

 124 ختلافالمطلب الأول: تعريف الإ

 124 المطلب الثاني: أنواع الإختلاف

 112 المطلب الثالث: حكم الإختلاف

 113 المطلب الرابع: الفرق بين الخلاف والإختلاف

 111 المبحث الثاني: طبيعة التفاوت في ساحة الدعوة

 112 ختلاف من سنن الفطرةالمبحث الثالث: التعددية والإ

 122 ختلاف جعل إلهي وطبيعي في البشرالمبحث الرابع: التعدد والإ

 122 ختلاف وصيانة الشريعةجتهاد في صياغة الإمس: دور الإالمبحث الخا



  

313 
 

 123 الفصل الثاني: أهم المشاكل الداخلية في ساحة الدعوة

 121 فهم التعددية والإيمان بجدواها لخلل فياالمبحث الأول: 

 132 المبحث الثاني: الخلل في علاقة الذات بالآخر

 133 رية والعالمية الإسلاميةالمبحث الثالث: الخلل في العلاقة بين المحلية القط

 134 المبحث الرابع: الخلل في علاقة التاريخ باالعصر وعلاقة الموروث باالإبداع

 131 قة الحركة بالفكرالمبحث الخامس: الخلل في علا

 132 المبحث السادس: الخلل في علاقة التربية الروحية بالتربية السياسية

 141 ريةالمبحث السابع: الخلل في علاقة الطاعة بالح

 143 الفصل الثالث: أهم المشاكل الخارجية في ساحة الدعوة

 143 المبحث الأول: الغزو الفكري الحضاري

 143 المطلب الأول: الغزو الفكري والإلحاق الثقافي

 142 المطلب الثاني: أنواع الغلبة للأمم

 132 اني: الإلتباس المفهومي للمصطلحاتالمبحث الث

 133 المطلب الاول: مكانة المصطلحات في مؤلفات الدكتور محمد عمارة

 134 دراسة المصطلحات المطلب الثاني: منهج الدكتور في

 131 المطلب الثالث: الإلتباس المفهومي للمصطحات

 121 المطلب الرابع: أمثلة لتحرير مضامين المصطلحات

 122 المبحث الثالث: العلمانية الملحدة

 122 المطلب الأول: المصطلح وملابسات النشأة

 112 مطلب الثاني: الأصول الإسلامية لرفض العلمانية:ال

 113 المطلب الثالث: إنبهار بعض المثقفين المسلمين بالعلمانية الغربية

 111 : إستراتيجية التنصيرالمبحث الرابع



  

314 
 

 111 المطلب الأول: التعريف

 111 المطلب الثاني: التطور التأريخي للتنصير

 112 المطلب الثالث: ألوان التبشير في أقطار الاسلام

 111 المطلب الرابع: التخطيط وسرعة العمل

 112 الجهود والإمكانيات المطلب الخامس:

 113 المبحث الخامس: التنوير والتزوير

 113 المطلب الأول: شرح المصطلح وتطوره

 113 المطلب الثاني: معني التنوير عندنا:

 111 المطلب الثالث: إيجاز مقولات التنوير الغربي:

 122 محمد عمارة في مواجهة الشبهات والإفتراءات منهجية الدكتورالباب الثالث:

 121 المبحث الأول: نقد الدكتور محمد عمارة للماركسية

 122 ة والتطور التأريخيالمطلب الأول: النشأ

 122 المطلب الثاني: تعريف الدكتور عمارة للماركسية

 124 المطلب الثالث: الرد علي الفكرة الماركسية

 122 المطلب الرابع: الماركسية تعادي الأديان

 121 المطلب الخامس: منطلقات الرفض الماركسية

 122 المبحث الثاني: نقد الدكتور محمد عمارة للعلمانية

 122 المطلب الأول: مصطلح العلمانية

 222 العلمانية المطلب الثاني: المستندات وعوامل إنبثاق

 221 المطلب الثالث: الإستعمار ودخول العلمانية إلي أقطاب الدول العربية والاسلامية

 222 المطلب الرابع: عوامل التسري والنفوذ

 224 المطلب الخامس: منطلقات رفض العلمانية لدي الدكتور عمارة



  

315 
 

 223 المبحث الثالث:  في نقد الحضارة الغربية

 222 المطلب الأول: التعريف والمقارنة بين الحضارة الغربية والحضارة الإسلامية

 222 المطلب الثاني: أهم ملامح الحضارة الغربية

 213 المبحث الرابع: نقد الحداثة الغربية

 212 المطلب الأول: المفهوم اللغوي للفظة الحداثة

 211 المفهوم الإصطلاحي للحداثة المطلب الثاني:

 211 المطلب الرابع: الحداثة بالمفهوم الغربي

 222 المطلب الخامس: الحداثة بالمفهوم العربي

 222 الفصل الثاني: في الرد والنقد علي الإفتراءات

 222 المبحث الأول: إشكاليات في قراءة النص الديني وتفسيره

 223المطلب الأول: الوحي بشرياً لا نبوياً محضاً، نقد نظرية الكاتب الإيراني عبدالكريم سروش

 221 المطلب الثاني: اللغة العربية لغة شعبية لا فصاحة قرآنية

 232 سلامالمبحث الثاني: إفتراءات حول الحاكمية والإ

 231 المطلب اللأول: مفهوم الحاكمية ونشأتها

 233 المطلب الثالث: مصطلح الحاكمية لدى الدكتور محمد عمارة رحمه الله

 231 المطلب الرابع: الفهم الخاطئ لمصطلح الحاكمية وتفنيد الدكتور عمارة له

 242 المطلب الخامس: رد الدعوى أن الدكتور محمد عمارة يدعو للعلمانية

 244 سلام و حقوق المرأةالمبحث الثالث: إفتراءات حول الإ

 243 المطلب اأول: القرآن الكريم ساوى بين الجنسين

 241 المطلب الثاني: نقد شبهة ميراث المرأة نصف ميراث الرجل

 232 ى شبهة القضاء و ولاية المرأةالمطلب الثالث: الرد عل

 234 المطلب الرابع: كيف يريد الغرب والحداثيون تحرير المرأة؟



  

312 
 

 231 لإرهابالمبحث الرابع: إفتراءات حول الإسلام وا

 232 المطلب الأول: السماحة الإسلامية

 223 المطلب الثاني: حقيقة الجهاد والقتال والإرهاب

 224 المطلب الثالث: الحرب الديني المقدس وحقيقة الجهاد الإسلامي

 223 المطلب الرابع: حقيقة القتال في الإسلام

 222 المطلب الخامس: حقيقة الإرهاب
 

 


